

LIBRARY OF THE MEADVILLE

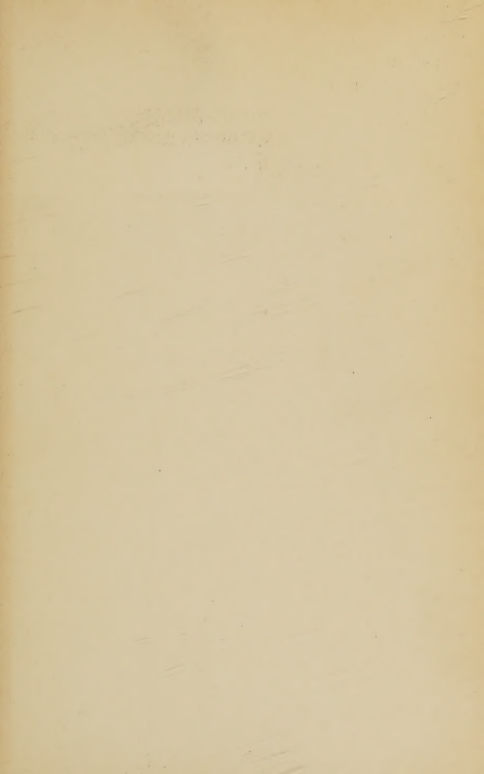


# THEOLOGICAL SCHOOL

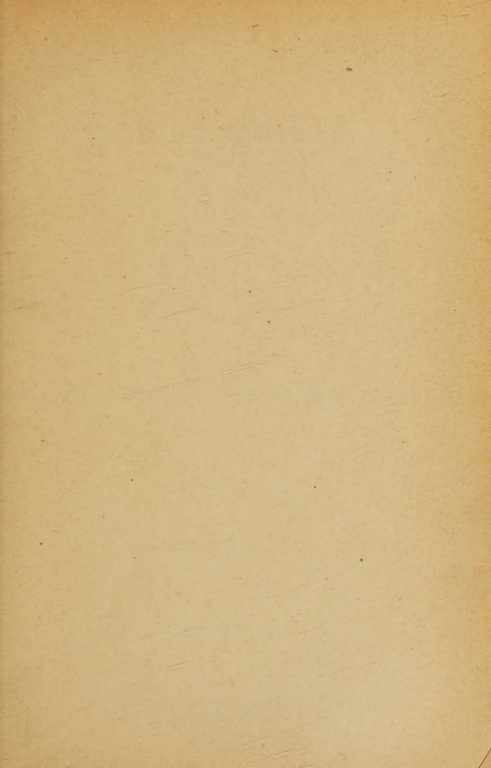
BX 8050 •J3x

ROBERT COLLYER FUND

89895









# Tys og Frihed.

Predifener

til

alle Kirkenarets Son- og Helligdage

af

Kristofer Ianson.

C. Rasmusfens Bogtryfferi, Winneapolis, Minn. 1892. 89895

Entered according to Act of Congress, in the Year 1892, by Kristofer Janson, in the Office of the Librarian of Congress at Washington, D. C.

### Fortale.

Disse Predikener kommer at fkille sig fra de almindelig tilvante, ikke alene ved de Anfluelser, som deri er udtalte, men ogsaa ved Maaden, hvorpaa disse er fremfatte. Man vil ikke her finde saa mange af de almindelige Prekenfraser; man vil itte finde, at Bægten er lagt paa gore Salvelje eller paa Trudsler og Tilraab, der ftal ftræmme eller ophidse Følelseslivet eller Fanatismen. tror nemlig ikke paa Bærdien af disse Ting. Jeg har føgt simpelthen at tale fornuftigt og ligefrem om Ting, fom bestjæftiger de Flestes Sind, og at tale paa en Maade, faa at felv den mest Udannede stal forstaa mig. Jeg har føgt at oplisse, at klare, at veilede de Tvivlende og føre alle, som længes efter et bevidst, alvorligt Kriftenliv, ben paa Jesu Ords simple og dog evig stjønne og faste Grund; jeg har føgt at lade Folk faa Følelsen af, at Udenadleksen eller den døde Tro er intet værdt, men at Troen i os — den tilhøre hvad Samfund den vil — maa blive en levende Magt til Godt, hvis den ftal hjælpe os, at den maa ftobe Ens Rarafter, stemple Ens Tanter og Handlinger med bet Godes Segl, og at en Kristendom, som afstænger sig istedetfor at aabne Favnen mod Broder= ffabets herlige Tante, er ufrugtbar. At vife, at mant elfter Gud gjennem at elfke og arbeide for alle Mennesker, det kan man fige er Grundtonen i denne Pre= dikensamling. Gjennem Breve til "Saamanden" har jeg fet, at mine Preditener der har vundet mange Benner. Man har fpurgt, om jeg itte fnart tom med en "Bostille", da der er saa mange Folk spredte udover baade i Amerika og Standinavien, fom er misforngiede med den almindelige Fortyndelfe i Rirterne, og som gjerne vilde samle fig sammen til smaa Opbyggelfer i fine Sufe, de havde Midler til dette. Denne Samling flulde da forføge at afhjælpe dette Sabn. Jeg bed, at nogle vil klage over, at Sproget i ben ofte ikke er bærdigt not; men den Bærdighed, som maa iklæde sig Rappe og Krave, og stige op paa Styl= ter af theatralfte Fraser for at virte, stigtter jeg itte om. Hvad jeg stigtter om er at tale naturligt og ligefrem, felv om de høiefte Ting, saaledes at Folk kan forstaa og vil blive opmærksomme og lytte. Zeg har holdt mig til den gamle Ind= deling af Kirkeaaret, fordi Folt nu engang er vante med den og finder fig let= tere til Rette i den, ffjønt disse Navne som Avvent og Faste og Trinitatis ikke har den Høitidelighed og Betydning for os som for vore ortodokse Brødre. fastsatte Tekster har jeg berimod ingen Brug for. Jeg tager mine Tekster i Flæng, eftersom de svarer til mit Emne og itte omvendt. Saa bære ba benne Preditensamling anbefalet til alle de søgende og famlende Menneffer, som har miftet Fodfæftet i det Bamle og itte har fundet fast Fod i noget Ryt. Runde det føre dem, som ofte er de alvorligste og intelligenteste Mennester, til en flar og levende Tro, der vilde flaa ud i et virtsomt Arbeidsliv for Medmennefters Bel, faa ffulde jeg være glad. Rriftofer Janfon.



# Indhold.

|                                                                  | ~"         |
|------------------------------------------------------------------|------------|
| 1. Søndag i Advent. (Under hvilket Banner ftal vi famle 08?)     | Sibe.      |
| 2. Søndag i Abvent. (Ormedræberen.)                              | 9.         |
| 3. Søndag i Advent. (Hvormed ftal vi behage Gud?)                | 16.        |
| 4. Søndag i Advent. (Johannes Døberen.)                          |            |
| Juleaften. (Kan Englene nu lyse Fred paa Jorden?)                | 26.<br>30. |
| 1. Juledag. (Helten fra Nafaret.)                                | 37.        |
| 2. Juledag. (Kriftusideen i Kriftendommen.)                      |            |
|                                                                  | 43.        |
| Søndag mellem Jul og Nytaar. (Hvad er Døden?)                    | 50.        |
| 1. Nytaarsdag. (Giver Keiferen, hvad Reiferens er, og Gud, hvad  |            |
| Guds er.)                                                        | 58.        |
| Søndag efter Nytaar. (Bør vi antlage Gud for det Onde i Berden?) | 64.        |
| Helligtrekongersdag. (Bor Ledestjerne.)                          | 70.        |
| 1. Søndag efter Helligtrekonger. (Js.)                           | 78.        |
| 2. Søndag efter helligtrekonger. (herre tal, din Tjener hører.)  | 86.        |
| 3. Søndag efter helligtrekonger. (Dr. Jeknil og Mr. Hyde.)       | 93.        |
| 4. Søndag efter Helligtrekonger. (Rlokken i Zaarnet.)            | 101.       |
| 5. Søndag efter Helligtrekonger. (Den brede Kristus.)            | 107.       |
| Septuagesima. (Den hellige Kristofer.)                           | 115.       |
| Sexagesima. (Er det tilladt en Kristen at være rig?)             | 124.       |
| Fastelavnssøndag. (Jesu Daab.)                                   | 130.       |
| 1. Søndag i Fasten. (Kirkens Fristelser.)                        | 138.       |

Gibe

| 2. Søndag i Faften. (Religionens Rilder.)                                                                    | 144  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 3. Søndag i Faften. (Fordi hun elstede meget.)                                                               | 153. |
| Midfaste Søndag. (Lad de Døde begrave sine Døde.)                                                            | 159. |
| Maria Bebudelfe. (Den Goieftes Rraft ftal overftygge big.)                                                   | 166. |
| Palmeføndag. (Børnenes Halleluja.)                                                                           | 172. |
| Stjærtorsdag. (Nadverens Betydning for os.)                                                                  | 178. |
| Langfredag. (Lidelfens Bæger.)                                                                               | 185. |
| 1. Paaftedag. (Lad os vælte Stenen fra Gravene.)                                                             | 191. |
| 2. Paaftedag. (Det evige Foraar.)                                                                            | 198. |
| 1 Søndag efter Paafte. (Forklarelfen paa Bjerget.)                                                           | 206. |
| 2. Søndag efter Paafte. (Den rige Mand og Lafarus.)                                                          | 213. |
| 3. Søndag efter Paafke. (Den forlorne Søn.)                                                                  | 219. |
| Store Bededag. (Bønnens Magt og Bethdning.)                                                                  | 226. |
| 4. Søndag efter Paafte. (Rundstabens Tra.)                                                                   | 231. |
| 5. Søndag efter Paafke. (Guds Skygger.)                                                                      | 239. |
| Rrifti Himmelfartsdag. (Den baglige Himmelfart.)                                                             | 251. |
| 6. Søndag efter Paafte. (Naar jeg blot rører ved ham.)                                                       | 256. |
| 1. Pintsedag. (Mandens Romme.)                                                                               | 262. |
| 2. Pintsedag. (Mandens Magt.)                                                                                | 268. |
| Trinitatis Søndag. (Den liberale Treenighed.)                                                                | 274. |
| 1. Søndag efter Trinit. (Et er fornødent.)                                                                   | 283. |
| 2. Søndag efter Trinit. (Om der ikkun er ti Retfærdige.)                                                     | 290. |
| 3. Søndag efter Trinit. (Bar bette virkelig Guds Bilje?)                                                     | 295. |
| 4. Søndag efter Trinit. (Kan Fattigdom nogenfinde blive en                                                   |      |
| Belfignelfe?)                                                                                                | 301. |
| 5. Søndag efter Trinit. (Skal vi fødes paann.)<br>6. Søndag efter Trinit. (Hoad forstod Jesus med Himmeriaes | 309. |
| 6. Søndag efter Trinit. (Hoad forstod Jesus med himmeriges Rige?)                                            | 315. |
| 7. Søndag efter Trinit. (Guds Rige er inden i Eder.)                                                         | 323. |
| 8. Søndag efter Trinit. (Bør en Bræft være nogetflags Siæle=                                                 | 020. |
| førger?)                                                                                                     | 329. |
| 9. Søndag efter Trinit. (Kirken fom bort Sjem og Tilflugtsfted.)                                             | 337. |

#### VII

|                          |                                           | Side.        |
|--------------------------|-------------------------------------------|--------------|
| 10. Søndag efter Trinit. | (Jesus og Samaritanerkvinden.)            | 343.         |
| 11. Søndag efter Trinit. | (Mennesteføn - Gudsføn.)                  | 348.         |
| 12. Søndag efter Trinit. | (Tællet, beiet, funden for let.)          | 356.         |
| 13. Søndag efter Trinit. | (Ornen i Bur.)                            | 363.         |
| 14. Søndag efter Trinit. | (Er Gud en personlig Gud?)                | 369.         |
| 15. Søndag efter Trinit. | (Stal Livet være en Leg eller en Kamp?)   | 377.         |
| 16. Søndag efter Trinit. | (Jeg vil gjøre Eder til Mennestefistere.) | 383.         |
| 17. Søndag efter Trinit. | (Hvem prifer Jefus falig?)                | 390.         |
| 18. Søndag efter Trinit. | (Om det væfentlige eller uvæfentlige      |              |
|                          | i Religionen.)                            | 398.         |
| 19. Søndag efter Trinit. | (Din Brøders Blod raaber til mig fra      |              |
|                          | Jorden.)                                  | 405.         |
| 20. Søndag efter Trinit. | (Pgdrafils Aff.)                          | 412.         |
| 21. Søndag efter Trinit. | (Jesus og Kvinderne.)                     | 418.         |
| 22. Søndag efter Trinit. | (Arbeiderne i Bingaarden.)                | 426.         |
| Allehelgensdag. (Svem er | Guds Engle?)                              | 433.         |
| 23. Søndag efter Trinit. | (Samler Eber ikke Liggendefæ paa          |              |
|                          | Jorden.)                                  | 442.         |
| 24. Søndag efter Trinit. | (Kong Haddings Reise.)                    | <b>4</b> 50. |
| 25. Søndag efter Trinit. | (Sodomas Undergang.)                      | 458.         |
| 26. Søndag efter Trinit. | (J Jefu Navn.)                            | 464.         |
| 27. Søndag efter Trinit. | (Gjenfyn.)                                | 468.         |



## Under hvilfet Banner ffal vi Kriftne famle of?

(Førfte Søndag i Advent.)

#### \* Tefft: Calme 20.

Naar en Har drager ud i Felten, eller naar forstjellige Afdelinger samler sig, det være til en Turnsest, en Styttersest eller Sangersest, saa har hver Afdeting sit Flag eller sit Banner. Og Soldaten elster sit Banner og vover Livet for det, at det itte stal rives fra ham, og det regnes for den største Stam at vende tilbage med sit Banner esterladt i Fiendens Haand. De Kristne er ogsaa en Asselsing af den Lysets Hær, som tjæmper for Sandhedens Seier paa Jorden, tjæmper for, at alt godt og ædelt og stjønt stal seire over alt ondt og nedrigt og stygt, og derfor har ogsaa de sit Mærte at gaa under, som er et Kjendetegn og et Samlingstegn for dem indbyrdes, et Stillemærte mellem dem og andre, og et Frygtens eller Spottens Tegn for deres Fiender.

Da saasandt som vi Liberale elster Kristennavnet, fordi vi tro, at det i sin dybeste Grund representerer Sandheds=, Freds= og Kjærlighedstankerne paa Jorden, saasandt vil vi ogsaa plante det friftne Banner mellem os som vort Mærte, og vandre med den friftne Sær, uanseet om mange af vore Brødre i en sneverhjertet, misforstaget Troesiver itte vil ertjende of fom Rriftne, men enten støde of rent ud af Rætterne eller sætte of bagerst i Trosset til at gjøre den simpleste Tjeneste. Bi lader of ikte fætte noget Sted. Bi ftaar, hvor vi ftaar, og gaar, hvor vi gaar, og jeg for min Bart figer høilydt: Jeg vil itte trives derbag, fowlgende Støvet fra alle de andres Støvlehæle. Jeg liker helft at gag fremst i Fylkingen, gag affted med flyvende Faner og klingende Spil, nanset om vi der fremft kommer til at tage imod den værste Iørn. Der er noget i Nordmandenaturen, fom liter Faren og Rampen, og fom føler fig Intteligft, naar Bølgerne bryde sig om Stavnen. Men det kommer an paa, om J vil gaa med, og hvis 3 gaar med, om 3 tan forsvare Eders Plads; thi her nytter itte flingende Fraser og ftore Ord, men Gjerning, Benner, Gjerning. Det er med Livets Maal, du ftal maales, itte med Lærens. Der fpørges

om, hvad Hjertelag du har habt, hvad du har tæntt, og hvad du har gjort. Da om du blot ftaar der med pene, gudelige Talemaader i Munden, men dit Liv itte svarer bertil, ja tyder paa det modfatte, faa er du, som Jesus figer om Farisæerne, lig en taltet Grav, pen udenpaa, men indeni fuld af døde Ben og al Urenhed. Og nu ftal det vife fig i de kommende, ja i alle Fremtidens Mar, om de faakaldte liberale Menigheder fortjener Nabn af trift ne Menigheder, fortjener Baderspladfen fremft i Fyltingen under Livets fvære Ramp, eller de har at trætte fig tilbage til Trosset, ja tanste fige ud af Rætterne. Jeg ved, at itte alle de, fom hører mig, ogsaa vil følge mig, felv om jeg formaaede at løfte Lyfets, Frihedens og Kjærlighedens Banner mellem Gder i min Forfnndelse; jeg ved, at mange vil blive Oberløbere, mange vil blive trætte paa Beien og lægge Men jeg tror og haaber ogsaa, at nogle stal findes, som vil være helt med, fom tal fande, at det, at være et Buds Barn og overgive fig helt til denne sin Faders Baretægt dog er det herligste paa Jorden, at paa samme Tid, som det at være en alvorlig Kristen gi'r Forpligtelser, saa gi'r det ogsaa en aandelig Styrke, som overvinder alt, fordi vort Livs Rødder da er lagte gjennem Forden til Himlen og fuger fin Næring fra ham, alt Levendes Rildevæld.

Naar vi da i Dag stiller det Spørgsmaal: "Under hvilset Banner skal vi Kristne samle os?" saa synes Svaret at burde være saare let, nemlig simpelthen: "Under Jesu Kristi Banner." Hover Religion har sit Banner, som bærer dens Stifters Navn. Buddhismen samler sig under Buddhas Mærke, Muhammedanismen under Muhammeds Mærke, o. s. v., og vi Kristne samler os da under Jesu Kristi Mærke, fordi han i vor Tro staar som den suldeste Aabenbarer af Guds Sandhed paa Jorden.

Men nu tommer det Stillende.

Netop fordi al Religion bevæger sig i Egne, der ligger ovenfor og udenfor vor fulde Undersøgelse, netop fordi al Religion inster med Begrebet Bud, og Bud er det samme som det uendelige, det ufattelige, netop derfor blir por Erkjen= delse paa dette Felt famlende og finktevis, netop derfor blir ogsaa vor Opfatning at Bud og af hans Sendemand til os, Jefus af Nafaret, forffjellig, og faa har den kriftne Kirke spaltet fig i de mange forstjellige Setter: nogle er Ratolifer. andre Reformerte, andre Lutherfte, andre Baptifter og Methodifter, andre Uni= tarier og Universalister, o. f. v. Sver bar færlig faget en Side af Rriftenbommen tjær, har betonet den, har udvitlet og uddanner den til noget for dem færeget, der faaledes er blevet deres Særmærke under det ftore Jefu Rrifti Hovedbanner. Da dog - hvis den rette Fordragelighedens og Riærlighedens Mand besichede Jesu Disciple, burde dette langtifra drabe Samarbeidet mellem de forftjellige Flotte; men de burde ftride Side om Side, hver under fit færftilte Banner, huffende paa, at de dog ftrider for samme Cag, Lufets Seier over Mørket her paa Jorden, hufkende paa, at vi alle ønsker at følge Jesus som vor Honding, felv om vi fer paa ham i et forstjelligt Lys. Men nu har vi, smaa= findede og smaashnte som vi er, lagt saameget Bret paa vort lille særegne, at vi itse synes at se det sælles Store. Bi har stirret saa længe paa vort særstilte Afdelingsmærke, at vi har glemt at se paa zesu Kristi store Hovedbanner, som vaier høit over alle Afdelinger, vintende os frem, itse til Strid mod hverandre, men til Strid mod den sælles Fiende — det Onde i alle Stiskelser.

Men netop fordi den unitariffe Kirke bar feet faameget ondt komme af bet, at hvert Samfund har fat sit eget lille, færstilte Flag over det fælles store, netop derfor har den været saa ræd for at træfte snevre Betjendelseggrænser for fine Menigheder, og har overladt hver Frihed til at stelle sig felv i saa Henseende; netop derfor vil den faa gjerne famle de mange forstjelligt troende, tæntende, tvivlende og jøgende paa den fælles brede, store Kristengrundvold og fordrer derfor kun som Adgang til fine Menigheder, at man skal love at leve et retskaffent Liv, eller i det høieste giver dem en Sætning som denne til Underftrivt: ... Riær= lighed til Sandheden og i Jesu Krifti Aand forener vi of for at tilbede Gud oa tjene Mennester." Bil du stræbe efter at blive et bra Menneste og leve som en Lyfets Stridsmand paa Jorden - faa vær veltommen i de unitarifte Ræffer, uanseet hvad du just tror og tænker i Dag om dogmatiske Spørgsmaal. Opfatning af alle Ting, og saaledes ogsaaaf Religionens Sandheder, er under= given Forandringer. Bi udvikles, vi stiger i Kundskab, vi formes efter den Baa= virkning, vi kommer under. Og saaledes vil mange, der ikke er enige med mig i Dag, blive enige med mig om nogle Nar. Da mange, fom er enige med mig i Dag, vil om nogle Aar fanste have vandret andetstedshen, hvor de finder større Tilfredsstillelse for deres aandelige Behov. Stal der herste Frihed nogetsteds, maa det først og fremst være i Troessager; thi vor Tro lader sig ikke komman= dere af noget Lovbud, men den er Siælens frie Flagren op imod sit Ophav -Bud. Og det ftulle vi haabe, at naar vor Opfatning af Troesfager forandres med Tiderne, da denne Forandring altid maatte betegne en Fremgang fra det lavere til høiere, en Stigen til stedje ftørre Klarhed og Fred. Dg vi kan være visse paa, at det gaar den Bei, naar det, som driver os til vor forandrede Opfatning, er Længsel efter Sandheden, Længsel efter Samfundet med bor Gud og Fader, Længsel efter at votje i det gode. Det er mig derfor itte om at gjøre, hvem fom er enig med mig eller itte er enig med mig i Dag; men jeg fortynder Eder Sandheden, faa godt fom jeg fer den nu, og fordølger ikke, at jeg maafte i Fremtiden tan faa en anden Opfatning af et og andet, end jeg har i Dag, lige faa vift fom I fan faa det. For jeg liter itte ftillestaaende Band; thi det raadner let og fætter Grønfte, og jeg beklager de Prefter og den Menighed, fom paa Forhaand binder fig til at tænte og lære det famme i alle entette Ting, som Menneffer tæntte og lærte for mange hundrede Alar fiden, uansect om Tiden potfer fra dem eller ei, uanset om Videnstaben har taftet unt Lus paa hidtil dunkle Dybder eller ei. Derfor gaar flige Menigheder jaa let i Sten eller der gror Grønste eller Mos paa dem, og de vænner fig saa let af med at tænte og lægger sig bare til at sove paa det en Bang tilvante, det en Bang bestaacnde og

fastslagede. Jeg vil haabe til Gud, at hverten jeg eller 3, tjære Benner, ital betragte of felv fom Folt, ber har ben fulde Sandhed i Dag, men jeg vil haabe, at vi ftal vot je Dag jor Dag, at vi altid ftal føge, granfte, glæde os i vor fælles Udvitling og hjelpe og støtte hverandre til at votse mere og mere i Erkjen= delfen af Guds og Livets hemmeligheder. Men en Ting lover jeg Eder: Jeg ftal bære fand mod Eder, jeg stal itte fordølge nogen Ting, jelv om denne kommer i den stærkeste Strid med, hvad 3 er vante til at høre. Zeg vil itte giøre i Lighed med, hvad en theologist Professor gjorde hjemme, da jeg studerede ved Universitetet. Bi gjennemgit Davids Salmer og beriblandt den troftesløfe 88de Salme, hvor der er flaget fast, at der tun er et Styggeliv efter Døden. Professoren sagde da, som sandt bar, at Iøderne itte havde noget tlart Begreb om Opstandelsen og det evige Liv før Profeten Cfaias's Tid, og at denne Sandhed derfor ikke kommer til Orde i den hellige Strift for den Tid; "men" — lagde han til — "det er ikke værdt at fortælle Almuen dette, da det bare kunde svætke dens Tro paa Bibelen". Jeg vil itte fordolge noget, hvad enten det svætter Eders Tro paa Bibelen eller ei. Jeg tror, alle Parter er bedft tjent med den fulde, nøgne Sandhed. Da tan ikke den gamle Opfatning af Bibelen taale Dagens fulde Lys, faa faar den falde, og vi faar faa i Stedet en renere og bedre Opfatning. Jeg holder itte pag, at fristne Prefter ftal være som de remerste Augurer — det vil sige dem, der udlagde Spaadomme for Foltet efter Fuglenes Flugt og Offerdyrenes Indvolde. Man fortæller om dem, at de itte tunde fe hverandre uden at smile; thi de kjendte vel Fusket, som lag bagom. Men for Allmuen traadte de frem i fuld prestelig Værdighed og bredte Prestefaaben ud over Fustet; thi det gjaldt for dem at holde Allmuen i Uvidenhed, saa de kunde have dem i Lommen. Jeg holder, som fagt itte af den Pratsis. Jeg vil have ben fulde Sandhed, det fulde Dagslys, felv om dette blander og ffræmmer mange, der har vænnet fig til at fidde i Livets ftore Stue med nedrullede Bar= diner. Der kommer aldrig noget godt af at holde nogen i Uvidenhed; thi kommer man da en Gang ud af Bedraget, foldes man med had og Bitterhed mod dem. der har holdt En der; da kan man faa let komme til at kafte Barnet ud med Døbevandet. Jeg har felv følt, hvad det vil fige at have næret bedraget i mange Mar, at have været forholdt den Oplysning, jeg tørstede efter, fordi man havde stængt den med Syndens Segl. Dg jeg tror, det er en af Grundene til, at der er saa mange nu om Dagen, der rent ud foragter Kriftendommen, at de har kommet under Bejr med meget af den Humbug og Fust, som drives inden Kir= terne, og beres ærtige Natur har da drevet dem til heller at tafte bele Grejen overbord, end at staa der længer og tjene Fustet. De har itte havt Oplysning not til at fe, at dette ikke er Kriftendommens Skyld men Theologiens Styld gjennem Tiderne; de har itte havt Taalmodighed eller Beiled= ning not til at arbeide sig ud af Bildelsen og ben paa Jesu Læres brede, fimple Grund.

Jeg siger, jeg er ræd for at stitte op noget særstilt Betjendelsesmærke forsstjelligt fra Kristenhedens store Hovedbanner, fordi jeg har set saameget ondt tomme af det. Og naar vi derfor i Dag har taget op som vor Tekst: "Saa vil vi i vor Guds Navn opreise Bannere," saa er det Kristenhedens store sælles Hovedbanner vi vil pege paa, det som vaier vinkende og samlende sørst i Fylstingen, og som leder vor Marsch.

Uanset hvad vi tænter om Zesu Person, enten vi betragter ham som Bud selv eller kun som et Menneske sendt af Gud for at sorkynde hans Vilje, saa vil dog alle Kriftne være enige i, at det er hans Ord vi betragter som vor Lede= stjerne, og hans Liv vi betragter som vort ophøiede Forbillede. Det blir os der= for meget om at gjore at fan vide, hvad Jesus virkelig har fagt og lært, mens han vandrede hernede, ikke hvad de andre, enten det nu er Johannes eller Paulus mener om ham, men hvad han felv har talt til fine Disciple og Folket. Han tlagede jo over, at hans Disciple saa ofte misforstod ham eller flet itte forstod ham, faa vi itte tan være trygge paa, at deres Opfatning af hans Ord altid er den rette. Rei, lad of faa hans egne Ord til os. Da hvor stal vi faa gaa hen og finde dem? Di har intet andet Sted at gaa end til det nye Testamente. Da da maa vi, trods det, at vi elste det nye Testamente som den dyrebareste af alle Bøger, fordi den gi'r os Oplysning om den dyrebareste af alle Bæsner paa Jorden, - betjende, at denne Rilde er meget mangelfuld. Det nye Testamentes 4 Evangelier er af Kirken pluttet ud som de mest paalidelige af en omtrent 100 Evangelier, der cirkulerede omkring i de første Aarhundreder; de har gaaet gjennem mange Hænder, før de nagede of i den Form, bi nu har dem i, de inde= holder mange Umuligheder, mange Urimeligheder, ja aabenbare Selvmodfigelfer. Det fjerde Evangelium, taldet efter Apostelen Johannes — ftjønt det itte kan være af ham — som er det mest helstøbte og det stjønneste i Formen, giver os et helt andet Billede af Jesus, end de tre tørste, og maa sættes helt tilside, naar Sporgsmaalet blir om historiff Paalidelighed. Det maa behandles aldeles fom en Opbnggelfesbog. 3 de tre forfte Evangelier berimod finder vi en Samftem= mighed i Fremstillingen af Jesu Karatter og Person, der flaar os med historist Troværdighed. Trods Modfigelserne i det Enkelte, trods den Indflydelse, som første Kristnes fromme Overdrivelser og Indblanden af Sagn kan have havt paa Fremftillingen, finder vi alligevel faa meget fælles, at naar vi lidt efter lidt klæder af, hvad vi er visse paa er senere Tilsætninger, straaler os i Møde et Billede af Jeju Person saa ophøiet i al sin naturtro Simpelhed, at man maatte være af Sten, for itte at røres af det, for itte at tatte Bud for, at en jagdan Personlighed har levet mellem os. Ja, der er Ord og Ting, som endnu i For= men vidnes af de forstjellige Forfattere med faadan (Instemmighed, at man fan være vis paa: "bette har virtelig Jesus fagt, dette har virtelig Jesus gjort." Om end vi Kriftne derfor mangen Gang maa futte efter en helt ud nøgtern, paalidelig Fremstilling af vor Hovdings Liv og Lære, saa har vi dog — takket

være vort nye Testamente — reddet saa meget ud af Tidernes Iso, at vi kan være visse paa at have de store Grundlinjer tilbage.

Og da er den store Grundtante i Jesu Lære, som altsaa blir Hovedindsstriften paa alle Kristnes Banner: "Gud er vor Fader!" Se det var, den Gang Jesus sorkyndte det, noget sorkoldsvis nyt paa Jorden, Jøderne, det Folk, af hvilket Jesus udsprang, havde hævet sig til de reneste Begreber om Gud. De havde afskasset Flerguderiet og troede paa den en e Gud. Og dog fremstilledes denne deres Gud mere som en mægtig, sunesuld, skræfindgydende Herster, end som en barmhjertig Fader.

Han havde udvalgt Jøderne til sit særegne (Fiendomsfolf og lod haant om de andre. Der havde blandet sig et utaaleligt Nationalhovmod ind i Jødernes Gudsbegreb. For at blive frelste, maatte alle først blive Jøder, mente de. Da kom Jesus med sit nye Begreb om Gud, der kun glimtvis havde været forkyndt en og anden Gang af hans Forgjængere, de gamle Profeter og Rabbier. Stjønt Jøde selv, nedbrød han alle Nationalitetens Stillevægge og lærte, at alle er lige for Gud, har samme Ret og Adgang til Gud.

Bi er alle hans Born, hans Indige Born eller hans frafaldne Born, men dog hans Born, hvem han elfter med en Faders hele Kjærlighed, hvem han forfølger med fin Barmhjertighed og Naade, faa at felv Straffen, fom vi drager over os felv ved vor Synd, i hans haand ftal blive til Led i vor Udvitling, i vor Lækst op imod ham. Ja, han lærte of Gud at tjende, ikte som nogen iødift Monart, heller itte som nogen pen, gammel Mand med langt Stjæg, som bor etsteds op i himmelen, saaledes som Billederne afmaler ham, men som den ebige Aand, der folder og gjennemfuser bele Rummet. Sa, ban er i himmelen og han er paa Jorden, han mætter Luften, han vandrer over Stjernerne, han lever i Havet, hans Livsgnift dirrer i den mindste Plante og i det usleste Arpb. San er herinde hos os i denne Stund, han bor i mit og Eders bantende hierte og arbeidende Hjerne, han taler i vores Samvittighed. Bed at mishandle og nedværdige vort Legeme eller vor Mand, er det ham vi mishandler og ned: Sver Synd er en Synd mod ham, fordi "i ham lever og aander og røres vi", fordi han er i alt og alligevel u den for alt. Og denne uende= lige Nand, som føder, som har sat i Gang Naturfræfternes og Nandsfræfternes nendelig fine og hinanden kindfende Love, der arbeider med urokkelig Sikkerhed. ham tor vi kalde vor Fader, til ham tor vi gaa med alt, hvad fom tynger vort Hjerte, til ham tor vi trygt læne vort ulyttelige, trætte Hoved, fom Jefus gjorde det i fin fværeste Stund og fige: "Itte fom jeg vit, men fom du vil." Thi han har Magten til at frelse os, og han har Biljen til det. Ja, al den Sifterhed og Rjærlighed, som Fadernavnet indebærer, den har Zesus udoft over vor Budsforestilling, saa vi tør nærme os Almagtens Nand, itte trybende paa Ancerne, som feige Trælle foran fin vrede Herster, men feende ham frimodigt ind i Dinene, betjendende bore Synder for ham og bedende om Tilgipelfe.

Må slafven för sin Gud i stoftet ligga, jag kan ej krypa, har ej lärt att tigga, jag söker gunst ej och begär ej lön.
Jag vill blott glad inför ditt anlet stanna med eldadt hjerta och med upprätt panna, det är min manliga, min fria bön.

(Runeberg i Döbeln vid Jutas.)

Og ligesom Jesus adlede vor Forestilling om Gud ved at give ham Fader=
navnet, faaledes adlede han ogsaa vor Forestilling om oß felv, om Menne=
stene, ved at give os Barnenavnet. Vi er ikke uværdige Stumpelstud,
totalt fordærvede, hjemfaldne det Onde eller Legetøi i mægtige Aanders Hænder,
nei, vi er Guds Ætlinge, med hans Livsgnist flammende i oß; vi er Guds Børn,
ofte uværdige Born, men dog Børn, kaldte til at sa Del i Himmelens Her=
lighed, dragne did bestandig og bestandig ved Guds, vor Faders, Omsorg og
Kjærlighed.

Og hvorledes ftal vi finde denne vor store, usynlige Fader? Bed at tale til ham, bede til ham, leve sammen med ham, som om vi saa ham; thi sandelig, han er itke langt fra nogen af os, og han har lovet at høre det sagteste Suk fra Menneskehjertet, hvad Sprog det end taler. Gud var den Kilde, hvorfra Jesus site Kræfter til at blive trosast i sit store Resormatorverk, til ham gik han, hvad enten det var paa Bjerget eller i Orkenen eller i Getsemane Have, øste sit Hjerte ud for ham og bad sig til Styrkelse og Fred og Fortrøstning.

Dg Beien, som leder til ham, har Jesus baade fagt os og vift os, ved at gaa den felv, saa at vi kan sige med Sandhed, at han er Beien, den nemlig, gjennem Selvopoffrelje og Selvhengivelje til Bud, ved at f pørge efter Buds Vilje, ved at giøre Buds Vilje. 3 de Ord af Bjergtalen: "Værer fuld= tomne, ligesom Eders himmelste Fader er fuldkommen," har Jesus opstillet Idealet eller Monstret for et fuldkomment Menneskeliv. Bi fkal intet mindre ftræbe efter, siger han der, end at være (Bud lig, gjøre, fom han vilde have ajort, tænte, som han vilde have tæntt; det vil fige: være Indbegrebet af Barmhjertighed, Kjærlighed og Taalmodighed. Bi ftal og kan ikke flaa os til Ro med, som de Gamle mente, at Jesus bar fploeftgjort for vore Synder giennem fin Offerdød. (Bud er ikke en hedensk, rag (Bud, at han skulde lade fig forsone ved Blod af Butte, Bæddere, Otser og endnu mindre ved Blod af uftyl= dige Menneffer. Rei, du har at bære Ansvaret for dine Tanker og Handlinger felv, o Mennefte! Du har faget din fulde Frihed og berved din Gelvbeftemmel= feeret. Du kan vende dig mod Mørket eller mod Lyfet, tjene det Wode eller det Onde, eftersom du inster; men Frugterne af dine Handlinger følger dig ubarmhjertigt og ubønhørligt i Hælene, enten det er Belfignelfe eller Forbandelfe. Du har at "arbeide ud din egen Saliggjørelfe", fom Baulus figer, eller om du heller vil udtritte det saa: "Du har at overgive dig helt til (Bud, saa vil du fyldes af hans land, og den vil drive dig og lede dig og arbeide paa din ftedfe større og større Bætst i det Gode. Og dette er et alvorligt Arbeide, tjære

Benner! Og Jesus Kriftus tan blot i faa henfeende faldes din Frelfer eller Midler mellem dig og Bud, at han er den, som har vift dig denne Bei og felv gaget den, at han har brudt ned alle de Hindringer, fom Trældomsfrygt, Fordomme, Uvidenhed, Barbari og Rationalstolthed havde bygget op mellem dig og din Gud, faa du nu takkende og med reift hoved kan følge denne din ftore hov= ding paa Korfets Bei til Herligheden. Du ftal altid fe, at Jejus vifte tilbage fra fig felv og til Bud, bange for, at de ftulde glemme Bud over ham. San vil ikte engang tage mod Tilnavnet god, men fvarer ben, som talbte ham gode Mester: "Hoi kalder du mig god? Ingen er god uden En — Gud." Det var først efter Jesu Død, da Disciplene begyndte at flotte fig under Jesu Banner, og Menicheden, med en saare rimelig Trang begyndte at forherlige og guddom= meliggiøre ham, at han efterhaanden blev Midtpunktet i den friftelige Fortyn= delte, og at Gud Fader traadte mere i Baggrunden. Og for at have denne Brift, gjorde man faa Jefus til ét med Gud Fader, faa at den Tilbedelfe, fom pbedes den ene, ogsaa gled over paa den anden, uden at tænke paa den grænie= løfe Forvirring, som fulgte af dette, uden at tænte paa, at dette var stit imod Jesu egne Ord til os.

Jeg vil føge, saavidt det staar til mig, at gaa i min Forknidelse tilbage til Aristendommens oprindelige Simpelhed. Jeg vil løfte høit i Beiret Aristen= hedens dyrebare Fane med Inoffriften: "Bud er bor Fader!" og bære den tremft i bor Fylking, eller rettere, jeg vil pege paa ham, fom bærer Fanen og gaar i Spidsen for Mennestehedens store Udvitlingstog, Jesus af Nafaret, hvem vi vil følge, bvis Rommandoraab vi vil lystre, til hvis haandgangne Mand vi vil vie os med Legeme og Sial. Det er hans Banner, Guds Banner i hans haand, vi vil plante mellem os, og Seiren folger det Banner, felv midt i det tilspneladende Nederlag. Det er det bi mener, naar vi gjør Salmens Ord til vore: "Saa ftulle vi fynge om din Frelse, og i vor Guds Navn opreife Bannere. herren ftal opfylde alle dine Begjæringer. Ru ved jeg, at herren frelfer fin Salvede, han vil bonhore ham fra fin hellige himmel, hans hoire hands Frelse fter med megen Styrke. Disse forlade fig paa Bogne, og bisse paa Beste; men vi, vi ville tomme herrens, bor Guds Navn i Sug. De have boiet fig og ere faldne, men vi, vi ftaa og er oprettede. Frels Berre! Rongen bønhøre os den Dag bi raabe!"

#### Ormedraberen.

(Anden Søndag i Abvent.)

#### Tefft 1 Mof. 3, 14. 15 og 4 Mof. 2, 6 fg.

I den gamle Fortælling i forfte Mosebog om Paradiset og Mennestenes Ubjagelse derifra finder vi, at Slangen er den, fom frifter Menneftene til Uly= dighed mod Bud. Det er itte Djævelen, men simpelthen Dyret Slangen; thi Læren om Djævelen, faaledes fom bi har den nu, faaledes fom bi finder den i bet nne Testamente, er albeles fremmed for de celofte Bøger af Bibelen. udvitlede sig forst efter det babylonifte Fangenftab, efterat Israels Folk var tommet i Berorelse med Perserne. Da tommer den Tante op ogjaa hos Hebræerne, at det var den onde land, fom i Baradisets Dage, i Stiffelse af Slangen, hande friftet Abam og Eva; thi faaledes fortælles det i de perfifte Baradisfagn. Derfor taldes Satan paa flere Steder i det nye Testamente uden videre "den gamle Slange (Alab. 12, 9; 20, 2); men benne Tanke bar fom jagt fremmed for første Mosebogs Forfatter. 3 Paradishistorien er det derfor vasaa Dpret Slangen, som forbandes, og ifte nogen Satan: "Efterdi du gjorde dette, da bær forbandet fremfor alt Avæget og fremfor alle Dyr paa Marken; du fkal gaa paa din Bug og ade Støv alle dit Livs Dage." Dg Jahre lover, at der ud af den forlottede Kvindes 2Et ftal tomme En, ber engang ftal tnufe Slangens Hoved, ffjønt denne ftal ftitte hans hal." Ut denne Tanke blev anvendt fenere paa Mesfias, at det var ham, der bar ment med den ftore Ormedraber, der ftulde tomme i Tidens Fylde og befri Mennestene fra den gamle Slanges Aag — det faldt af fig felv. Bi finder ogsaa en mærtelig gammel Historie i 4 Mos. 21, 6 fa. om Robberflangen, der blev fat paa en Stang for at bære Befrielse for dem, der var bidte af de onde Slanger. Hvad menes med denne fymbolfte Fremstilling? Bi finder hos de fleste gamle tænkende Folk Glangen som et helligt Symbol, faaledes hos Hinduerne, hos Agypterne, hos Raldwerne, hos Babylonerne, hos Phøniferne og hos Græferne. Clangen er et Symbol paa Solen, naar den afbildes med halen i Munden, idet den da former en Cirkel; den er et Symbol paa Forngelse og Evighed, fordi den aarlig kryber ud af sit gamle Stind fornnget, som de Gamle troede, og den er et Symbol paa det onde, paa Grund af fin lumfte, ftittende Braad. Denne Mofes's Robberflange anvendes i Johannesevangeliet paa Messias, idet der ftaar: "Thi ligesom Moses ophøiede Slangen i Orfenen, saa bør det og Mennestenes Søn at ophøies." hermed tan enten forstages Slangens gode Symbol, at Jesus er som den lyfende Sol, der altid fornges frift og traftig, at Jefus er fom den fig forngende Slange, hvem Døden itte tan binde, hvis Legeme vel tan hange paa Korfet, men hvis Nand fvinger fig derfra feirende, fom Glangen glider ud af fit gamle Sfind. Dette fynes den gamle Gett Ophiterne at have ment, naar de tilbad Jefus under Slangens Symbol. Men Johannegevangeliet tan ogfaa

mene Clangen fom det Onde 5 Cymbol, der nu er dødet gjennem Rrifti Rors= fostelse. Det fan ogfaa mene: "Da Rrijtus hang paa Golgata Kors, bar bet itte Sandheden, ham felv, fom derved bar bleven magteslos og fom døde; nei, det bar i Grunden den gamle Slange, det Onde i Berden, fom i ham var blevet forefastet. Sans Dod var netop hans Seiers Betingelse, og alle, som i Troen fer bort paa ham, vil tlamre fig til ham, og ligefom han, døde Clangen i fig, de stal blive helbredede fra alle Slangebid, som det Onde har bidt i deres Hjerte For de flefte Mennefter ftaar Slangen fom Symbol paa noget i aamle Dage. ondt. Affty for Stangen bar bæret og er fælles for alle Golt. Dette flimede og ætle, fom imnger og fom bugter fig frem indloft, for at stifte fit Bytte med en lumik Gift eller vinde fig om det i hundrede Bugtninger og knufe det ved en Muftelfammentrækning, det har til alle Tider vatt Menneftenes Frngt og været dem et Billede paa det onde i alle Stikkelser, der friftende smyger sig indpaa of for faa at trufe os tilfidst i sit Favntag. Og vi finder derfor hos alle Bedningefolt, fom har tæntt noget over høiere Ting, ogfaa Sagn om Ormedræbere, som engang ftal tomme og befri Mennefteflægten, ja, alle deres forfte og ædlefte Belte maa for at vife fin Manddom, at de er Sandhedens Fortjæmpere, træde i Ramp med en Orm. I vore Fædres gamle Gudelære, ved I, fortalte man om en ftor Orm, Midgardsormen, der laa rundt omtring hele Jorden og bed fig felv i Salen, og det er Sandhedens og Araftens Bud, Tor, som ftal tage Rampen op mod den. De gamle Standinaver viofte at fortælle om flere Møder mellem Ior og Mid= gardsormen, hvorledes han er paa Jagt efter den aarle og filde; de fortalte, at han en Gang havde fiftet den op af Havets Dyb, men juft da dens forfærdelige Hoved blev løftet over Bandftorpen, flitned Snoren, og den fant tilbage igjen i Dybet, mens Tor rasende taftede fin Sammer efter den. Dog er det forst paa den sidste store Dag, Dommedagen, at det afgjørende Møde stal staa. Da staar atter Midgardsormen og Tor Unfigt til Unfigt. Tor fnufer dens Hoved med fin hammer, men Midgardsormen fprøiter ham ogsaa faaledes over med Edder, at han vakler tilbage og fynker død ned, - et storartet Billede paa den Tanke, at "Sandheds Sag feirer først i Nederlag", et Billede, der for of Kriftne har faget fin dybe Betydning i Golgatas Belt, fom først ved at nagles til Korfet vandt fuld Seier over Syndens Slange.

I mange af de gamle Sagaer finder vi ogsaa omtalt saadanne Ormedræbere. Den angelsaksiske Nace har sin Ormedræber i Bjowulf, den germaniske sin i Sigurd Fosnesbane, den græske sin i Herkules. Denne Kamp mod Ormen er Indvielsen til deres Mandoms Verk, Beviset for, at de vil blive Lysets Forstjæmpere paa Jorden. I den kristne Sagnverden er der to Figurer ved Siden af Messias, der træder op som Ormedræbere. Det er Erkeengelen Mital og St. Georg. Dersor ser vi paa mange Malerier og Tegninger en lys, fager Engel trædende paa Dragens Hoved med sit Sværd løstet for at hugge den ned, saaledes som i Guido Renis berømte Maleri i Kapucinerkirken i Rom, eller en Rideder i fuld Rustning med Hjelm og Benskinner og Landse i Haanden ridende paa

en vældig heft mod ben ildspyende Drage, saaledes som det uhpre udskaarne Træbillede vifer i Nationalmuscet i Stockholm. 3 det nue Testamente fremtræder ogsaa Forestillingen om Engelen Mital som Ormedræberen, idet det er ham, som i Aabenbaringens Bog forer Kampen mod den gamle Drage. Hvad der ligger paa Bunden af alle disse Sagn baade hos Hedningefolt og Kriftne, er den Tanke, at vi har en Orm smygende mellem og her i Verden, som lurer paa at stitte os tildøde, en Orm, jom Mand efter Mand stræber at fælde, men som lever op i andre Stitkelser, en Orm, mod hvem hele Menneskeheden gar at reise sig i Ramp. Det er denne Orm vi falde: det Onde, eller med et mere bibelft Rabn: Synden. Ut der findes Synd eller Ondt i Berden er der Ingen, fom nægter. Det er en fastilaaet Kjendsgjerning. Bi fer den smyge mellem os i Form af de ftore Forbrydelfer, bi fer den smnge mellem of i Form af de smaa Aneb og Løgne, vi fer den i vort eget Hjerte, naar vi giver efter for Friftelser, for hem= melige spndige Tanter. Bi fer den hos den ffjælvende Olding, vi fer den hos den traftige Mand og Kvinde, vi fer den hos vort eget Barn, strats det begynder at yttre fig som selvstændigt Bæsen. Lad de Lærde og Theologerne ftrides, om denne Arbefynd i fig felv er Styld, eller om den tun medfører Styld, naar den træder ud i Handling; lad dem strides, om denne Ormeard er Synd i sig selv eller den tun er en Sygdom, en Tilbøielighed til at falde, — hvad vi har med at gjøre ber, og hvad der er en uimodsigelig Kjendsgjerning, det er, at det Onde er mellem og, er i og, og at det gjælder at mane frem til Ramp mod det. har feet dette felv de raaeste Heoningefolt, at Mennestene var itte, som de stulde være, at de opelfter ved fin egen Barm den Orm, de ønstede at fælde, at de nærer med fin egen Slægts hjerteblod fin værste Fiende; de har seet at denne gamle Slange, Synden, stiller dem fra den hellige Bud, at de paadrager sig hans Brede ved denne hemmelige Ormedyrtelse, og de fkynde sig med at bringe denne vrede Bud Offere af Markens Frugter, af fine dræbte Fiender, ja felv af fine egne Børn, idet de barnligt tro, at Bud har Behag i dette fom et Bevis paa deres Troffab og Offervillighed til ham. Ja alle disse Hedningernes gpielige Menne= fteoffringer er i Grunden en Fallitertlæring fra deres Gide, at de magter itte Rampen mod Ormen alene, det er et ftrigende Forlangende efter ham, Ormedræberen, som ftal befri dem tra denne Slægtens Arvefiende og lære dem at bekjæmpe al Ormens Pngel.

At det er Mennestehedens Opgave at dræbe Ormen og Ormengesen, med andre Ord at udrydde Synden af Berden, det udtaler sig klart i alle Hedningesfolks Trømme om en kommende Guldalder. De tale alle om en svunden Tid, da Synden ikke var, da Mennesker og Guder vandrede som Benner, da alt var Fred og Salighed. Denne Paradistid skal engang komme igjen, om ikke paa denne Jord, saa paa den nye, som reiser sig ud af dennes Odelæggelse. Bore gamle Forsædre talte om Balder, Uskyldighedens Gud, som var dræbt og derfor sendt til Skyggeriget, men som en Gang skulde komme tilbage, naar Himmel og Jord var gaaede under i den forsærdelige Verdensbrand, og den nye Jord duks

fede luttret op af Jobølgerne. Da stulde Guderne igjen leve op og Mennessene med dem, og de stulde bo sammen paa den nye zord, hvor blot Retsærdighed stulde have tilhuse, og hvor alt Ondt var banlyst for evigt. Mange gamle Sedningesolt har havt lignende Drømme om en stor Fredens Fyrste, der har været og en Gang stal komme tilbage igjen. Oz ved, at de gammeltestamentlige Proseter stildre det Messianste Kongedømme som en Fredens Tid, hvor Ulven og Lammet stal græsse tilhobe, og Barnet lege ved Slangens Hul, hvor der itte stal være Synd mere og itse Graad, itse Sygdom og itse Sorg. De tænste sig denne Tilsstand virkelig gjennemført her paa Jorden, naar Messias kom, og derfor var det en Stussels for dem, at Jesus af Nasaret itse bragte denne Tilstand med sig, og det var en af de store Grunde, hvorfor Jøderne itse troede paa ham som den rette Messias, den rette Ormedræber.

Bi fer af dette, at hele Mennesteflagten med Sandhedens Instinkt har feet, at faalænge Synden ftal faa fmyge om mellem dem, faalænge tan intet Fredens, Renhedens, Salighedens Rige oprettes, med andre Ord, at hele Mennesteheden mere eller mindre bevioft har baaret Længselen efter en Ormedræber, en Frelser, mere eller mindre bevidft har troet pag, at denne Freifer ftal tomme en Gang. Det dube Ord, som Jøderne har optegnet i fine gamle Bøger, at Kvindens Sæd, altfaa et Menneste som vi, stal tnuje Slangens Hoved, det har i Grunden hvilet ogfaa paa Bunden af Hedningefolkenes Sjæl, og derfor vil Kristendommens Budftab, som netop fortæller dem om denne Ormedræber, blive det glade Bud= ftab for dem, fom de har anet i fine ftærtefte Drømme. Jefus Kriftus, den ftore Ormedræberen, kom til Jorden, men han kom paa en anden Maade end Jøderne havde ventet. Igoerne havde ventet ham med Bomp og Pragt, omgiven af Englenes Barfkarer med den gjenkomne ftore Profet Glias fom Forløber; de havde ventet, at han skulde afkaste det fremmede Agg, hvorunder Jøderne trællede, og giøre Jøderne til Verdens første Folk og lægge alle Hedninger for deres Fød= der; de havde ventet, han ftulde ophøie Jødedommen til Verdens Religion, og ved at følge dens Ceremonier og Forskrifter stulde Folkene ledes til den store Kamp mod Synden, mod Ormen. Og saa tom han sagtmodig og ydmyg, som alles Tjener, fom de Udftudtes og Forladtes Ben, fom de Syges og Sørgendes Hufvaler, men ogfaa fom den, der havde Myndighed, og hos hvem der itte fand= tes Mennestefrngt. Saa lod han fig gribe og spotte og hudstryge og korsfæfte fom en Ugjerningsmand uden at talde til Sjelp Legioner Engle, fom han fagde, han funde. Saa døde han fom en anden Mand og efterlod Difciplene nedfun= ken i Sorg og Uvished. Bar dette at være den mægtige Ormedræber? var dette at udføre den almægtige Guds VErende paa Jorden? var dette at befri den fut= tende Menneffehed? Bi fer, felv i Jesu levende Live, at Disciplene ikte vilde og kunde tro eller forstaa ham, naar han talte om, at han fkulde lide og dø. Og dog var dette Beien, det var netop Beien, den samme Bei, vi har at gaa i vor Ormekamp, Selvfornægtelfens, Selvopoffrelfens Bei. Det at drage ud med Pomp og Pragt, baaren af Folkets Begeistring og udføre en eller anden Storbedrift, at lægge alle Folt under fine Fødder fom en mægtig Konge — det var netop Fristelsen, som vilde bragt ham til at svige sit Rald istedetfor at udføre det, som vilde lagt Bægten paa den nore Form istedenfor paa den indre Kjerne. Nei, Dr= metampen maa begynde og ende hos dig felv, det er Jeju ftore Lære og Etsempel. "Sop dit eget Tun forft, for du foper andres", beder det norfte Ordfprog. Bi maa begynde med os felv i det ftille. Thi Ormen føger ikke Folkemasserne og oplytte Steder, den suiger fig helft i Mørket og paa ftjulte Stier langt fra Menneffenes Dine. Der modte Jefus den, der ftal du og møde den. Den tom ogfaa til Je= fus hvislende og blidt og fornuftigt ræsonnerende, som den er fremstillet at gjøre i Baradishaven med Adam og Eva; den fristed ham paa de utroligste Maader gjennem hans Brodre og Sambngdinger, fom ikke vilde tro paa hans Rald, gjennem Folfemangden, fom vilde gjøre ham til Konge, gjennem Folfets Larere, som vilde drage ham over til sig, og da det ikke nyttede, satte Autoritetens, Spottens, hadets Baaben mod ham. Man vilde bringe ham til at tvible paa fit Rald, til at være ulydig mod Guds Vilje, til at trætte ud hans aldrig afla= dende Rjærlighed til Mennestene - forgjæbes. Ormetalen sant itke ned i hans Hjerte, Ormebraadden tunde itte naa ham med fin Gift. San havde et Baa= ben mod den i sin aldrig afladende Tillid til Gud Fader, i fin aldrig afladende Bon til ham, i fin fulde daglige Hengivelse i ham, i fin daglige Dfen af hans Mand i fin. Saaledes blev han den rette, fande Ormedraber paa Forden ved at vije Menneftene, at Ennden behøver ikte at faa Magt over dem; de kan betvinge den, hvis de vil, dog itte de, men Gud gjennem dem, hvis de ligefom Jesus belt overgiver fig til Bud, lever et dagligt, inderligt Samfund med ham, pfer af hans Nand et Troens og Kjærlighedens Liv til fit eget Bryft.

Det var itke Meningen med Zesu Komme til Jorden som Ormedræberen, at han skulde knuse Innden for evig Tid, saa den ikke kandtes mere. Bel kan vi med Sandhed sige, at han knuske den gamle Slanges Hoved, da han blev tro indtil Døden, da han ogsaa bøiede sit Hoved med det Seiersord: det er kuldbragt, skjønt Slangen havde skukket hans Hæl; men den gamle Slange har skor Yngel, og den lever endnu og vil vel seve, saalænge Verden skaar, skjønt det er vort Haab, at Ingelen skal formindskes. Ut ikke Synden er udryddet af Verden ved Jesu Død og Opstandelse, det ser vi tydelig nok den Dag i Dag; thi det var Synd at sige, vi sever i en ren Verden, vi, som daglig ser Uviserne sulde af Historier om Mord og Brand og Hor og Silsmissesager. Men Synden har saaet et dødeligt knæk alligevel ved Jesu Liv og Ord og Død og Seier, fordi den der har mødt en Mennessenodskand, den ikke kan overvinde, fordi den der har maattet give tabt. Den har derved saaet Forstaaelsen af, at den kan tabe, og Mennesset har faaet Forstaaelsen af, at den kan tabe, og

Det er den store Betydning af Jesu Frelsergjerning for os. Den Opsattelse af hans Frelsergjerning, at han en Gang for alle har betalt for vor Synd og dræbt Synden, er grundfalst; thi saa maatte jo itte Synden etsistere mere, og saa behøvede vi ingen Ting at giøre for at arbeide os op af det Usøre, hvori vi

ligger. Rej, Jesu Frelsergjerning bestaar i, at han som Mønster=Menneffet pag Jorden har knuft den gamle Clanges, Syndens, Hoved og derved vift os, at vi ogsaa tan optage Rampen mod Ormenngelen, og feire i denne Ramp. San bar vift Beien, vi ftal gaa, og Maaden, vi ftal fore Rampen paa; den nemlig: belt at overgive os til vor Fader i himmelen, spørge etter hans Bilje i alle Ting, lade os lede af hans Hand, fom taler gjennem vor Samvittighed, og bede ham at staalsætte vor Villie, at styrte os i Rampen mod vore sandselige Trifter, naar de vil lede os over de naturlige Grænser, og mod Berdens mange andre Fristelser, og hjelpe os til et Liv i Selvforiagelse og Kjærlighed. Za, han har vist os, at vi tan og ftal tage op Rampen mod Ormenngelen omfring og i os, begynde med den i os og gaa'til den uden om of til famme Tid. Det er deri, vi skal blive lig Frelseren, det er Meningen at at vandre i hans Fodspor, at vi skal blive Ormedræbere allesammen, og at han ved sin og vor Faders Mand stal ftprte of til at være det. Da ftal vi ogjaa faa Navn af Frelfere, mange Mænds pa Kvinders Frelsere, naar vi overgive os til at blive fuldtomne Guds Redstaber ved at være modige Ormedræbere. Ja, dersom vi nagler vort eget syndige Selv til Korfet med vore onde Lidenskaber og Fristelser og vore uværdige Livs= maal, da ftal ogsaa vort Etsempel blive frelsende for mange, som Krifti er det for alle, da ftal ogsaa mange flangebidte faa Belse igjen bed at se ben paa bor dræbte Slange, som hænger der paa Korset. Tænk, hvilken Forjættelse, at du. hvie du formaar at gaa i Jesu Fodspor som en rigtig Ormedræber, stal blive Redstab til at frelse mange fra et raat, glædeløst, muldbundet Liv til et løftet, gudindviet, seirende Liv, ja, feirende, felv om Slangerne stitte din Bal, faa du feaner ved Giften, saa du udvortes, jordist talt, spnes at tabe. Hvilken Op= muntring i din Ramp, hvilken Støtte i dine Befirebelfer maa itte dette være. "Dersom vi hvert lar vilde udrydde en Last, skulde vi des snarere blive fuld= tomne Mand," nger Tomas a Rempis. "Stam dig itte for noget, uden for Sund," figer John Wesley. Berlige, fande Ord. Derfom bi ret lærte at ftamme os ved Synden, ftamme os ved at nære Druttenftabens, Fraadferiets. Bellyftens, Raahedens, Misundelfens, Hovmodets, Berftespgens, Lengebegiærets Slanger med vort eget Hjerteblod, ja, da var vi paa gode Beie til at tjæmpe mod dem; men der er faa mange, fom, langt fra at stamme fig ved at huse dette Ormebol, fnarere gjør fig til af bet, behandler diefe Orme fom fine bedfte Benner, og Intter til deres hvislende Tale, som Eva er fremstillet at Intte til den i Fortællingen om Paradishaven. De fynes, det er farsligt at være fulde, at bande, at bruge ffrydende Ord, at vije fig fom den ftørfte Glaafticempe. Da De fer ikke, at netop ved at stille fin Rraft til Skue paa den Maade, vifer de, at den er ormstutten, vifer de, at de har Ormeknuder om Arme og Ben, om Hjerte og Hjerne, Ormeknuder, som sent eller tidlig vil snøre dem tildøde, saa deres halvflutte Aand flagrer mat paa Ruinerne af det nedbrudte Legeme. Da lige= fom den, der har vandret i Jesu Fodspor som Ormedræber, vil blive et Eksempel for andre og drage andre med fig, faaledes vil ogfaa den, der opelfter Ormene

hos fig og lærer andre at se paa dem som sine Benner, drage andre med sig i Faldet, i Fordærvelsen, flotte Kammerater, letsindige Unge, sine egne Børn, hvis han har nogen. Han vil blive sit hjems som sin Slægts Forbandelse. Tænk paa dette, unge Mænd og Kvinder, som bringer Eders bedste Livskraft jom Offer til Ormen i Stedet for til Gud. Der vil tomme en Eid af Anger, af Selvbebrejdelse, af legemlig og aandelig Dbelæggelse, og da vil du vende i ftille Stunder angrende dit Blik tilbage til den Tid, da du endnu havde Kraft til at reise dig, og onfte inderlig, du havde forføgt den Tid. Ja, op, unge og gamle Mænd og Rvinder! op til Kamp mod Ormenngelen, som vil sno fig om vore Hjerter og ødelægge vort Hjem og vor Fremtid og vor Lytte og vor Fred. Bi har den ftore Ormedræber Jefus Kriftus først i Tyltingen, og i hans Fod= fpor gaa vi, og med hans Kraft styrkes vi af hans og vor Fader, naar vi vil for Alvor forjøge Rampen mod det Onde. Der er Løftning og Styrkelse for port indre Menneste i denne Ramp; thi trods de mange tunge Stunder, trods de Fortvivlelsens Djeblitte, den medfører, naar vi fynes, det monner faa lidet, alt vi gjør, saa føler vi dog, at det er Guds Sag, paa samme Tid som vor egen, vi fører: vi foler os gjennemstrømmet af hans Barme, fyldt af hans Lys, vi foler, at idet vi votser i Selvrespett, votser vi og i alle gode Mennesters Om= domme, votser vi i Kjærlighed til Mennester og til Gud. Da Stunderne af Mismod aflojes igjen af Stunder af Salighed og Lykke, Buds Mand fylder os, og vi tan tatte og bede og juble. Prøv Kampen Benner! Vort Liv er kort, og Ormenngelen er ftor, vi har ingen Tid at spilde. Op og flut Jer til Jesu Aristi Folting, til Ormedræberens Folting endnu i Dag, og 3 ftal en Gang tatte for denne Dag fom den beofte Buds Gabe til Ber.

Den gamle Fortnudelse af Kristendommen var freidigere end bor. glemte aldrig, naar den forkyndte den korsfæstede Frelser, og saa at forkynde Men i Middelalderen i dens Mørke og Tungsler fortrængte den gjenopstandne. den forsfæstede Frelser, den gjenopstandne, den lidende Frelser fortrængte den feirende. Naar vi læfer de første triftelige angelsaksiffte Digte, da fremftiller de altid Jefus Rriftus, Ormedraberen, under Billedet af en ungdommelig, ftraalende Belt, fulgt af fine Baabenfvende. Ja, felv naar de ftildrer Rorsfæftelfen, er det itte en Stildring af den blege, bloddruppende, hudflettede, lidende Stittelfe, der fegner under Byrden af fit Rors; nei, det er den unge, feiersftolte Belt, fom frivillig stiger op paa Korsets Balge, "modig midt i de manges Baa= inn". Kriftus er Seierherren, han er opftanden og himmelfaren, han har dræbt Ormen for in Bart, lad faa vi gjøre det for vor. Lad of ikte ftirre paa ham blot som den lidende, som den døde, der hænger paa Korset, men hufte paa, at der hang han for mere end 1800 Aar fiden, men hænger der ikke nu. Ru fidder han hos Faderens høire haand, det vil fige, han under Seirens Gleede og Salighed, den famme, fom benter os, bois vi gaa i hans Fodspor som fande Lad os ogfaa faa Ceirens Glade ind i vor Aristendomsfor= kundelse, lad os faa Lovsangen til Gud at tone høit i vore Menigheder, fordi han

har sendt Mennestehedens Langfels Drøm, den store Ormedraber, til Jorden,

og gjennem ham ført Mennestehedens Sag til Seier.

Ja, fyld os med glad Lovsang, Herre Gud, fyld os med Tak til dig og til ham, din store Søn, vor Broder og Høvding, og lad os freidige gaa i hans Fodspor i den store Ormekamp, vi har at føre paa Jorden.

# Svormed ifal vi behage Gud?

(Tredie Søndag i Advent.)

Telft: Mica 6, 6-8.

At behage Gud - bet har været det fromme Onfte hos Mennesteflagten fra den begyndte at opfatte Gud. Naar Mennestet tumledes om mellem Natur= fræfterne, naar det hørte Tordenen brage og faa Lynet fnittre, naar Stormen fusede over dets Hoved og drev det til stjælvende at søge Ly i sin Sule, naar Jordftjælvet ruftede Grunden under dets Fødder, og Bultanen fprudede ud 31d og Afte, — da anede Menneftet en vældig Kraft bagom alt dette, en Kraft, som brugte Lyn og Torden og Storm og Jordstjælv som sine Sendebud, og det fant ffjælvende i Rnæ for denne Magt eller disse Magter, og tilbad den, tryglede om Naade og Gunft hos den. Da naar Solen opvarmede den frosne Jord og bragte igjen alt til at leve og blomftre, naar Frugterne modnedes og Føden ligesom bød fig frem til Menneskets Mund, naar Maanestraalerne sittrede mellem Løvet og over Havets rolige, majestætiske Flade, da greb Stjønheden og Dm= heden af denne Natur Mennestets Sind, og det anede en elstende Rraft bagom benne Natur, et Bafen, som itte hadede, men elstede Menneftenes Børn, og som gjerne vilbe være til Bens med Mennestene. Men Frygten var dog den overveiende. San var vældig, denne Bud, han eiede og raadede over disse maatige Naturkræfter, som Mennestet itte tunde staa sig imod; og han var fnar til Brede, og.da kunde han i et Dieblik ødelægge baade Ens Giendom og Liv. Derfor bar bet bedft at holde sig til Bens med ham, at føge at behage ham. "Strækken er Begyndelfen til al Religion," figer Lecky. Man føger at behage Gud, ikke med et Barns Tillid til fin Fader, fordi man elfter ham, men med Slavens ffjælvende Werbødighed og Frngt for fin Herre. Det tager Tufinder af Mar, for vort Budsforhold votfer fig fra Slavestandpunttet til Barnestandpunttet. Da den Dag i Dag er der endnu bos de flefte Folt, som talder fig friftne, Glavestand= wunftet.

Bi ftal nu i Dag fe, hvorledes Menneftets Aand har grublet over, hvor- ledes det stulde kunne holde Benftabet med denne forfærdelige Stormagt, Gud,

vedlige, og hvorledes det til forstjellige Tider har fundet paa forstjellige Midler til at behage Gud.

Det nyttede ikke at gaa pan Akkord med Gud; det nyttede ikke at bedrage ham og give ham noget Fufteri under Baaftud af, at det var det bedfte man havde; hans altfeende Die vilbe fnart opdage Bedraget. Man maatte give ham fom Gave det bedfte, det abfolut bedfte, man havde, og hvad var det? — Livet, Menneffeblodet, hvori Livets Gave flød ud, bar det høiefte, man funde offre denne bældige Bud. Saa begyndte Mennefteoffringen fom det forfte Udflag af Gudstilbedelfe, dreven frem af en Blanding af Frngt, Werbødighed og Ricerlighed. Man offrede ofte fin Forstefodte til Guden. Det aller, allertice: reste — det forste Barn — denne forste Erfaring af Livets underbare Hemme= lighed, dette, fom har været imødefeet med faamegen Spænding, født under faa ftor Smerte, omgivet af saamange Haab og Drømme — bort — gib det til Buden, saa maa han da fe, at vi mener ham det vel, at vi ikke holder tilbage noget som for godt for ham, faa maa han da stjænke of fin Gunst og Naade. Alt, hvilken Clavefrngt, og dog hvilken bewende Ombed gjemmer fig ikke under den afsthelige Stit, at offre Mennester. Tror 3, en Mo'r har lagt fin Førstefødte med koldt Blod op i Afgudsbilledets ophedede Arme og hørt dets kvalfulde Alt nei, hun har grædt Blod, hun har folt fit Sjerte sønderrives af Smerte, men hun har jo maattet gjøre det, det var jo til Buden hun gav det I Mexito blev der ved Regnguden Tlalocs Fest offret Børn. baaret affted i aabne Bærestole, iførte Festdragt, dættede med Foraarets Blom= fter, og, figer hiftorieftriveren1), "de rørte det haardefte hjerte til Medlidenhed, ftjønt deres Strig overdøvedes af de vilde Sange af Prefterne, fom i deres Taarer læfte et gunftigt Barfel for fin Bon. Disfe uftyldige Offere tjøbte Brefterne i Almindelighed af Forældre, som var fattige, og kvalte Naturens Røst, ifiønt fandinnligvis mindre drevne dertil af Fattigdom, end af en jammerlig Obertro." 3 hiftorien om Abraham bar vi en ganfte mærkelig Beretning. Der fortælles, at han var befalet af Buden felv at offre fin enefte Søn, Ifak, til ham. Med tungt Hjerte drager Abraham affted og gjør alle de nødvendige Forberedelfer; men da Offeret allerede er bundet paa Alteret, og Kniven løftet, tommer en Roft fra Simmelen og ftandfer ham, og han fer en Bædder mellem Buftene, fom han offrer iftedet. Mon itte den Engel var hans Fornufts og Sampittigheds Roft, der hviftede i ham, at Bud umulig tunde ville tage bet Liv, han netop havde givet, at Gud umulig tunde ville fønderrive Mennestes hierter og splitte Familieglæde, bed at fordre Mennesteoffre? hiftorien er i alle Fald en mærtelig Itlædning af den Tante, at Mennesteheden omsider baagnede op til den Erkjendelse, at Menneskeoffringer bar affthelige, at Dyreoffringer burde sættes istedet.

<sup>1)</sup> Prescott: Mexito.

Itte destomindre vedblev Menneskeoffringer, selv i Jörael, længe efter Abrashams Tid, hvad vi kan se af Jephta, som offrer sin vokšne Datter paa Grund af et Løvte; af David, som offrer Sauls Sønner og hænger dem op i Solen, som Offer til Solguden.

Meritanerne dreb Mennesteoffringen i det ftore, ftjønt de ellers besad en meget høi Civilifation. Det mindfte Untal man tan fætte om Naret er 20,000, nogle Forfattere angiver Tallet til 50,000. Bed høitidelige Leiligheder, som en Ronges Kroning eller et Tempels Indvielse, stiger Tallet endnu. Da Huitilapotchlis store Tempel indviedes, i 1446, dannede Fangerne, som stulde offres, et 2 engelfte Mile langt Optog. Geremonien varede i flere Dage og 70,000 Fanger blev flagtede paa den ffrættelige Guddoms Altre1). Mennehjertet krympede fig imidlertid fnart formeget bed at offre fine egne, og faa faldt Men= neftcaanden, fom altid er flu, naar det gjælder Omveie, paa at offre Krigsfanger, iftedetfor fin egen Familie. Saa tjente man dobbelt, man flog fine Fiender og behagede Gud paa famme Tid. 3 Mexiko foranstaltedes Arigstog ene og alene af den Grund, og Brefterne, gale af Fanatisme, med deres lange, filtrede haar og affindige Lader, git fremft i Fplkingen og ophidsede Soldaterne. Dengang Reifer Montezuma fpurgtes, hvorfor han havde ladet Staten Tlafcala befidde fin Frihed inden hans Grænser, svarede han uforbeholdent: "For at den kunde forstaffe ham Offere til hans Guder."

Men som sagt, Abrahams Historie viser, at der kom den Tid, da Menneste= tiærligheden vandt Seier over Gudsftrætten, og man fandt, at Blod af Dyr tunde giøre det, istedetfor Blod af Mennester. Men Blod maatte der til. Hiftorien om Rain og Abel vifer, at Bud litte bedre Abels Offer, som bestod af Opreblod, end Kains, fom bare bar Blomfter og Frugter; det vil fige: Mennefteaanden tor itte losrive fig fra den Tante, at det bedfte maa gives Guden, oa bet bedfte er Blodets ftrømmende Liv. Saa rog, og ryger endnu paa faa mange Steder af Jorden, Dyreblodet paa Gudernes Altere, fom en Menneffeaandens rørende, men barbarifte, Bon om, at maatte faa behage Gud. Af de gamle Religioner ftal Konfucius's Lære have den Were, at Mennefte blod aldria har plettet dens Altere, og Buddhismen den endnu ftørre Were, at hverten Mennefteblod eller Dyreblod har været bragte Gud fom Offere, fun Blomfter og Men den jødifte Religion derimod har været plettet baade af Men= nefte= og Dyreblod, og i hiftorien om Rain og Abel tager den Stand imod Rains mere fremftredne Civilisation og forsvarer Abels blodige Offer. Derfor har den ogfaa smittet fin Datter, Kriftendommen, med fin Blodtheori, og trods Brofe= ternes og Jefu Protest, er Offerblodstheorien overført paa Jesu egen Lære, og han, der protesterte faa vældig mod Offerceremonierne, er felb bleven gjort til et Offerlam, der fluide flagtes for Berdens Synd, og Mennefteoffringens gru= fomme, barbarifte Tante er flaget fast i den triftne ortodotse Theologi fom en af

<sup>1)</sup> Prescott: Mexico.

Grundpillerne for Aristendommen, idet Jesu Blods Udgydelse erklæres nødvendig til Verdens Frelse, som det eneste der kan behage og forsone den vrede Gud. Aristendommen i sin ortodokse Form har i det hele meget mere fra den gamle barbariske Jødedom, representeret af Jødepresterne og Templet i Jerusalem, end den har fra den mere fremstredne protesterende Jødedom, representeret gjennem Proseterne og Jesus.

Da man nu ikke længer i de mere civiliferede Lande tillod fig at flagte Menneffer for at behage Bud, faaledes at deres virkelige Blod blev udgydt, faa begyndte man at flagte dem aandeligt, det vil fige, man indførte Forfølgelse mod anderledestroende og tænkende fom Bevis paa Ens Troftab mod fin Gud, fom Bevis paa fin Iver efter at behage ham. Paulus tilftaur felv, at han "over al Maade forfulgte Guds Menighed og forsthrrede den, i det han over al Maade var nidtjar for fine Fadrene Lardomme" (Gal. 1, 13. 14). Og han er itte fri for, efter fin Omvendelfe til Rriftendommen, at holde lidt paa det famme, idet han forbander hver den, fom vil prædike et andet Evangelium, end det han præditede (Gal. 1, 8). Og gjælder itte dette endnu for en stor Del mellem os? Tror ikke mange at flulle behage Gud ved ikke at ville læfe, ikke at ville høre, itte at ville se andet end det, de har lært udenad før? Føler itte mange det som en gudelig Pligt at holde sig borte fra, ja, at fe med onde Dine paa hver den, der itte hører til deres religiøfe Samfund, fe paa ham fom et Belvedes Barn, der vil gaa evig fortabt? Tænk paa, hvorledes Methodister og Baptister og Mormoner er set paa i Norge, og hvad de har udstaaet fra Statskirkens Side af Forfølgelfe. Man har lagt dem i Bøder, kaftet dem i Fængfel, taget fra dem borgerlige Rettigheder, affat dem fra Embeder. Ster alt dette, fordi Mennestene af Statstirken finder en Fornøjelse i at pine og plage andre? Langtfra, men fordi de tror at behage Gud med det. De gaar ud fra, at Deres Tro er den eneste rette, og i Kraft af det, vil de vise sin Nidtjærhed og Iver for fin Bud ved at affty alle, som ikte har denne Tro. De glemmer eller har itte faaet Die paa, at Bud, det uendelige, bryder fig i mange brogede Sandhedsstraaler for det mennestelige Blik, og at nogle faar Dje paa den Del af Sandheden, andre paa en anden. Dg er itte dette vor Erfaring mellem pore Landsmænd i Amerita. Dennefter, som i Grunden er snilde og gode, tror at giøre fin Pligt ved at hade og affkn og forfølge de andre Sekter; tror at de vifer Bud en Tjeneste ved at lægge Stene i Beien, hvor disse vil frem, og hindre ved Stræmeler om helvede Folt fra at hore dem og flutte fig til dem, fpreder ud latterlige Historier om dem og deres Tro, der ftal holde Folk tilbage. Men fom fagt - den inderfte Bevæggrund til dette er ikte Ondftab, men tvert= imod misforstaget Iver efter at tjene Bud.

Da Mennesteaanden votsede saa meget i Dannelse, at den kviede sig ved at flagte og offre Mennester og Dyr, saa begyndte den at pine og plage sit eget Kjød. Den Sandhed, at Aanden er vort egentlige Selv, at Aanden er sat til at herste over Legemet, blir missorstaaet derhen, at Aanden er Legemets Fiende,

ftal fore en evindelig Krig med Legemet. Bifde man ret behage End og voffe i Mandelighed, maatte man døde fit eget Legeme. Pauli Ord, ifer i Romer= brevet, fremdrev den unaturlige Maade at ottre fin Gudetjærlighed paa. Caa begyndte man at pidfte fig, hudflette fig, fonderflænge fit Rjod, hitte paa de utroligste Selvpinfler, for at behage Bud. Det er rørende, men uhnggeligt, at læse om, hvorledes disse fromme Mennefter tjæmpede med sit Legemes natur= lige Drifter, men bare øgede dem, istedetfor at dæmpe dem, ved itte at lade dem faa fin naturlige Tilfredsftillelfe. De fastede, til de blev fom Steletter, de pidstede sig næsten til Døds, de væltede sig i Torne, de sprang ud i istolde Elve og tilbragte hele Natten der, for at dæmpe fit brufende Blod, de begrov fig i Sne - alt til ingen Rytte. Elumrede de ind et Djeblit og faaledes itte længer tunde være paa Bagt med fin Bilje, faa tom Billedet af bugnende Borde med lættre Retter, af ftjønne, lottende Kvinder for dem, og drev dem atter ud i samme fortvivlede Kamp. Iftebetfor at lopprise Wgteftabet som en af Bud velsianet Stand, faa fandt man paa, at den, som vilde være hellig, vilde behage Bud meft, maatte afholde fig fra Wgteftab, og dette Eværmeri for evig Jomfruelighed og evig Ungkarleftand blev drevet til ren Fanatisme og git som en Epidemi over Mennesteheden og bragte over den utallige, unodige Pinfler og Rampe. Dg dog var det gjort altsammen for at behage Bud; men Menneftenes Opfatning af Bud var faa grumfet, at de kunde tro, at han kunde finde Behag i Menneffers Selvpinfel, ligefom han for havde fundet Behag i deres ud= andte Blod.

Ja, de nøiede fig ikke med at pine fig felv, de vilde og behage Gud med at pine andre. Til Forfølgelfen af anderledestroende friede de Binfel af dem. Hvad fkal vi tænke om Inkvisitionens forfærdelige Tortur og Mis= handling af Kjættere, hvorledes de brættede Led paa Led af dem, brændte dem med gloende Tænger uden at dræbe dem, stratte Lemmerne ud af Led, hængte dem op efter Armene med Blylodder i Benene og tilfidft brændte dem levende, efter at alle optænkelige Binfelsmaader af Legeme og Nand var anvendte? Bar Menneftene i den katolfte Kirke, som vilde og billigede dette, mere hjertelpfe og grusomme end alle andre? Savde Inkvisitorerne en djævelft Glæde i at se Med= mennester vride fig i Rvaler værre end Doden? Beg tan itte tro det, bar ingen Brund til at tro bet. Men Sindene bar faaledes fanatiferede bed beres egen raa og sneverhjertede Opfatning af Gud, at de troede at stulle behage Gud ved dette. Tænke fig det, at Bud ftulde finde Behag i en af fine egne Skabningers, Binfel, fordi denne tiett lider for fin Overbevisning og derved vifer, hviltet Albor der bor i ham. Men fig mig, er det ikte det famme alle de giør, fom tror paa et evigt Helvede? bare med den Forffiel, at de itte felv blir Storintvi= fitoren, men overlader det til Bud, der igjen ansætter fin Underhøddel, Diæ= velen, til at fyre under Kjedlerne og stege og brænde i al Evighed? Er itte dette Dogme et Ubslag af den Menneffets Hjertelpshed og Raahed i Anftuelfe. der fordum gab fig Luft i alle Inkvisitionens Rædsler og troede at stulle behage Gud dermed? bare at man nu har ftjøvet over paa Gud det, som man holder sig selv for god til at gjøre.

Saa fandt ogsaa Mennestet paa, at man tunde behage Gud, ikte alene ved at døde Rjødet, som det hedte, men bed at gjøre det paa et øde Sted, langt fra alle Mennester. Der ftulde nemlig ikte Larmen og Fristelserne naa, der kunde man vie hele fin Tid til Læsning og Beden og Hengivelse i Gud; aa, men om Larmen end itte fulgte, faa tom Friftelferne. Man længtede efter Menneffer, og Tanken drog fine vilde Beie, om man aldrig faa meget tugtede den. fandt man paa de utroligste Seivpinfler fom Tillæg til Ensomheden. buggede en Svile, klattrede op paa den, og fad der fom en Fugl paa famme Pletten i Regn og Solftin, Frost og Storm, eller man ubsatte fig for Solens brændende Straaler i den hedeste Sand, omgiven af Slanger og Skorpioner, eller man begrov fig halvnogen i en hule med de forfærdeligste Bodsøvelfer. Man git med Haarstjorte, man hængte fig op efter en Krot i Ryggen. Og bet var itte alle, som var saa omtæntsomme som Munten, der, da han blev befalet \* fom Bod at vandre en hel Del Mil med Wrter i fine Sto, udførte Befalingen bogitaveligt, men rigtignot togte Wrterne grundigt førft. Det var Munke= theorien som raadede, at det, der behagede Gud bedft, var Sindets Fordybelse i ham i Enjombed, en Unifuelse, som endnu har en stor Magt over den ofter= landike Foitekarafter, der ikte er revet med ind i Besterlanderens fortvivlede Kaplob efter Guld. Og kommer ikte Levninger af denne Anfkuelje tilfyne under andre Former hos dem, som tror at behage Gud ved at læfe i Bibelen og synge Salmer og opfplde Rirtens andre Ceremonier ngiagtigt efter Stregen, enten Hiertet er med i det eller ei? Salmespngen og Beden blir et Hoveriarbeide, udfort til Herrens Belbehag. Dg faa gaar Livet fin ftjæve Bang ellers, man Ihber lidt, bedrager meget, udfuger fin Næfte paa lovlig Bis, og faa foner man det ved at gaa til Ulters og faa Enndsforladelse eller ved at læse saa og saa mange Fadervor og Kapitler i Bibelen; thi dette sidste tror man behager Bud færdeles. Hvilte Levninger af raa Tanker om Gud, at han kan behages ved nogetsomhelst udvortes, at han tan daares ved et tomt Stin uden Indhold. Den tatolfte Kirte ftal ifær antlages for at holde denne Unftuelfe vedlige, naar ben paalægger, som Bod for Synder, at bede faa og saa mange Fadervor og Ave Marier om Tagen, eller gaa paa Anæ op den hellige Trappe, eller faste, eller betale saa og saa meget til Kirken.

Men ved Siden af al denne Mennesseandens barnagtige og raa Famlen efter at behage Gud ved ydre Former, ved grusomme Lidelser paasørte sig og andre i den hellige Guds Navn, gaar der stærte og klare Udtalelser af Mennesser, som, optændte af Guds Navn, saa ligesom bent ind i Sagens Kjerne og forstyndte, at Guds Offere ikke bestod i hverken Blod af Mennesser eller Dyr eller Plagerier af sig og andre, men i Hjertets virkelige Hengivelse til ham, saa at Mennesser sigbetes i Guds Støbesorm og blev hans Ufbillede her paa Jorden. Mellem disse rager op de jødiske Proseter, som kjækt kastede Handsken til sin Tids

Formdyrkelfe og blobige Offringer. Saa figer Forfatteren af ben 51be Salme: "Du ønfter itte Offring, ellers vilde jeg give dig det; du har itte Behag i Brændeoffer. Guds Offere er en søndertnuft Mand; et sønderbrudt og fønder= knust Hjerte vil du, o Gud, itte foragte." "Hvad ftal jeg med Eders mang= foldige Offere?" figer herren hos Profeten Gfaias, "jeg er mæt af Brænde= offer af Bæddere og af det fede Avægs Fedt, og jeg har itte Lyst til Blod af Stude og Lam og Butte. Baft Eder, gjør Eder rene, tag bort Eders onde Gjerninger for mine Dine, aflad at gjøre Ondt, lær at gjøre Godt, fog Retfær= dighed, befri den Undertrytte, hav Omforg for den Faderlose, for Enters Sag" (Gf. 1, 11-16). Da Michas herlige Ord, som er vor Tekst idag, tjender J. Da paa disje Profeters Stuldre ftod Jesus af Nafaret. Aldrig et Ord taler han om, at hans Blod er det, som maa til for at behage Gud og sone Ber= dens Synder, men han taler om, at det, det kommer an paa, er "at gjore Guds Bilje". Da den unge Mand spørger om, hvad han skal gjøre for at \* faa det evige Liv, faa fvarer itte Jefus: Tro paa Messia's Forsoningsdød, men han fvarer: "Bil du indgaa til Livet, faa hold Budene" (Math. 19, 17). 3 Parabelen om den forlorne Søn tilgiber Faderen Sønnen uden noget Blod, uden nogen Midler; det fom der behager Bud er, at Sønnen angrende vender tilbage, at han virkelig beflutter og virkelig forføger og virkelig gjennemfører det, at gaa tilbage den ydmygende Gang til Faderen, det vil sige: atter blive et godt Mennefte. Dg til Synderinden figer Jefus: "Sendes Synder, fom er mange, er hende tilgibne; thi hun elftede meget." Det er Riærlig= hedens Underfraft, hvormed hun har behaget Gud.

"Gat bort, og synd itke mere!" siger han til en anden af de stakkers udskudte; han siger ikke: bring saa og saa mange Offere, læs saa og saa meget i det gamle Testamente, syng saa og saa mange Salmer og bed saa og saa mange Vønner, — nei, — "Synd ikke mere," dermed er det du behager Gud.

Hopstle gik i Jesu Fodspor: "En ren og ubesmittet Gudsdyrkelse for Gud og Faderen er denne, at besøge Faderløse og Enker i deres Trængsel, at bevare sig selv ubesmittet af Berden," siger Jakob, Herrens Broder (Jak.1, 27). Og i alle sine kraftige og deilige Formaninger i sine Breve, lyder det gjentagende fra Paulus: "Elsker hverandre, tjener Herren, værer brændende i Aanden, velsigner og forbander itke, glæder Eder med de Glade og græder med de Grædende, betal ikke nogen Ondt for Ondt. Hevner Eder ikke; dersom din Fiende hungrer, da giv ham Mad, dersom han tørster, da giv ham Drikke, o. s. v., (se Rom. 12, 9 fg.). Og i Johannesbrevene er det Brodersjærligsheden, som er det alt gjennemsyrende Element: "Wine Børn, lader os ikke elske med Ord, ei heller med Tunge, men i Gjerning og Sandhed. Hvo som holder Guds Bud, han bliver i Gud og Gud i ham" (1 Joh. 3, 18—24).

Menneskeheden, selv i den graa, barbariske Oltid, har set ret, naar den sagde, at man burde give Gud det høieste og bedste; men den saa seil, naar den troede, at dette bedste skulde være blodige Offringer, enten Ens egne Børn eller

flagne Fiender eller Bæddere og Tyre eller felv Blomfter og Frugter; den faa feil, naar den troede at behage Gud ved Forfølgelse og Binsel af andre eller af fig felv. Det bedfte Offer, ja, det eneste Offer Gud ffjøtter om, er dig felv helt og holdent, ikke dit blodige Lig eller dit lemlæstede, pidtkede, udsultede, bævende Legeme, heller itte din frygtagtige, udfultede, uvidende Aand, men baade bit Legeme og din Aland i fin høiefte og renefte Udvikling, dit hele Bæsen straalende ud i gode Gjerninger. Selvhengivelse i Bud, og det vil sige i det gode, er det Bud fræber, det ffaber det fulde, herlige Menneste. Bi ftal være Afspeilinger af Guds Bæfen paa Jorden, vi ftal tænke Guds Tanker, dømme Guds Domme, gjøre Guds Gjerninger - da naar vi Menneffeidealet. Gud fræber of felb til Offere, at Aanden, som blev indespærret i Legemet og fal handle gjennem dette fom Redftab, ftal ved Selvarbeide votfe til Lighed med Bud og lægge denne, ved Kamp vundne Wreskrans, om sin Tinding. Kampen og Udviklingen foregaar hernede, læg Mærke til det, ikke ved Mandens Svælgen i religiøs Folelseshenrytkelse, ikke ved at dowle paa Studerekammeret mellem Fortidens Helte eller Rutidens Alandenabenbaringer, fkjønt disse kan være styrkende nok, men ude i dit daglige Liv, i dit Hjem, paa dit Værtsted, bag din Dist. Fienden, du har at tjæmpe mod, er din lavere Natur, som vil friste dig til Kiødets Rydelser, til raa Fornøielser, til at flappe af paa Fordringer til dig felv, til Brede og Hevn, til Fanatisme og Broderhad og Uretfærdighed. Men Kampen stjærper, ildner, holder vaagen alle Ens aandelige Evner, det er dens Belfignelfe, og du ftiger ud af den renset, luttret, med Zevnhed og Ro over dit Sind, med Fred og Lykke i din Alderdom, om du har været tro indtil Døden.

D Gud, tag da mod os som dine Offere, lad det være vort høieste Onske og Maal, at give os hen til dig ved at give os suldt hen til Brødrene, arbeide for deres og Berdens Boksen i det Gode!

### Johannes Doberen.

(Fjerde Søndag i Advent.)

Tetst: Math. 3, 1—12; 11, 2—11.

Imellem det nye Testamentes Typer rager Johannes Tøberen op som en enestaaende Stitkelse. Han er en Gjentoning af den gammeltestamentlige Proseti, som nu havde været død i Aarhundreder, han er Islias gjenopstanden. Han er det sidste Farvel i Prosetstikkelse af den gammeljødiske Fromhed, der nu stal vige Pladsen for Jesu af Nasarets mildere, mere almenmennestelige Livspn. Malerne har kappedes om at gjengive denne underlige Stikkelse i sin

Bodsdragt af Ramelhaar og med Læderbeltet om fin Lænd, med be flammende Dine og de lange filtrede Haar, mager og tnotlet af Faste, men med Bilje, Mandighed og religiøs Glød straalende ud af den hele fenede Stiffelse, naar han med Haanden kunttet finngede Beraabene og Omvendeljegraabene ud over den lyttende og ffjælvende Mængde. San er tied af Berufalem. Dens Larm og Strig og Rigb og Salg og udvortes Geremonier, der gjemmer over Berds= liabed, Bengebegiær, Magtinge og Bogstavfrombed, - huer ham ikke. Han maa have Ensomhed for at gruble over Tidens Tegn. Thi ftore Begivenheder ftunder til. Undertrykkelfen paa den ene Side og Formtilbedelfen og Hykleriet paa den anden er blevet faa ftort, at det fnart maa sprænges. Der maa blive en Krisis, en Katastrofe som Jordryftelsen forud for Messias Romme. Thi Længselen efter og Troen paa Messias fom den jødifte Befrier, der med Jode= foltet som fin udvalgte Bær ftulde grunde Retfærdighedens Rige paa Jorden, benne Længfel og Tro, fom havde opretholdt Jødefoltet under faa mange No= bens Tider og som pag denne Tid bar formelig ingelig, den samlede sig som i et Brændpunkt i Johannes den Dober. Men Tiden maatte forberedes, og han vilde forberede dem. Stierne ftulde jebnes for den himmelens Udkaarne, og han ftulde jebne dem. Hoorledes tunde de tante fig, at Mesjias tunde tomme til dem og benytte dem som Redstaber til store Verdensbegivenheder, faalænge de git der som flove Dur, folende sig i fine Laster, eller som Mammons Trælle, eller som fledste Hytlere? De maatte omvende sig fra Grunden af. Maften maatte rives af dem, og de maatte je, hvor de var. Da han flulde giøre det, om ingen anden turde og vilde. Di har itte meget opbevaret af Rohannes & Taler. Bi bar tun fpredte Blimt i Mathei og Lutas Evangelierne; thi den fødlige Johannes, som optræder i det fjerde Evangelium og henviser til det Buds Lam, fom bærer al Berdens Synd, er en fenere lavet theologift Figur, ifte Historiens Johannes. Men i Lutasevangeliet durer en anden Tone. Der kommer den store uvidende Masse til ham, og Johannes begunder med at stjælde dem ud for Ogleunger. I fnatter bestandig om denne Abraham, og at 3 er Abrahams Born, figer han, som om den udvortes Ufstamning kunde hjelpe jer noget. Men er 3 in d vortes Abrahams Born, han fom var India mod Gud endog til det at ville offre fin Søn? Bærer 3 gode Frugter? thi det er Frugterne alene Gud fporger efter. Da da Foltet faa fpor ham om, hvad de ftal giøre, svarer han: "hvo, som har to Rjortler, dele med den, som itte har nogen, og hvo, fom har Mad, gjøre ligefaa " Det er ikte Blod af Butte og Bæddere, det er ikte Tiende til Presten, det er ikke de hundrede Krinkelfroge af Geremonier i Moseloven, som Bud sporger efter, men det er eders Sjerte= lag, om 3 elfter Brødrene, om 3 vil dele med dem, om 3 er ømme og tjær= lige. Saa tommer Tolderne, be foragtede Toldere, og de faar famme Beffed. Itte ftitte noget til Side, naar de fræber ind Tolden, ifte tage Bestit= kelsespenge, men være ftrikt ærlige, det er den Maade, 3 forbereder Guds Riges Komme baa.

Saa kommer Soldaterne, og han læser ogsaa dem Teksten, fordi "de udstugede Folket med Bold, fordi de gjorde llret med llnderfundighed og søgte at raske til sig Penge udenom sin Sold" (Luk. 3, 7—14). Og saa kommer endelig Farisæerne og de Skrisktloge, og dem gaar det værst. Han behandler dem lige haanligt og haardt som Fesus af Nasaret siden, han kalder dem Ogseunger og formaner dem til Omvendelse, de Folkets ansete og betroede Lærere, som netop stulde lære andre Fressens Bei. Han taler truende om Oksen, som ligger ved Træets Rod. Han maner frem paa prosetist Vis den kommende Dom, som stulde ledsage Messiasrigets Stiskelse, hvor de skulde fortæres, der ikke kunde staa for Dommen, ligesom Beden sortæres i Ilden (Math. 3, 7 fa.)

Johannes forbliver i Ortenen hensunten i Grublen om den tommende Messiastid. San gaar itte rundt med noget glad Budftab fom Jefus. ham noget, faa faar de føge ham og itte han dem. Dg de føger ham. Hans brændende Veltalenhed river med, den underlige gjenopvatte Gliasftitfelse bætter Musgierrighed, hans Bodsprætener knufer de ftolte Hjerter og nomnge ftige be, Starer fra Nord og Syd, Oft og Best, ned i Jordans Elv for at modtage Aftwættelsens Symbol paa, at de nu stal begynde et nyt og bedre Liv, og forberede paa den Maade Guds Rige paa Jorden. En Gang dreves han dog ud af fit Ortenhi. Rongen i Landet, Berodes Antipas, har giftet fig med fin Broders fraftilte Hustru, tvertimod Mose Lov. Hvor skulde det gaa med Forberedelsen til Messiasriget, naar Samfundets øverste Top, Thronen selv, gav et saadant Etzempel. Morft fom Elias foran Atab, ftaar Johannes faa en Dag foran Kongen i hans Thronfal. Han lægger itte Fingren imellem, han holder ingen Perionsanseelse, han tordner mod Rongen som en Lovbryder og mod Dronnin= gen fom en Stigge. Rafende tafter Rongen den dierve Profet i Fængslet paa Bjergfæftningen Makærus, og dermed er hans Saga ude. Thi han flap albrig ud derifra, og en Dag tom Bøddelen med Ordre fra Rongen og huggede hans Hoved af. Men nu tunde han falde; thi Jesus var der alt for at tage Evange= liet om Gude Rige og lofte det op til en endnu rigere og ftjønnere Mening end Robannes havde gjort, nemlig om et Broderftab af alle Mennefter.

Tet nye Testamente omtaler et Møde med Jesus og Johannes ved den Leislighed, da Jesus blev dobt. De Barndomshistorier, som staar ansørte i Lukassevangeliet, om at de var Slægtninge, maa henvises til Sagnenes Verden. Det er sandsynligt, at de iste havde tjendt og seet hverandre, sor de mødtes med Jorsdan. Jesus er ogsaa lotset didned ved Rygtet om den opstandne Proset. Han har formodentlig i Stilhed grubset paa, om han istude vove at sølge sin Nands Kald til ogsaa at gaa ud som Prædisant. Mødet med Johannes bringer denne Tante til Modenhed. Han sortod Hovlebænken i Nasaret for aldrig at gaa tilsbage til den mere. Johannes Tanter om det kommende Retsærdighedens Rige tændte som 3ld i hans Sjæl, og da Jesus begynder sin Resormatorvirtsomhed, begynder han med Johannes Cmbroed: "Omvender Eder, thi Himmeriges Rige er nær!" Og ligesom Johannes begynder Jesus ogsaa i Orkenen. J Ensoms

heden vil han blive flar paa sig selv. Og da begynder som efter alle vaag= fomme, afgjørende Stridt, der er gjorte i et Dieblits Enthusiasme, Tvivlen at føge ind paa ham, om han dog er den rette, om Orfenmethoden er den rette, en Sjælefamp, fom gribende er ftildret under Billedet af en Friftelje fra Djævelen (Math. 4, 1 fg). Svittet Møde mellem disse to Mand, som bar fammen om at forme et Styffe Berdenshiftorie. Den russiffe Maler Bereftfjagin har afbilbet dem, siddende fammen i Orfenen mellem de gule Sandhauge og de fvidde Græstotter hift og ber, samtalende om Guds Rige, Johannes med fit utjæm= mede, vilde haar flaffende om Stuldrene, med de brune, nøgne Ben dragne op under sig, bare halvt bedættet af fin bustede Ramelhaarstjortel - en rigtig Lurvetasfe - og faa Befu bløde Stittelfe i fin hvide, fobfide Lærredetjortel, feende ind i fin Mefters og Bens Anfigt. Svillet Mooe! den fom funde have lyttet til dem og forstaget dem, som de sidder der uden at andse den brandende Sol, opflugte i Tanken paa Gud og han Rige paa Jorden. Bi kjender faare lidet til Enkelthederne ved dette mærkelige Møde; thi Pttringerne lagte i Johan= nes's Mund i det fjerde Evangelium tor vi itte anje for historist paalidelige. Bi ved, at Johannes først nægtede at døbe Jesus. Deri ligger meget indeflut= tet; thi det betegner, at den stolte Johannes i ham erkjendte fin Ligemand for itte at fige fin Overmand. Jefus var ogfaa en gudjendt Brofet, ja der dutter op en Anelse hos ham om, at Jesus tanife var den belovede Messias. San maa altsaa have faaet et stærkt Indtryk af Jesu dybe fine Religiøsitet, hvie Tænkning, storartede Fremtidssyner, der maa have afdætket noget nyt for 30= hannes, og fyldt ham med ærefrygtsfuld Werbodighed for Befus. Befus har ikke fiden den Dag bæret ude af Johannes's Minde. Da han sidder i sit trifte, ensomme Fængsel paa Makarus, tommer Tanten paa Besus dobbelt levende San bestyrkes i, at han maa være Messias, og det er ham en stor Troft i hans Gjenvordighed. Men saa sniger et og andet Rygte sig ind til ham bag Fængfelsmuren om Jefu Færd, og det huer ham ikke ganfte. Zejus har forladt Profeten Elia Forbillede, han har traadt ud af Ortenensomheden, han har blandet fig med den glade Mennestestare, ja man har endog givet ham Tilnavne fom "Fraadseren" og "Bindrifteren" (Math. 11, 18, 19.) han gaar med "Tol= dere og Stjøger"; han spotter Jødernes Nationalitetshovmod og synes ifte at ville giøre Forffjel paa dem og Bedningerne - tunde han faa være Messias alligevel? Naget af denne Tvivl er det Johannes sender afsted den mærtelige Deputation af fine to Disciple til Jesus, som ftal spørge, om han er den, som ftal komme, eller der fkal ventes en anden. Men istedetfor at svare ligetil paa dette Spørgsmaal, fan lader Jefus dem bare gjentage for Johannes det, han anfag fom Summen af fin Livsvirtsombed: "Blinde fe og halte gag, Spedalfte renses og Dove gore, Dode staa op og Evangeliet prædikes til de Fattige. Dg falig er den, som itte forarges paa mig." Da saa beannder Resus en Lop= tale over Johannes, men ertlærer paa famme Tid fin Forftjel fra ham i Livsfon deri, at han figer, at den mindfte i himmeriges Rige er ftørre end han,

eller med andre Ord, at Guds Rige ikke er et indskrænket Jødesamfund, men et alment Verdenssamfund; at Orkenlivet ikke fører did, men det at plante Guds Sæd midt i Menneskevrimlen.

Hoad Johannes har tænkt ved dette Svar, ved vi ikke, han forsvinder af Sagaen, og Jesus blir tilbage, erobrende Berden for sit Evangelium.

Hundelse have for 03?

Jo, den taler forst til os om Ensomhedens Bethdning. Det er en Ting, vi her i Amerika næsten har glemt. Di opsluges her aldeles af Arbeidets rast-løse Hvirvel. Somme har bogstavelig ikke Tid til at hvile; de maa slide og slæbe, til de overvældes af Overanstrængelse og Søvn og begynde paa det samme Dag efter Dag bare for at have Brød i Mund til sig og Familien. Her cr ingen Medlidenhed, et Menneskeliv og en Menneskessalldvikling er intet værdt. Her gjælder kun en Ting — at male Penge til de Rige.

Og der er andre, som kunde have Raad til at hvile, have Raad til at nyde lidt Ensomhed; men de vil itte have den. De tjeder fig, naar de itte gaar i Arbeids: og Spetulationsmøllen ftødt. Deres Hand er faa fløvet, at den næg= ter at arbeide paa andre Gelter end dette ene: at mutte fammen Benge. De ved itte, hvad de stal tage fig til, naar de har nogle Timers eller en Dags Ferie. Sondag som Hverdag maa de ned paa Kontoret. De er blevne komplette Vane= dyr. Deres Aland synes at miste al ideal Længsel og Trang. O du velsignede Ensomhed! en Bang imellem at faa sidde ned i sin Stol uden at nogen forstyrrende banker paa Døren med en ny Side af Livets Clendighed. At faa fidde ned uden at hore Byens forvirrende Larm, uden at se Mennester, med bare Evighedsfusen omkring sig - og faa drømme, tænke, planlægge, angre og bygge nye Forfætter. Ut kunne faa stanfe lidt paa Beien og fe fig om og puste ud og itte bare puffes afsted videre, videre uden næsten at vide, hvor det gaar. Alt kunne faa rive fig los en Bang imellem fra at ftirre ind i vort Samfunds Uretfærdighed og faa feile med Tanken ind i Evighedens ftore Land, hvor andre og bedre Betingelfer gives, at faa maale fig og fit Liv med Evighedens uen= delige Maal, at erobre i Drømmen og Haabet alle de Syner og Bidder, der ftal aabne sig for os paa den anden Side Graven, at faa dowle med Kjærlighed ved de bortgangne Kjære, at faa fole Nærværelsen af alle de usynlige Hjælpere, som Gud har sendt rundt os - hvilken Belfignelse! Dg du behøver ikke for at funne dette bogstavelig at drage dig ud i Orkenen som Johannes. Du kan have Orkenens Ensomhed i din Dagligstue, naar du er alene, og Stilhed raader omtring dig; du tan have Orfenens Enfomhed midt i den mylrende By. Bor Mand trænger ensomme Stunder imellem for at samle sig sammen, for at blive fig felv bevidft, hvor vi ftaar og Retningen af vor Stræben, for at prøve os felv, for at tafte Blittet tilbage og dømme vore egne Handlinger og Følelfer i den forgangne Tid og for at udflætte Planer om, hvor vi helft ftal gaa, og hvad og hvorledes vi ffal gjøre. De orientalfte Folt har følt dette, og de giver Tanffe altfor megen Tid ben til Ensomhedens Svile; men de vefterlandfte Folt har ganfte glemt bet, og de giver ingen Tid ben til den. Derfor er de faa lidet aandeligt vaagne. De er intellettuelt vaagne not; de er fremme med fine Opfindelfer af Maftiner af alle Glags, der tan forbedre Menneftenes materielle Raar, men deres Aands dybeste Trang, deres Forhold til Guddom= men, til Evigheden, deres gandelige Sammenhang med Mennefferacen ellers offrer de liden eller ingen Opmærtsomhed. De, som vil føge at fortlare for os Nandens Gaader og Nandernes Sammenhæng og Samvirten, taldes Mystitere, Fantaster eller giøres latterlige. Ensomheden fostrer de ftore Planer; da arbei= der Hiernen mest samlet, uden at dens Opmærksomhed splittes paa de hundrede Smaating, fom omringer En. Ensomheden aabner vort aandelige Bafen for ufpnlig pore Paavirkning, for Inspiration. Di fan vælge og unde vort stille Bi fan bytte den evindelige Ber Oljen eller Dle Sansen med Shakespeare og Gothe, med Buddha og Befus. 3 Ensomheden stedes vi til Møde med Fortidens store Aander, ja med Gud selv. vatte trænger Ensomheden til Andagt, til Bon, til Selvbetragtning, til Maalen af sin egen Læfst eller Tilbagegang i det aandelige. Iøderne fatte af flere Timer paa Dagen til Bønnetimer, naar dette endnu er Brug i Dfterland, naar katholifte Kirter holdes aabne hele Dagen, og vi fer dets Marmoraulve ftrøede med bedende Stitkelfer, fornemme fom fattige, faa ffal vi ikke tænte, at denne Tid er spildt, bortkastet Tid, hvis disse Mennester er komne der med virkelig Trang. De har habt Ensomhedens Hvile; de har wæret stedede for Guds Aasyn; de har losrevet fin Aland fra Pengemukkeriets og Slaveriets fugende Hvirvel, hvori den holdt paa at drukne; de har arbeidet paa at holde levende og friftt fit eget aandelige Selv, at itte den durifte Sjæl ftal faa Overtaget over den himmelbaarne Nand. Lad os give os selv, hvis vi raar for det, mere Enjomhed; lad of lægge lige megen Lægt paa at opbugge vor Nand, som vi gjør paa at opbygge vort Legeme. Lad en Stunds Ensomhed om Dagen bli for os nødvendig som vort daglige Brod. Lad os engang paa Dagen idetmindste stedes Ansigt til Ansigt med den levende Gud, og med Evig= hedens overvældende Inlde og Storhed. Bi ffal fnart føle Belfignelsen af det; vi stal gaa fra dette Møde styrket og føle Jordlivets Tynasler mindre. føle Bethoningen af vor Nand, og at der bor vort egentlige Gelv. op paa Bjerget eller ud i Orkenen for at fag være alene sommetider. Ensomhedens og Stilhedens Agdvendighed for fit aandelige Liv. San reifte fig fra flige Bønnens Stunder ftyrtet og med nyt Mod. Lad os gjøre bet famme fom Johannes, fom Jesus, foge Enfomheden for at leve et Samliv med vor Bud, med alle henfarne Nanders Bidner; lad os ikte ftatte bette ringe, lad os ifte talbe det borttaftet Did. Det er Engelens Binger, som votser ud derved.

Men Johannes forblev i Ensomheden, i Orkenen. Han strøede den med sit mægtige Ords Blomster, han vandede den med Menneskenes Angerstaarer, de, som kom til ham, lokkede af Nysgjerrighed, men som blev fangne af hans

Magt. San truffede Affefens, Muntedømmets, Eneboerlivets Stempel pad fine Disciple, som vi fer af Farisæernes senere Spørgsmaal til Jesus: "hvorfor faster Johannes Disciple, men dine flet ikte?" Jefus tom ud af Orkenen, udaf Uffefen, ud af Eneboerlivets Drøm og til det mylrende Liv i Kapernaumssom Jerusalems Gader, det hvorfra Johannes var flygtet. Han forkyndte, at himmeriges Rige itte ftulde oprettes paa et bestemt Sted, og faa fit Mennestene være saa god at umage sig derhen; men himmeriges Rige stulde bringes nær til bem, ftulde plantes inde i dem. Dg berfor ftrøede han fit vingede Ord paa Gaderne, i Synagogerne, fra Bjerget og i Orkenen, overalt hvor han fandt en lyttende Stare; derfor boiede han fig ned til Sygefengen, git ind i Fængelerne, talte venligt til Tolderne, ratte haanden til Stjøgerne. At komme til Menne: ftene og itte lade Menneftene tomme til fig, at plante fig felv, sit Ord, fit Liv ned i fin Samtid for at det ftulde votse op mangefold i en Efterflægt, det var Jesu Opgave, det var ftørre end at begrave sig i Orkenens Ensomhed og ikke bare foge midlertidig Rlarhed og Fred der i Ensomhedens Stilhed. Og vi giver Jefus Ret. Eneboerlivet tan aldrig blive det friftne Ideal, men derimod Gelb= opofrelsens Liv midt i Mennestevrimlen, som trænger saa faart et vættende Ord, et medlidende Hjerte, en venlig Haand, en tjærlig Forstagelse.

Men Omtvædet paa baade Johannes og Jesu Forkyndelse blev det samme: "omvender Eder; thi himmeriges Rige er nær." Run gjennem Ombendelfe naar vi Borgerstabet i Guds Rige. Dette er ingen Lopprisning eller Troft for Mennesteheden; men det er desværre den alvorlige Sandhed. Det siger det famme fom, at Mennefteheden i fin Helhed — der kan jo gives Undtagelfer for de Entelte — men Mennesteheden i fin Belbed trænger Omvendelse, itte altsaa bar naget fin Bestemmelse, itte stiler mod sit Ideal. Di staar som Regel itte ret vendte, vi maa vendes om. Bi staar som Regel vendte mod Materie, ikke mod Mand, mod Begiærlighed efter Benge, itte mod Begiærlighed efter Mandens Goder, mod Magt for at tunne hæbe os felv, ifte mod Magt for at funne frelfe og frigjøre andre, mod lave Tilftyndelfer, og itte mod landens høie Længsler, mod det Lave og ikke mod det Høie, mod Mørke og ikke mod Lys, mod Jordens fortvarige Lust og ifte mod himmelens evige herlighed. Bi trænger til at vendes om, til at faa hele vor aandelige Horisont paa en anden Kant, end hvor vi har den; thi himmeriges Rige er bagen for de Flefte, itte foran dem. Blomsten trænger at staa vendt mod Lyset, og den bøier sig og higer henimod den mindste Lysstraale, bvis den staar i Mørtet. Saaledes flulde det ogsaa være med of. Bi ftulde have en Lystrang i of, og før vi faar den og faar den saa stærk, at den driver of til Lysets Gjerninger, for blir vi ikke Borgere af Guds Rige. Thi hvad er det, fom betinger vort Borgerftab ber? - Gjernin= gerne - tun Gjerningerne. Itte faa at forstaa, at ydre Gjerninger uden tilfvarende Hjertelag fan gjøre fra eller til. Om en Millionær giver en halv-Million til Barmhjertighedsanstalter for at Krititken ftal tie ftille, mens han plyndrer Folket for den næste Million, saa er ikke den Gjernin meget bærdt -

for Millionæren da. Men Gjerningerne næbnes tun fom Blomfter af et godt Hiertelag, fom Frugter af et Sind, der har gaaet gjennem Ombendelfen. Saaledes forstod Johannes det, saaledes Jesus det. Da Mængden tom til Johannes og forlangte at vide, hvad den ftulde gjøre, for at blive Medlemmer af Buds Rige, bar bang Spar — Gjerningerne, at blive brave, retftafne, felvopoffrende Menneffer. Da Johannes fendte Tvivlens Bud til Jefus, pegte ogfaa han paa Gierningerne som Svar. 3 det ftore Dommedagsmaleri i Math. 25 er bet atter Gjerningerne, som er det afgjørende: "hvad du har gjort for en af disse mindste." Ingen af dem lagde frem for Mennestene en vis Troesbetjendelfe til Understrift og fagde: "fordømt være den, fom itte tror berpaa" - bet er Theologernes Paafund det - nei, baade Johannes og Jejus lærer os, at hver Religion er bra, fom tan fostre brabe Mennester, og den Religion er den bedfte, fom tan fostre de bedite Mennester, uangeet om den falder fig bedenft, muhammedanft, jødift eller triften. Du ftal dømmes efter din Raratter, efter bit Liv, efter dine Gjerninger; thi disse ftal vise, om du staar ret vendt, eller du har Omvendelse behob.

Gud Fader i Himlen, hjælp du os da til ret Omvendelse, at vi kan tage mod Himmeriges Rige og lade det bygges inde i os!

# Ran Englene nu lufe Fred over Jorden?

(Juleaften.)

Tefet: Luf. 2, 13. 14.

Hiftorien i Lukasevangeliet om Englene, fom lyfer Fred ober Jorden, da Refus er født, er noget af det deiligfte, jeg ved. Itte faa at forstaa, at jeg op= fatter det som Hiftorie, men Poesi har ogsaa fin evige Sandhed, og det blir evig fandt, at naar Buds fande Son fodes, faa fodes ogfaa Freden paa Jorden, oa det trods Jesu egne Ord siden om, at han var tommen ikte for at sende Fred. men Sværd. Thi Grunden til, at Sværdet - baade det legemlige og det aan= belige Sværd — man drages en god Stund endnu, er netop den, at Menneffene, fom de nu er, itte er Buds ægte Sønner og Døttre, har fvigtet fin Opgabe, forhutlet fin Bestemmelfe, og derfor heller itte har stiftet Fredens Rige paa Jorden, saa at man maa ftride for at naa-frem til denne attraaede Fred. "Stri= den for Freden" det maa blive hver dens Balgiprog, der indffriver fig fom Kjæmper for Guds Rige paa Jorden, som en ægte Guds Con og Guds Datter. Man ftal itte fpottende tunne pege paa Striden, det nye maa votte, og fige: "fe, han ber vil bare Strid!" - nei Sagen er, han ber vil netop Fred, en bedre Fred end Søvnens og Dødens, Livets egen Fred, straglende frem i lutter gode Mennester, der bare vil det ene: at elfte hverandre og hiælpe hverandre med at bære Byrderne. Enhver, som ftrider for et andet Maal end dette Fre= dens, han tan itte faa Englenes Fredlysning over fig; Enhver, som strider bare for at ha' den Moro at stride, hvis Maal det er at vætte Kiv og Splid bare for at nyde ftadefro Glæde af Rivet og Spliden, han arbeider itte med Jeju Sværd, med Striden for Freden, og han faar heller itte Englenes Julehilfen og Fredlysning over sit Hoved som en ægte Guds Søn. Kun den, der som Jefus forstaar, at Freden er Guds Maal med Mennestene, Fred med Gud, Fred med fin egen Samvittighed, Fred med fine Medmennester, og som vil ftride etter bedfte Evne for at faa denne Fredens Tid paa Jorden, han er en Guds Søn, og over hans hoved vil derfor ogsaa tone den samme himmelfte Julesalme som over Jesus: "Ere være Gud i det høieste, og Fred paa Forden og i Mennestene en Belbehagelighed!" Thi Englenes Julehilsen til Jesus og til den flumrende Jord flede itte, fordi han var noget Mirakelbarn eller nogen Gud foobt i Klude. eller nogetsomhelst, der stilte bam fra andre Mennester, - nei, den stede, fordi han bar Menneste og tun Menneste, fordi han netop bar den, der stulde fremftille paa Jorden Mennestets høihed og Harmoni med Gud, Mennestets Gudlighed. Og derfor blev ogsaa hans Løsen Fred paa Jorden, hans Evangelium et Fredens Evangelium, hans Silfen: "Fred bære med Eder!" Fred tonede fra hans hele Stitkelse, i hans Bud om ikte at modfætte fig den, fom vil giøre dig ondt, i hans Sty for at blande fig i den offentlige Politik og vække Revolution, i hans ftille Taalmod til at udholde Miskjendelfer og Forfølgelfer og tilfidft Martyrdøden. Og deg fabte han Strid som ingen anden benne Fredens Mand. Han splittede Familierne ved at kaste sit nye Livssyn ind i dem, han fplittede Jødedommen, han fplittede Hedningeverdenen, han fremkaldte Forfølgelfer og Galger og Baal og Bøddeløks for fine Bekjendere, og den Kirke, fom kaldte fig med Navnet af denne Fredens Mand, har tegnet sin Bane i Hiftorien med Strid og had og Blod og Taarer ligetil den fibste Dag. Og dog tonede Englene Fred over Jorden ved hans Fødjel, fordi al denne Strid, som mod hans Bilje fremfaldtes, ftulde været i alle Tilfælde en Strid for Freden, en Strid, der flulde afit affe Striden paa Jorden. Freden blir Speilet, fom ftal holdes for den tjæmpende Mennestehed. Og Spørgsmaalet, som stal rettes til Stridsmændene, er: Strider du for Freden paa Jorden? Strider du for det gode, for at Had, Ufjærlighed, Krig, Processer, Forbrydelser, Bengebegjær, Uretfærdighed stal udryddes af Jorden? Kan du i Sandhed svare Ja paa dette, da Infer Engelen ogfaa Fred over dig og over din Strid, da ftal du ogfaa fom Jesus faldes Guds Søn. Men ftrider du for Boldsherredømme, for dit eget . Magt= og Pengebegjær, for Racehad og Troeshad, for Krig, for Kvindernes Undertryktelfe, for at Rig fkal vedblive at være rig og Fattig fattig - ja, da ftrider du itte Jesu Strid, da har du intet at gjøre med Julehymnen, da lyser iffe Englene Freden over dig.

Fred paa Jorden er Endemaalet, Striden for Freden er vor Stilling, saa Længe indtil Fredens Rige er grundet, og alle Fiender underlagte, og Gud er bleven alt i alle, som Paulus saa smutt udtrykker det. Lad os derfor i Aften, da vi forbereder os til Julens hellige Fest, holde Freden paa Jorden som et Speil over vor Samtids Liv, og se, hvor langt vi er komne, og hvor langt vi har tilbage, sør vi rigtig kan seire en Jul, der fortjener Englenes Lovsang ikke blot over den ene Mand Jesus men over alle Mennesker.

Fred paa Jorden! lad os lufe med den først ind i vore Sjem. Bi ved der er mange lyttelige Hjem, og vi haaber, der er flere, end vi ved om; thi de lytte= lige Sjem ftjuler fig ofte fom Blomfter i Obemarten, og ber ftaar itte noget Strig og Straal af bem, der ffribes ifte i Abiferne om dem; de fpreder tun jom Lampen sit Stin i en stille Omtreds. Et lytteligt hiem er det mest misundel= sesværdige paa Jorden; thi det er Grundlaget for Guds Rige. fammenfættes af de hundreder, tufinde, Millioner gode hjem, af de hjem, hvor Mand og Huftru elfter hverandre, hvor Børn og Forældre arbeider fammen i Enighed, hvor der altid er Godvilje og god Forstagelse, hvor man sætter en Glæde i at hielbe og støtte hverandre. Men vi ved ogsaa, at der gives ulytte= lige Hjem, hjem, hvor Mand og Suftru hader hverandre og ftrides og tjævles, hvor Børnene vokser op i Trods og Ulydighed, hvor raa Snat og Banden og Stialdsord hores daglig, vi ved om Hjem, hvor Druttenftaben har ruineret Familielnkken og bragt Fattigdom over Huftru og Børn, vi ved om Hjem, hvor Usædelighed har plantet Spadommens Forbandelse ind i en forben frisk Elegat. for at ben stal nedarbes videre; vi ved om Hjem, der luttes op for den offentlige Standale ved at Stilsmissesager fores op for Retten og Brivatlivets hemmeliaste Ting affløres til Moro for et ftandallystent og fladderfygt Bublitum. Lys med Freden over flige Hiem, og det er, som naar en pludselig Lusstraale falder ind i mørk, flummel Kjælder; al Uhumifhed, som har været ophobet der i aarevis. vifes pludselig, Støv og Spindelvæb under Lofter og i Arvge, og Rotterne flnater rad til alle Sider. Bi fer den umaadelige Forftjel paa, hvad Tingen er, og hvad den burde være; vi fer al Urenheden, Uhumftheden i grelle Farver. Da vi tænker fukkende paa, at faalænge der eksifterer bare et enefte fligt Hjem paa Jorden, faalænge har itte Guds Rige fuldstændig feiret over det onde, faa længe er itte Freden grundfæstet, saalænge fan itte Engelen med Sandhed Infe Freden ud over hvert eneste Mennestehjem. D, lad os tænde Julelnfet, Renhedens Julelns, og Infe ind i vort Hjerte i Uften og fe, om der itte hænger en og anden Spindelvav, vi funde tage bort, et utjærligt Onfte, et hadefuldt Ord, en uvenlig Tante mod bore Medmenneffer. Lad os da tage den bort og lad os love os felv at arbeide paa mere Blidhed, mere Tjenftvillighed, mere Selvopoffrelse i det Aar, som tommer, nanseet om den blir mødt med Tak eller ei. Da vil Engelens Fredlysning ogsaa komme over os, og vi gjøre vort til, at Buds Rige fan tomme paa Jorden. Onde Siem føder onde Tanker. gode Hjem føder gode Tanter, og disfes Indflydelfer fpreder fig udover i videre og videre Rredse til ondt og godt; de støber Raraktererne og Institutionerne. danner Selvstabslivet og Samfundslivet, gjør Lovene og Styrelsen.

Nand, som er Flertallets Nand, blir den raadende for Dieblikket. Deraf kommer Striden. Saalænge Samfundet ikke er enten ganske ondt eller ganske godt, vil der være Kilde til Uenighed om Magten, og følgelig Strid, og det gjælder at tage ret Parti. Og det gjælder at stride med Ulvor; thi det er en Strid for Fred, en Strid for Guds Rige paa Jorden, en Strid, som Guds Engle kan fredlyse, fordi den er Fredens Moderskips.

Svis den rette Nand herstede mellem os og havde Magten, da vilde vi være beficelede af en Følelse, nemlig Følelsen af, at ingen burde lide Uret og Smerte her nede paa Jorden, og vi vilde foldes med Iver for at rette disse Mangler, hvor vi faa dem. Lider der mange Uret nu? Behøver vi at spørge? Bi har Domstole, hvor ofte uftyldige Mennester drages op og mistænkes og dømmes for Ugjerninger, de aldrig har tænkt paa, end mindre udført; vi har Domftole, hvor den Fattige vanffelig tan faa Ret ligeoverfor den Rige, naar denne bare har god Raad til at smøre Sagførere og Jurn; vi har Forbrydere, der ligger i evig Krig mod Samfundet, ligefom Samfundet forer en evig Rrig mod dem. Man ftop= per fredelige Borgere paa Gaden og affordrer dem deres Penge med Piftol i Saand, man bruder ind i Susene om Natten og røver og ftjæler, bedøver Eierne og ofte mprder dem. Og Samfundet maa værge sig med Politi og Soldater= magt, og der er en evig Jagen rundt og Forfølgelse af disse Medmennester, der har flaget Samfundet og derfor ftal flages igjen, fordi man itte ved noget bedre Middel til Beskyttelse. Kan Juleengelen lyse Fred over disse Tilstande? kan ban fige, at Bud har Belbehag i disse Mennestenes Børn? Da hvorfor opstaar Forbrydere? Fordi der maa være noget rangt og raaddent etsteds i Samfundet, hvor faa end Begnndelfen er. Der maa være en Uret etsteds, der føder af fig Trods og Had og Forbryderopdragelse, føder flige elendige Livsvilkaar, hvor= under Forbryderemner fødes og opdrages. Det hele tan være et Spind af Krænkelser mod Menneskets Broderskab, der har floket fig ind i hverandre i hun= dreder og tufinder af Aar, saa det blir meget vanskeligt at efterspore og greie ud. Gud alene, fom holder Verdensløbets Traade i fin haand, og fom tjenber og overfer alt, hvad der er fteet og fter med Forstagelse af Aarsag og Virtning, tan je Sammenhængen. Bi famler fom i Blinde, vi ftøder ofte paa en faa ftærk Mur af gammel Uretfærdighed og Fordom og Bane, at den gjør os ganffe for= tvivlede, og er en Mur ftormet, faa staar der en anden indenfor den igjen. Derfor falder denne Engelens Fredshilfen os frem til Arbeide, Benner utrætteligt Arbeide for at fjerne Uretfærdighederne og Forbrydelferne, en Strid for Freden vaa Jorden.

Lad os holde Fredsspeilet for Arbeidersorholdene i Berden. Hvad ser vi saa? Ser vi lyttelige Arbeiderhjem, fri fra Næringssorg? ser vi Arbeidsgiver og Arbeider paa venlig Fod nied hverandre og gjensidig interesserede for hverandre? Nei, vi ser Forholdene stramme sig mere og mere; istedetsor Fred drager det op til Krig, istedetsor Planer til at forbedre Uretten, lægges der Planer sor at forøge den. Der stabes fra Kapitalisternes Side Selssaber og Foreninger,

for at dræbe den frie Konfurrence, og mod dem fætter da Arbeiderne fine forffjellige Arbeider= og Hjælpe-Foreninger, sine "strikes" og "boycots". Sociali= fterne tjæmper en fortviblet Ramp for at faa Drenlyd for fine Meninger, Anar= kisterne, ophidsede ved den overlegne, spottende Modstand, thr til og opfordrer til Boldsomheder. Man føger itte at tilbagevije benne Opposition med Grunde, men kun med Politi og Love, med at jage Lederne ud af Landet, fætte dem i Fangster eller hænge dem op. Er dette Fred paa Jorden? Da hvis er Ctylden? Menneftenes. Svis de havde forstaget og fattet Julens Silfen, Fredlysningen over hver Guds Egn, fom fødes, fandelig, da vilde ingen Rigmand fætte alle sine Tænkeevner i Bevægelse for, hvorledes han ftal faa den femte Million, naar han har de fire for; men han vilde grunde paa, hvorledes han fkulde anbende fin Overflod til fine Arbeideres og Medmennefters Bedfte, til fit Radrelands Opkomft, til almennyttige Foretagender, der vilde ftaffe Tufinder Arbeide, som nu lider Nød. San vilde grunde paa Aarfagerne til, at han tan have samlet Millionerne og arbeide mod, at saadant tan ste for Fremtiden, da bet maa være grundlagt paa en Uretfærdighed et eller andet Steds. I tan gierne le over en saadan Tanke, at der skulde kunde sindes Rigmænd, som vilde giøre dette. De stal findes, saasandt som de har fundets til alle Tider, om end førgelig tyndt fpredte, faadanne fom den hellige Francis og Grev Tolfton. Men beres Etzempel maa og ftal smitte, Sandhedens Magt er faa ftor, at den ftal feire, og naar den rette Juleaand, Fredens Mand, Guds Sønneforholds Mand engang har grebet Sindene, da skal Rigmand og Fattigmand, Arbeider og Rapitalist, mødes i Arbeidet paa at finde Aarsagerne til Uretfærdigheden, der har formet Samfundstløften og paa at rette denne. Da ftal man itte længere behøve at sprænge Socialistforsamlinger eller kafte de mest opoffrende menneste= tjærlige Mand i Fangfel, da ftal man itte længer frygte Nihilisternes Dyna= mitpatroner eller Anarkisternes Bomber. Der arbeides pag Fredens Rige pag Jorden ad fredelig Bei og ikke ad Krudtets og Dynamitens.

Og hvorledes er det med Nationerne indbyrdes? Har Broderstabstanken trængt igjennem eller er den endnu i Borden? Vi ser paa det laveste Trin vilde Folk, som med største Fornøielse slagter og spiser hverandre op, og vi ser paa det saakaldte høieste Trin af Civilisation Folk, som bygger Mure op mod hver= andre ved Beskyttelsessove og Høitoldslove, Folk, som kalder alt værnepligtigt Mandskab ud for at øve sig i at bruge Laaben for at være parate til at dræbe hverandre, naar Kaldet udgaar fra Tyrannen, som de selv har valgt til at skaa i Spidsen for sig og være Tyran. Di ser Kongerne strides om Besiddelsen af Lande og Kolonier, som de voldelig har stjaalet fra andre vilde Folk under Paasstud af at beskytte dem, vi ser dem skyrte Folkene i bundløs Elendighed ved Krige; Markerne gjødes med Menneskeblod, ikke af de gamle, halvt døende Slægster, nei af de friske, unge Stud i deres kraftigste Mandom, Mennesker ligger i dyngevis sønderslængede, stønnende, lidende de voldsomske Smerter, de kan hversken leve eller dø, Mødre jamrer sig og græder, Familier mister deres Forsørgere

og finrtes i Gjæld og Fattigdommens Elendighed, Statterne ftiger; thi Rrigs= giælden fal betales; felv i Fredstid ftal der holdes ftagende Armeer, der fuger ud Nationernes Hjerteblod. Er dette Freden paa Jorden? fan Juleengelen ud= raabe Guds Belbehag med Mennestene ved dette Spn? Men ved Siden af dette gaar der et andet Tog. Det er able Mand, som med Kraft paataler Krigens Umoralsthed og Synd, det er praktiske Hoveder, der søger at drive Fredstanken til politift Handling, det er fromme, felvoffrende Kvinder, der fnæler ned ved Sngesengene, hos de Saarede paa Glagmarten og i Hospitalerne med Salver og Forbindinger, med svalende Dritte til de febertørste Læber, med Troftens Ord til de doende. Se, dette er Fredens Engle, Profeterne for en bedre Fremtid midt i Menneskeskammen og Nederlaget. Der kommer til os gode Tidender fra gamle Guropa. Man begynder at blive hjertelig træt af Krig og Krigsmaffiner. Metanifte Genier har jo formelig kappedes om at finde helvedesmaftiner til at fprænge og nedftyde Fæstninger og Folkemasser ikke en for en men i dyngebis paa engang. Man begynder at blive tjed af at lade fig udjuge af Fyrsteluner. Man trot iffe længer paa den bevæbnede Fred, man vil nu forføge den ubevæbnede. Fredsjagens ftore Apostel i England, Henry Richard, fom nu har for ladt of for en bedre Berden, talte Ord i Parlamentet i 1873, der endnu har fin Sandhed: "Alle Regjeringer i Europa oder den ftørfte Del af deres Indtægter paa deres Krigsførelse, medens Masser af deres Undersaatter synker ned i Fat= tigdom, Ubidenhed og Fornedrelse. Folfet beder om Brød, og Regjeringen byder det Krudt og Augler; Foltet beder om en bedre Opdragelse, og der gives det Refrutskoler; det beder om bedre Boliger, hvori det kan leve et hyggeligt Fa= milieliv, og det bydes Barafter og Fæstninger. Et Folts Were bestaar itte i at føre blodige Krige, men i at det er et Hjemsted for Frihed, at det ved sit Eksempel kan blive istand til at lære Nationer, hvorledes Orden og Frihed kan forenes i det politiffe Liv. England bar den førfte Nation til at drage Glavelænken af Negrene og gibe dem deres Frihed fom Mennester, men endnu ftørre Were vil bet pare for det, om det blir det Land, der giver Stødet til den Fred, der hviler paa Retfærdighed." 3 England er mangfoldige Foreninger ftiftede, der vil arbeide for Fredsfagen, de har smittet udover i Frankrig, Stalien, Spanien, Belgien, Holland, Sveits, ja endog Norge. Der har været Møde mellem engelfte og franfte Fredebenner, om det itte fulde bære muligt nu at ftride til Handling og faa Nationerne til at vedtjende sig en international Boldgift og faa at af= pæbne. De har fendt Deputerede til Amerita, og lignende Foreninger arbeider i New York og Washington, og Amerika sender nu Forflag om at oprette en international Boldgift til Europas Stater. Den franfte Jules Simon ffriber: "Dersom Bolitifen itte opnaar at danne et Forbund mellem Nationerne for at tvinge dem til at afvæbne, puste ud, arbeide, at erstatte Næveretten med Loven, hvad er jaa Bolitifen, hvortil tjener den, og vor faakaldte Civilisation, hvori ad= ftiller den fig da fra Barbariet?" Se alt dette er haabets Bud Benner, Sufene af Fredsenglenes Bingeflag, der fommer for at lufe Julefred ober Jorden.

Og hvorledes staar det til med den religiøse Fred? Saalænge de forffjellige Setter vil betragte fin farftilte Opfatning fom ben enefte ufeilbare og rette, og at hver enkelt Sials Salighed beror paa at gribe denne Lare, faalange vil der herste Strid og had mellem Setterne, faalange vil de fatte alle Fanatismens Rræfter i Bang for at drage omvendte over til fig og fortjættre alle de andre, faalange vil og bør Intoleranse blive en gudelig Bligt, som det ogsaa frit for= thndes af somme, at den er. Men naar den Tid tommer, da hver Sett natur= ligvis betragter sit som det bedste — thi var noget andet bedre, vilde de jo gaa derhen, - men dog fer ogfaa Sandhedsftraaler hos de andre, dog ertjender bet fælles Grundlag, Kjærlighed til Gud og Kjærlighed til Mennefter, dog ertjender den fælles Higen og Længsel opad — ja da begynder Fredens Tid at dages over Jorden, og Fanatismens Sværd at omsmeddes til Plogjern. man stal gibe ob noget af sit eget, for man er overbevist, men man stal tunne taale at høre andres Meninger og itte bruse op i Forfølgelse mod dem, fordi de ifte ftemmer med Ens eane. Imellem os Standinaver, i alle Fald i Amerita, er man desbærre ikke tommen længere endnu end at der opfordres til Sad og Forfølgelse, og Forfølgelsen praktiseres i Uvenskab og Uvilje mellem Naboer, i Brud mellem gamle Benner, i Udftødelfe af Menigheden under høitidelige Ceremonier, hvorved Kjætteren paa middelalderst Dis overgives til Satan og ftal betragtes af fine gamle Forbundsfæller for en hedning og en Tolder. Man truer, man ftræmmer, man pidfter med Helvedets Ris de Arme, fom vover at tænke frit og tænke anderledes end Bresten og Lærebogen forkunder. Men mel= lem de amerikanfte kriftne Samfund dages i mange Retninger en bedre, en mere frifindet Kjærlighedens Mand. Der tillades liberale Prester at optræde paa or= todotse Prætestole, paa Fællesmøder optræder Epiftopale, Congregationalister, Methodister, Baptister og Universalister og Unitarier i broderlig Enighed, ja jeg har felv nydt den Wre i Bofton at fidde paa Platform med baade Ortodotse oa de pderste Raditale. Hver talte ud af sit eget, men med Forstagelse og Uner= tjendelse af de andre, trods Forftjellen. Dg førft naar den Dag tommer, da Lutheraner og Unitarier, for ikke at tale om alle de andre, vil sidde paa Platform sammen paa et fælles Kirkemøde, først da vil Fredens Dag dages over de standi= navifte Menigheder. Og til den Tid fer vi frem med Haab, da vi bare ftal tap: pes om det at gjøre godt og bringe Trøst til de bedrøvede og flagne, og itte lure paa hverandre for at fortælle noget bittert om hverandre, ja til den Tid, naar Religionen blir en Kilde til Glade, et Bald af Trøft, en Drivfjar til Handling for Retfærdighedens Rige paa Jorden.

Ak Engle, Juledagens Engle, gaa ikke vor Menighed forbi, lad os høre Susen af Eders Bingeslag, Fredens Binger over Jorden, og lad os arbeide for og drømme om den langt bortliggende Dag, da Jorden atter er bleven Paradiset, da Jugen sukker og lider mer, men alle hjelper og elster og takker. Lyd endnu en Gang over os Englehymne: "Ære være Gud i det høieste og Fred paa Jorben og i Mennesker en Belbehagelighed!"

# Belten fra Nazaret.

(Første Juledag.)

Teffst: Qut. 2, 29 - 32.

Julen og Jefus - Jefus og Julen - hvor mange tiære Minder er itte tnyt= tede til disse Navne ligefra vi var smaa. Juletræ, Gaver, Fugleneget paa Stabburet, god Mad og Battels i Oberflødigbed, Far og Mor glade, Selffaber og Baller — alt dette blander fig uvilkaarlig fammen med Jefus og Julen for Smaubørnene, og derfor glæder de ng til Jul længe forud, og derfor famler de fammen om Jesusnavnet noget straalende og mildt, nogen som er glad i dem og vil dem vel, uden at de egentlig gjør fig Rede for, hvad det er. Og vi Botone, den Gang vi endnu fad i den ortodotse Kjælder - hvor ftraalte itte Juleminderne op i den tolde, morte Tid! Der bar en liden Spile at faa efter alt Clidet, og i denne Svile timede Rirkeklokkerne, fom ringte ind Freden, og jeg ved ikke noget, der har gjort det højtidelige Indtrok bag mig fom disse Kirkeklotter, selv om de klang halv bruftne. Det var dog Religionens Høihed, det var Fredens Budfkab, det var Alandens Fest over Materien, som klang fra deres Malmtunger. Og faa vuggede vi os paa alle de deilige Julefalmer og paa al den deilige Poefi, som er strøet i Evangelierne over Jesu Fødsel, vi ligesom hørte Englesangen og saa alle de straalende Englehoveder i Sthen, der sang Fred ud over Jorden, vi fulgte Hyrderne til Krybben og fandt den Lille med Glorieffin om Hodet, og i det mystiste Halvmørte sænkede vi of i det bævende Myste: rium om denne Bud, som bar ftegen ned paa Jorden, og bi fant med de vije Mænd fra Cften tilbedende ned ved hans Krybbe og bad ham tage og fom vi var, han som havde baaret alle vore Snnder, og som var flaget for vore Misgierninger. Og tanhænde vi græd, mens vi bad og fang; men det var falige Taarer, og vi følte fom Buds Alandepust over vort Hjerte, vi hørte en Sviften om, at vore Synder var tilgivne, og vi lænede vort Hoved op til Jefunavnet fom por Borgen for, at vor Gud var en forsonet Fader. Der var Fromhed, der var Inderlighed, der bar Stemning over bort Juletræ og Julepoefi, og netop benne Semmelighedefuldhed om Guden, der bar bleven Mennefte fom os og laa der og smilte i et lidet Barns Stitkelse, satte vore Følelfer i en fælfom Bevægelfe, og vi lod os bugge og bugge i Søbn paa denne mystifte Stemning.

Nu, Benner, er vort Syn forandret — jeg taler nemlig her til dem, der deler mit Syn paa Jesus Kristus og hans Opgave. Vi lægger os ikke længer paa Svøm paa vore Følelser og nyder vor egen Bæven foran noget usorklarligt hemmelighedsfuldt, vi lader os ikke længer bedøve af Røgelsesskherne som vore katolske Brødre eller blænde af Kirkelysene og hemmelighedsfulde Ceremonier, vi ser Julen og Julens Betydning klart i Dinene. Vi forkaster ikke Stjønheden og Betydningen af de deilige Sagn, der har sænket sig som dustende Blomsker om Jesubarnets Bugge, men vi bare ikke tror paa dem som virkelig Historie.

For vort Die dukter en ganste anden Stikkelse op af Tidens Hav, hilset med Klokkeringning og Salmer. Det er ikke det smilende Barn med Glorien om Ho'det, for hvem Hyrder som Hedningesyrsker bøie sig; nei det er en Arbeidsmand med grove Træk ud af Folkets egen store Masse. Hans Hænder er ru og barkede af at bruge Høvl og Sag; men der flammer en underlig Isl i de dybe Dine, og indenfor den rene Pande vælter der sig Tanker, der skal sætte en hel Berden i Bevægelse.

Bele hans Sind fra Barn af har været lebet mod Bud, han har viet sit Liv til denne fin Guds Tjeneste, og gjennem sit Samliv med Bud, gjennem fin Grublen over hans Love i Berden og fine Bønner til ham har han lært at for= San har lært ham at tjende fom Rjærlighedens staa Buds hemmeligheder. Fader, han har lært, at hemmeligheden med et Mennefteliv er det at gjøre Guds Bilie. San elfter fit Land og fit Folt og fin jødifte Religion; men han fer til fin Sorg, hvorledes de gamle Profeters Mand er vegen bort fra hans Folts Tro, han fer, hvorledes Religionen er tommen i Prefternes Bold og er funten ned til at blive en Religion af Bogstaver og Geremonier og Dyreoffringer og ydre Ren= felsesformer. Da hans Hjerte flammer i ham, og han beslutter at gjøre sit til idet mindste, at det kan blive anderledes; han er villig at offre sit Liv for dette Forføg. San er itte blind for, hvad det vil tofte, han er itte blind for Univaret han tager paa fig. Det vil tofte Busfreden hjemme, det vil tofte Frafigelsen af hans Levebrød, det vil blive en Kamp paa Liv og Død med Prefterne, de fom har ftenet Profeterne, fom bar fendte for ham; en Ramp paa Liv og Dod mod Fordomme og indgroede Anftuelfer, mod ben raa Masfes fandfelige Mesfias: længfel, mod Nationalhovmodet og Nationalhadet til Romerne. San havde jo intet at ftøtte fig til, intet Navn, ingen Benge, ingen indflydelfestig Stilling i Samfundet, ingen theologist Dannelse, ingen pore Autoritet; hvad der ftulde bære ham var alene Sandhedens egen Magt, Sandheden i de Ord, fom han talte og i det Liv, han levede. Han har gaget længe i Tvivl, om det ifte var Galftab og Hovmod af ham at tro, at han netop ftulde være et Buds Buditab: han venter, til han blir tredive Aar, men faa blir Guds Kald for stærtt i ham. Bed at hore Johannes den Dobers mægtige Beltalenhed, blir han fitter i fin Sial. San vilde itte ftaa alene i Rampen, han havde fin Forgjænger, der pløiede Bei tor ham, en Medbroder, paa hvem han funde ftole, en Mand, hvem Guds egen Aand havde ringet op af Sløbheden og inspireret til flammende Beltalenbed. Det var Profeternes Tidsalder, som var begundt at vagane igjen i Asrael. Rlar paa fig felv, fitter i fin Sjæl paa, at han var udtaaret til at gjøre en Gjerning ved Johannes den Døbers Side, i ndmng Følelse af fin Mennestefkrøbelighed og af Buds Storhed og Godhed, at det var Buds Nand, som maatte gjøre Bertet, hvis det flulde lyttes, er det, han fliger ned i Jordans Band og begiærer Om= vendelfens Daab af Johannes. San bar bermed gjort fit Balg, ban bar affkaaret alle Broer bag fig, kaftet alt det gamle, og han ftiger op af Daabens Band itte fom Tømmermanden men fom Reformatoren, følende Guds Kraft i fig, be=

geistret af Aandens Glade, hørende Gud hvifte til ham i hans Indre: "du er min Søn, i hvem jeg bar Belbehag!" Men denne Nandens Begeiftring fvinder fnart, og Tvivlene, de gamle Tvivl, kommer styrtende over ham. Han begraver fig i Ortenens Ensomhed ligesom Johannes den Døber for at tjæmpe ud fin Ramp. Dg han tjæmper med fig felv, faa han glemmer baade at fpife og drifte, tjæmper for sit Livs Krone. Alt brad han maa forsage, alt hvad han maa lide, fommer ffræmmende for ham, en forfærdelig Sjæletamp, der er ffildret ma= lende i Ofterlandets Billediprog gjennem Fortællingerne om Friftelfen i Ortenen. Men han feirer, og ud af denne Ramp tommer han tlar og mild, fagtmodig og dog djerv, beredt paa alle Muligheder og paa ikke at lade sig overvinde eller fri= ftes af nogen af dem, beredt paa Lidelte, Mistjendelfe og en forsmædelig Død, tommer med Juleevangeliet paa fine Laber om Gud tom vores alles Fader, og i Kraft af denne Buds Faderkjærlighed til Mennestenes Børn er det, han stiller fom fit Program "at kundgiøre Evangeliet for de Fattige, at helbrede bem, fom har et sønderknust Hjerte, at forknide de Fangne, at de skal løslades, og at de Blinde fal faa Syn, at fætte de Plagede i Frihed, at forkynde Herrens behage= lige Mar". Det er Mindet om denne Helteftitkelfe, der tilfældig dutker op af Tidens hav for at sætte Strømninger i Bebægelse, der skal vare faalænge Ber= den ftaar, som giør Julen hellig for os.

Det er om hans Billede vi flokkes i Dag, og mens vore ortodokke Brødre lader sig beruse af Englebebudelser og Englesange, mystisk Undkangelse og Kødssel, saa stirrer vi paa den mandige, ædle Menneskeskikkelse, der var født, som du og jeg er født, der staar opreist, baaren af Guds Aand, mens alle Tidens Bølger forgjæves bryder sig paa ham, løstende sit klare Hoved op over Tidens Sværm med de livsalige Ord paa sin Tunge, der ringer Guds Menighed sammen fra alle Jordens Egne til Bryllupssesten paa Jorden i Guds Rige, som nu er kommet. Lad os følge vor Helt ind i Kampen og se hvad det var, han havde at stride mod, og hvorledes vi stal stride for at blive Fresser som han.

Hans elstede Fædreneland havde mistet sin Frised; det havde slere Gange forgjædes søgt at afryste Aaget; hver Gang var Revolutionen kvalt i Blod. Han maatte som alle sine Landsmænd daglig have sor Die den Tort at vide fremmede Herstere i Davids Paladser, at se de stolte Romere haane hans fædrene Religion. Han vidste derfor, at det gjærede og sydede i den store Mængde; bare en Gnist, og Folkehadet stod i lys Lue. Folket speidede og ventede paa sin Profet, Messias, med mere glødende Længsel end nogensinde sør. Vilde Jesus benytte sig af Politikken og træde op som Revolutionens Fører mod Romerne, var han vis paa at saa hele Folket til et begeistret Følge ogsaa for sine religiøse Resormer; han vilde blive udraabt til Konge og hilset som den lovede Messias. Vi ser ogsaa, hvorledes Massen var efter ham for at tvinge ham ind i dette. Nationalhadet til Romerne og Trangen til politisk Frihed var saa stært, at det opslugte ganske Folkets Interesser. En Resormsag, som ikke stod i Forbindelse hermed brød de sig ikke om. Hvilsen uhpre Fristelse for Jesus at aabne Dre sor sine religiøse

Tanker ved at knytte dem til Politikken. Men han modstod Fristelsen. San var klog nok til at indse, at det at styrte Landet i Revolution var det samme som at ødelægge al religiøs Reform. Det vilde blive en fanatift Ophidfen af Liden= ftaberne, som vilde tage alle Kræfter i Beflag, det vilde lede til Myrderier og Redfablinger og Elendigheder over hele Landet. Svad han vilde vætte Revolution imod var itfe Romerne, men Ligegnloigheden, Alandlosheden i vore Pligter og vort Anfvar ligeoverfor Bud, Revolution imod Synden og de raa Drifter i vort Indre. Derfor talte han om, at Guds Rige itte havde politifte Grændfer, ikte var bunden til nogen entelt Nationalitet, men var in den i og, hørte Græ= fere og Romere til faavel fom Jøder, derfor paabød han at give Reiferen Stat, berfor beg ban tlogt unda alle Sammenftod med Momernes Udfendinger, berfor helbredede og trøstede han hedningerne i deres Sygdom og Sorg saavelsom 30= . derne. Men derfor blev han ogiaa en ftor Stuffelje for den ftore Mangde, fom i Begyndelfen begeiftret fulgte ham, derfor forvandlede de fnart sit Sofianna til et: "torsfæst ham! torsfæst ham!" Dette var Grundlaget Jeius havde at bygge paa — fandelig et ffrøbeligt Grundlag. Derfor blev han ogsaa inden et Nar stagende temmelig glene bare med en Flot af Disciple om fig, som han felv havde udvalat.

Thi Dannelsen i Landet — dem, som var nærmest til at forstaa et Nandens Ord — de var afgjort imod ham, fordi han tom med noget Nnt. Det er noget, fom selv Smaafolt den Dag i Dag maa erfare, at naar de vover at gaa over ben engang antagne konfervative Streg, vober at foreflag noget unt, blir ftrats alle Beie stængte for dem til Forfremmelje, og de lyjes i Ban af hele den lærde Roloni. Det blev ogfaa Jefu Stilling ligeoverfor fin Samtids Dannelfe. Sandhedens Navn vovede han at protestere mod det bestagende statsfirtelige, og ftrats var Stenene løftede mod ham, hindringer hopede i hans Bei, Snarer lagte for hans Fod, onde Rygter og Løgne satte i Omløb om ham. Det blev fagt, at han ftod i Forbindelse med Satan, og gjorde fine underlige Gjerninger ved Satans Sjelp. Det var Prefterne og Larerne, som satte dette Hygte i Omlob for at ftræmme den uvidende presteredne Masse fra at hore ham. Men det standsede ham ikte. Taalmodig tog han op deres Unklager og vidste ved fine ftarpe, træffende Svar at gjore dem til Taushed. Dg han forandrede ifte en Toddel af fine Paaftande for at behaue dem og mindfte deres Brede. bleven Stit i Jerael at fordre af fine Profeter, at de ftulde leve et munteagtigt Liv, faaledes fom Glias havde gjort i Karmels Bjerghule og Johannes den Dober i Judcas Orten. Folt i Ofterland har den Dag i Dag ftor Respett for diese Eneboere som aparte hellige. Jesus vilde ved at leve et saadant Liv havde et Middel til at paavirke Folket og indgyde dem paa Forhaand Erbødighed. Men han forsmagede det, fordi han saa saadant Liv som en Ufandhed. San vilde itte durte Former og virte gjennem Former, tun gjennem Sandheden felv. Da for ham ftod et Liv tilbagetruttet fra Mangden itte fom det fuldtomne, men tvertimod et Liv levet fammen med dem, delende deres Vilkaar fundt og naturs Tigt. Han vilde ikke virke gjennem en Kamelhaarsskjorte og en Selvplagers Svobe, gjennem unaturlig Faste og Bod — kun gjennem Ordet simpelt og ligetil. Han behovede ingen Prestetjole og Prestekrave for at vinde Myndighed over Folket, blot sin naturlige Arbejdsmands Dragt. Der er mange hos os endnu saa taabelige, at de sætter Presteautoriteten i Kjølen og Kraven iskedetsor i Manden selv. Farisæerne saa straks, at her var noget at bruge for at komme Jesus tillivs, og saa spurgte de mildeligen, hvorledes det forholdt sig med det, at de og Johannesdisciplene fastede, men Jesus og hans Disciple gjorde det ikke. Jesus svarede bare, at Bryllupsfolk brugte ikke at sørge, sa slænge Brudgommen var imellem dem. Ja Benner, om vi havde ham meslem os, det vil sige, om vi delte hans Nand, levede op til hans Principer, hengav os til Gud som han, da vilde ogsaa vort Liv være lykseligt som et Brudetog op mod lysere Tilværelser.

Og saa gjorde Jesus itte Forstjel paa Folt. Han behandlede itte de For= nemme, de Rige og de prestlærde anderledes end de faakaldte simple Folt. San havde Benner og Uvenner mellem begge. Men vi fer, at han følte fig mere hendragen til, mere i hjertelig Forstaaelse med Arbejdstlassen, ud af hvilken han ogiaa var tommen, fordi han der fandt mest af Fattigdom og ndre Elendig= hed, og hans ftore Hjerte brændte efter at lindre Medmennefters Nød. Derfor var det, han git mellem Toldere og Stjøger og stængte itte Himmeriges Rige for dem, men fogte at drage dem til fig ved Riærlighed. Men felv itte bette fandt Naade i Farifæernes Dine. De fandt, at en retfærdig Mand burde holde fig for god til at bemænge sig med faadant gement Pak, og faa fatte de ud det Angte, at Jesus jogte deres Selftab, fordi han var "Bror til Brakar", fordi han litte at rangle med dem; de faldte ham "en Fraadser" og "en Bin= dritter" Ben af Toldere og Stjøger. Jesus bare spurgte dem da, om det itte netop var de Syge, som havde Brug for Doktor. Benner, naar vi mindes Helten fra Nafaret i Dag paa hans Foofelshoitid, lad os itte glemme dette Tret. Lad os foge de Fattige og Forladte fom han, de trænger mest Trost, lud os itte fth Synderne og tro, at vore Rlær og Nand ftal besmittes ved at søge Stjøgen, naar vi føger hende for at hjelpe hende ud af hendes Elendighed. Lad vort Hjerte være agbent og varmt for dem, som frujer og fulter, for dem som førger og tvivler, for dem fom letfindige vanter paa de vilde Beie.

Jeius hadede al Ujandhed, og saaledes hadede han ogsaa den Usandhed, hvormed Iøderne havde omgivet sin Sabbat. Sabbaten skulde være Menneskenes Glæde og Hviledag, hvor de en Gang om Ugen sunde slippe det travle Tjaak og nyde lidt Frihed og Familiehygge. Og nu var denne Jødernes Sønsdag omgjort til en Plagesdag værre end alle de andre i Ugen. Man havde ikke Lov til det og til det. Man turde snart sagt hverten sidde eller gaa for ikke at støde an mod en af de hundrede af Forordninger, som Theologerne havde bygget op omstring Sabbaten. Roge Mad turde man nu slet ikke, ja man turde næppe spise et LEg, som var værpet paa en Sabbat, fordi Æglægning var et Arbeid af Hønen, og Hønemor havde saaledes forsyndet sig. Der var sat Oødsskraf for

at tage en Midetur paa Sabbaten, man havde itte Lov at løse saa meget som en Anude paa Sabbaten.

Jesus traadte ffarpt op imod denne Sabbatshumbug. San git felv gjen= nem Naren med sine Disciple og brød af Ats, da han var hungrig, hviltet var forbudt, han helbredede Folt paa Cabbaten, han fvarede, naar de bebreidede ham dette og vilde bruge dette til at mindfte hans Anfeelfe, at "Sabbaten er gjort for Mennestet og itte Mennestet for Sabbaten, og at det altid er tilladt at gjøre andt pag Sabbaten". Med disfe Ord fuldtaftede han Farifæernes hele Bugning af Søndagssnurrepiberier. Ber i dette Land, hvor endnu den gammel-engelfte Buritanisme raar i faa meget, her møder os meget af dette farifæifte Formvæ= fen, ifær hvad Søndagen angaar. Raar du møder dette, faa huft paa Helten fra Nafaret, fom faa tjætt værgede Mennestehjertets Frihed og Søndagens rette Høitideligholdelse, den at indvie den til en Hvile- og Glædesdag. Og enten du er i Rirken eller Theatret, enten du er paa "Biknit" i Stogen eller i Vennelag hjemme eller paa Forelæsningssalen, saa lad Dagen blive en Hvile og Opmuntring fra Dagsstrævet, der fløver ved sin Ensformighed, og Tat din Høvding, at han ogsaa her staar paa Bagt mod Hytleriet og Aandløsheden, som vil gjøre Mennestet til Sabbatens Træl istedetfor til dens Herre. Jesus lod itte Syflerne dø i Spuden. Han svinger Svøben ubarmhjertigt over dem i hele Foltets Baahør i den hellige Stad Jerusalem og vifer dem frem nøgne som de er, af= klædte alle pene Talemaader. San vælter de voldsomste Beskyldninger ud imod dem fra fin Prætestol, stjønt han vidste, at dette vilde toste ham Livet. De Ord, som man udtaler offentlig, uagtet man ved, at man vil blive dræbt for dem, de bar en egen forunderlig Klem, de har en bavende Alvor bag fig. Det maa være den haardeste Rødvendighed, som driver En til at sige dem, og derfor var det den haarde Nødvendighed, som drev Jesus til Tordentalen mod Farisæerne, nu optegnet i det 23. Kap. af Matheus. Itte for hans egen Styld var det nødvendigt, for ham felv var det bedft at lade det være og lade alt gaa fin ffjæve Bang efter ben gamle Streg, - men for Sandhebens Styld, for Foltets Styld, for hele Berdens Styld var det nødvendigt, at der tom en Protest mod det offentlige firtelige Sptleri, og vilde og turde ingen anden, faa turde han, Belten fra Nafaret, fom var villig til at give fit Liv for Sandheden. Benner! lad os bede Bud nu i Julens Navn om lidt af dette Sandhedsmod til at trodje og aftlæde Hykleriet og nævne Tingen med dens rette Navn, trodfe Hykleriet. fom giør fig faa bredt ogfaa i vore Dage hos Prefter og hos Lægfolt, i Rirte fom i Politit og Avisftriveri og Samfunds= og Selfkabsliv og lære at være fande, helt igjennem fande og tale, naar bi bør tale, i Sandhedens Navn. "Sandelig figer jeg Eder, medmindre Eders Retfardighed blir ftørre end de Striftkloges og Farismeres, tomme 3 ingenlunde ind i himmeriges Rige." "Toldere og Stjøger ftal for Eder gaa ind i himmeriges Rige." Saaledes lod Jeju ftrenge Ord. Fariscerne havde forestrevet en Bei til himlen, Formens Bei, gjennem punttlig Opfpibelse af alle Smaaprifferier i Loven, gjennem de

lovbefalede Baffninger og Offringer, - Jefus foreftreb en and en Bei, Man= dens Bei, gjennem Hjertets Hengivelse i Anger og Tillid til Guds Faderhjerte, gjennem Hjertets fulde Bengivelse til ham og Lust til at gjøre hans Bilje paa Jorden. Derfor tog han et Barn som en levende Protest mod Farisaismen og stillede midt iblandt dem og forkundte som sit Program, at medmindre de bleb fom Børn, tom de flet ikke ind i himmeriges Rige. Bornligbeden, Frimodigheden, Uftyldigheden, Tilliden, den ubegrandsede Tro og Omhed hos Barnet er det, vi ifal erobre som por Gave til por store Fader i himlen, - det er hele hemmeligheden af den friftne Religion, det er, hvad Jesus, Julens helt, lærer os. At tilbede Faderen i Mand og Sandhed! o lær os det du Sandheds Nand. Da saa lader vi Teppet gaa ned for Julens helt. Hans Sandhedsmod og Djervhed bragte ham paa Korfet, men Marthrglorien er Sandhedens bedfte Straaleglans, og Korsfæstelsen blev hans Seier. Og havde Engletonerne lydt ved hans Bugge, de lød endnu ftærkere og ftjønnere over Golgata Rors: "Were være Bud i det Høieste og Fred paa Jorden og i Mennestene en Belbehagelig= hed! Dette er min Gøn den elffelige, i hvem jeg haver Belbehag!"

O Gud Fader i Himlen! lær os ogsaa at blive Sønner og Døttre værdige dig! lær os at blive Sandheden tro ind i Døden!

#### Aristusideen i Aristendommen.

(Anden Juledag.)

#### Tetft: Bhil. 2, 9-11.

Der holdes i disfe Dage Fest over hele den kriftne Berden for et lidet Barn, der voksede op til at blive en mærkelig Mand, som lærte, led og døde en Mis= dæders Død, men som siden af sine beundrende Tilhangere blev gjort til en Bud og vifes den Dag i Dag guddommelig Were i mange friftne Samfund. Dette er itte noget Særfyn, itte noget, fom i hiftorien er eget for Jefus af Nafaret. Man har fet det gjentagne Gange baade for og efter gjort med andre Menneffer, der har bæret Gjenstand for Beundring. Saaledes er Rineferen Lao Tje gjort til Gud, Buddha er gjort til Bud, Apollonius af Thana blev gjort til Bud, ja felv mange af de affinelige romerfte Reifere blev gjorte til Guder — rigtignot væfentlig paa deres egen Komando — og dyrkede fom Guder endnu i levende Live. De Rriftne har gjort det samme med den galilæifte Tømmermand; han dyrkes nu fom Gud. Svad Mening er der vel i dette, hvis der overhovedet er Mening i det? Og der spnes at maatte være Mening i det, fiden det gjentager sig i historien. Mange vil affærdige det hele med Prestebes drag og humbug. Lad bære, der blander fig Preftebedrag og humbug op i dette; men Prestebedrag og humbug vil ikte være tilstræffelig til at erobre Ber= den, til at faa det dybeste i Mennestenaturen til at boie fig for det og erkjende

det; der maa være en Sandhed iallefald ffjult i dette Preftebedrag, og det er denne Candhed, fom da har været den drivende og erobrende Rraft i den hele Foreteelfe. "Bi vil aldrig tomme til at fe ind i nogen Tings fande Bæfen, bvis vi bare fer vaa Charlataneriet i den, hvis vi itte afvijer det aldeles fom blot og bar Shadom og Korruption. Mennestet er overalt Løgnens fødte Fiende", figer Carlyle. Denne Tante, at Bud fender ned paa Jorden en Riødblivelfe af fig felv, fom vi finder i faamange ofterlandfte Religioner, fom Aristendommen bar flaget fast som Dogme, eier en ftor og mægtig Sandhed i fig, og den Sandhed er det, fom har erobret Berden. Svad er da det for en Sandhed? Jo det er den, at Menneffet er Buds ftørfte Under, er et tilbedelfes= værdigt, vidunderligt, guddommeligt Læfen. Bed at gjøre Menneffet gefus til Gud har man i Grunden vift Mennesteheden guddommelig Were. Kirtefaderen Arnsostomus tommer med med en mærtelig Ptring; de fan fomme med mange mærtelige Attringer disse Rirtefædre. bvor han taler om den Guds Stnageaabenbarelse, der steg ned over Naade= ftolen i Templets Allerhelligfte efter det gamle Teftamentes Sigende, og fom taldtes af Bebræeren Chetinah: "Den fande Chetinah er Menne= ftet." Bed at mindes denne Attring udbryder Carlyle: "Ja faa er bet; bette er ingen tom Frase, det er virtelig faa. Bort Dafens inderste Grund, det Mysterium i os, som talder fig Jeg — aa hvilke Ord har vi for fligt! — er et himmelens Mandepuft. Det høiefte Bafen aabenbarer fig i Menneftet. Dette Legeme, disse Epner, dette vort Liv er det ikke altsammen som et Klæde= bon for hin Unavnelige? Bi er Miraklernes Mirakel - Guds ftore undgrun= delige Mysterium. Bi kan ikke forstaa det, vi ved ikke, hvorledes vi skal tale om det; men vi kan føle og vide, om vi vil, at det isandhed er saa." Menne= ftet trænger til at dyrke noget, at tilbede noget. Først maa det undre, tiden beundre, faa tilbede. Der begyndte den unge Mennestehed med at undre sig over Naturen og Naturkræfterne, den uendelige blaa himmel, det Insende Stjernchvælv, Solens fkinnende Stive, Maanens dampede Lns. Savets fkoulpende Flade, Lynildens Sittren, Tordenens Brølen, Stormens Raferi - og den gjorde alt dette om til Guder, som den tilbad, den havde intet høiere Udtryf for fin Undren og Beundren end Guddommeliggiørelfe og Tilbedelfe. Men saa gif denne Undren videre, blev mere indadvendt, den begyndte at gruble over Mennesket og dets Gaader. Denne forunderlige levende Maskine med fit rin= dende Blod, fine aandende Lunger, fit bankende Sjerte, fin tonkende Sjerne, bette gaadefulde Bæfen, fom toilede Naturtræfterne og tog dem i fin Tjenefte, fom tunde fortælle fine Medmennefter om Roden og Grunden til mange Ting, fom gjorde ftore Opfindelfer, dette underlige Bafen, med fin Kjærlighed og fit Sad, med fin ubpielige Vilje og trodfige Sandletraft, fom vovede fig i Baade ud paa Havet, som smedede Baaben til at nedlægge Løven og Tigeren, som granffede himmellegemernes Bang, og for hvem intet var for høit og ftort, uden han jo længtes efter at underlægge fig bet - hvad var den for noget? Dg naar ba en entelt Stitkelfe havebe fig over Mangden, naar han gjennem nne Opdagelfer eller Opfindelfer gjorde fig fortjent af hele Nationen, naar han fortyndte Lærdomme, fom flog Folket ved fin Sandhed og Storhed, felv om han itte ftulde bære paaagtet af fin Samtid, ja forfulgt og mishandlet af dem, faa blev han dog af Efterverdenen, faa fnart hans Storhed git op for dem, hædret fom en Bud, den høiefte Were Mennesteheden tunde vife fin Represen= tant. Denne Dyrkelje af de gamle Forfædre, af heltene til alle Tider, er i Grunden fun en grændseløs og ærbødig Beundring for de Kræfter, som er nedlagte i Mennesteskabningen; saa grænseløs, at man maatte ty til det overnaturlige, at det var Gud felv nedstegen paa Jorden, for at forklare det. Raabte ifte Mangden, dengang den blev henreven af Bauli og Barnabas's Tale: "Se Guderne er tomne ned paa Jorden!" — et underligt Henryttelfes= og Beundringsudraab. Svarede itte Apollonius af Thana, den Gang man bebreidede ham, at han lod fig talde Gud: "Enhver god Mand har Krav paa den Tittel." Det er Følelsen af Mennestets guddommelige Adel og Værdighed. som giver sig Luft i disse Udbrud.

Rriftustilbedelsen er intet andet end et Udtrit for Menneftehedens taknem= lige Beundring for dens ftore, himmelfendte Mand, en Erkjendelfe af Menneste= hedens hoie Udipring og ftore Bestemmelse, som den, der med fin Pande stolt rager over Stjernerne og tager de ftolte Sole i sit Fang og ftiger høiere end Englene. Jesus felv følte bette Menneftets hellige Unsvar, idet han fagde: "Jeg og Faderen vi ere et", "værer fuldkomne, som Eders himmelske Fader er fuldtommen", og han blev felv Gjenstand for Efterverdenens grændseløfe Taknemlighed og Beundring, da den erkjendte ham som et med Faderen i Bæsen og, fom den der havde naget Fuldtommenheden. Denne Trøft og Trang til Idealer er en ædel Følelje hos Mennesteheden. "Ingen ædlere Føleise end denne af Beun= dring for En høiere end fig felv bor i Mennestets Bruft. Det er nu og altid den levendegigrende Inoflydelse i Mennestets Liv. "Religionen bunder i den", figer Carlyle: "Itte alene Hedendommen, nei langt høiere og fandere Religioner - alle Religioner, fom hidtil har været fjendte. Berosdyrkelfe, hjertefølt, ndmyg Beundring, Underkaftelfe, brandende, granfeløs for den adlefte gudlig= nende Mennefteftittelfe - er itte det felve Kriftendommens Spire?"

Der er mange som i vor kritiste Tid nægter Tilværelsen af store Mænd, nægter Onskeligheden af store Mænd. Staar de ligeoversor en af Historiens Helte, saa skal de straks til ikke at dyrke ham, nei til at ta' Maal af ham, og saa sinder de som oftest ud, at han var en "liden" Mand, et "Produkt af sin Tid". "Tiden fremkaldte ham", siger de. "Tiden fremkaldte? At vi har kjendt Tider, som kaldte høit nok påa sin store Mand, men ikke sandt ham, naar de kaldte. Han var der ikke. Forsynet havde ikke sendt ham; Tiden skjønt den kaldte saa høit den kunde, maatte gaa under i Forvirring og Forlis, sordi han ikke vilde komme, naar han blev kaldt. Thi hvis vi vil tænke over, vil vi sinde, at ingen Tid vilde behøvet at gaa tilgrunde, kunde den ha sundet

en Mand ftor not, en Mand vis og ged not. Bisdom til at fe tydelig, hvad Tiden trængte til, Tapperhed til at lede den paa den rette Bei derhen, det er enhver Tids Frelse. Jeg ligner almindelig flappe Tider med deres Bantro, Nød, Hjælpeløshed, med deres tvivlende Karafter og forvitlede Omftændigheder, vanmægtig, smuldrende ben til bestandig værre Nød mod endelig Ruin — alt dette ligner jeg med tørt, dødt Brænde, der venter paa Lynilden fra himlen, fom fal tænde det. Den ftore Mand med fin fri Rraft lige gra Buds egen Saard, er Lynilden. Sans Ord er det vije lagende Ord, fom alle tan tro paa. Alt blusfer op rundt ham nu, da han engang har tændt det i en 3ld lig hans Man tror, det er de tørre smuldrende Stotte, som har fremtaldt ham. De trængte høilig til ham, men fremtalde ham! Jeg tror, at de Kriftne har inevert Syn, fom raaber: fe, er det itte Stottene, fom har gjort Ilden! Intet førgeligere Bevis kan en Mand give paa fin egen Lidenhed, end ikke at tro paa ftore Mand. Der er itte noget førgeligere Symptom i en Slægt end faadan almindelig Blindhed for den aandelige Lynild, med Tro bare paa den golde døde Brændehop. Det er Bantroens sidste Fuldendelse. 3 alle Berdens= hiftoriens Epoter vil vi finde, at den ftore Mand har været fin Epotes uund= værlige Freiser — Lynilden uden hvilken Brændet aldrig vilde ha blusset op." (Carinle).

Jesus var Lynilden i fin Tid, der tændte det døde Brænde. Jødeverde= nen holdt paa at forstene sig i Bogstav og Formvæsen og Nationalhovmod: · Hedningeverdenen holdt paa at raadne op i moralft Uhumsthed. Resus bragte den himmelfte 31d, der stulde tande Livsens Glod i Verden, og Verden optand= tes af denne Glød, og Berden ertjendte fin Taknemlighed ved at raabe ham ud fom guddommelig. San tom, da Tiden meft længtede efter ham, trængte ham. "Det er altid faa med den aandelige Stormand. Svad han figer, bar alle Mennester itte langt fra at sige, længtes efter at sige. Alles Tanter farer op som fra en urolig fortryllet Søbn rundt hans Tanke, fvarende den; ja faa er det!" Glædelig for Mennestene som Dagens Dæmring fra Nat! Er det i Birteligheden itte for dem at vaggne fra Itte — Tilværelse til Tilværelse, fra Død til Liv! Naar Tanken engang er vatt, flumrer den itte igjen, den udfolder fig til et Tantefpftem, votser i Menneste efter Menneste, i Generation ofter Generation, indtil dets fulde Bætst er naget, og det Tantefnstem ikte tan votse længer, men mag give Blads for et andet. Saaledes er det gaaet Jesus. Lad taabelige, torvigtige Smag= aander længe not forføge at drage ham ned, at gjøre ham liden, at forbrænge hans Pttringer og gjøre dem latterlige, ja endog nægte, at han har eksifteretban har havt, har og vil have fin Gjerning i Historien, han er ophøiet til Guderang af en beundrende Fortid, og om Jesus dræbes noksaa mange Gange vil Kriftuside en bestaa; thi den er itte bunden uadstillelig til hans Ber= fon, men den er simpelthen Mennestehedens Krav paa et Ideal, et Mønster til Maal til Efterligning. Hvert Folt har fit religiøfe Ideal. Taoismen bar Lao Tfe, Buddhismen har Buddha, Jødedommen har fin Mesfiastanke, Kristendommen har sin Jesus af Nasaret. Paulus er Fader for den Kristuside, som førte til Jesu Guddommeliggjorelse. Han bryder sig ikke om den historiske Jeius, Tommermanden fra Galilaa; han fortaller itte et enefte Træt fra hans Liv i alle fine Strifter undtagen hans Affted med Disciplene, fioste Paaftemaaltid. Hvad Paulus har Brug for er et Menneffeideal, som tan være Indbegrebet af alt ophoiet, wdelt, rent, himmelftrabende og himmelnaaende i Menneftet. Til dette bruger han Jefus af Nafaret. San bar itte fet ham personlig, itte tjendt hans Disciple, mens han levede. San har fet ham i et Sun, stagende fom den forflarede Seierherre ved Bud Faders høire Saand, og Dette Syn gjor han altid til fit Ubgangspunkt. San erkjender i ham Menneffeilagten, som har naaet fin Triumf, Fuldkommenheden, Gjenforeningen med Bud, han erklærer ham derfor fom En, Dødsriget, Mellemtilstanden itte tan holde, men som alt hernede har naaet Udviklingens Ende: den at bære Guds fande Son. San forbinder denne Tante med Jødernes Mesfiastante, og gjør Jesus til Messias. Han forbinder denne Tanke med den jødist hedenste Filosofi og giør Jesus til det "Guds Ord", der har været forud for al Tid, og ved hvis Formidling Gud har ftabt Verden, og fom derfor eier den, ftal frelse den, og ftal dømme den, de første Trin paa Stigen, der tørte til hans Guddommeliggjørelse. Men vi ftal ikke her nærmere gaa ind paa Pauli Theologi, vi stal tale om det, som er Kjernen i hans Kristuside, og som har blivende Bærd for of og til alle Tider. Alle Folk har fine forstjellige religiose Toealer, og vi finder dem fjødblevne i de ftore Mand, der kaldes sin Religions Stifter. Hoad er da Rjernen i Rriftusideen eller det Ideal, som har ffabt den kriftne Religion i dens forstjellige Former, og som de Kriftne har beundret saa høit, at de har guddommeliggjort det i Personen Jesus af Nafaret? Hvad er denne Kriftuside til Forftjel fra Jødefolkets religiøse Ideal, ud af hvilket den sprang? hvad er det nye, og det store i den, som har gjort, at Kriftendommen itte kunde noie sig med de gamle Idealer, men maatte ftabe et mpt? Hebræernes Ideal af Gud var Bellighed. San hadede alt urent, al Synd. Deraf groede op den Tanke hos dem, at man kunde holde fig ren ved at holde fig borte fra alle urene Personer og Foreteelser i denne onde Verden. Ubeluttelsesinstemet blev derfor en Del af den jødifte Religion; man byggede Mure mellem fig og Bedningerne ved Love og Ritualer og Ceremonier for itte at funne blandes med dem og friftes af dem. Den hellige Gud tænktes boende uendelig langt borte fra den syndesmittede Jord og kom at besøge sit udvalgte Folt Jerael en og anden Bang, fom en Stugge eller Rog i det Allerhelligste gjennem fin Shetinah. 3 Livet blev denne Ufftangelfe udtrytt i en Foragt for de store Syndere, illffty for Tolderen og Stjøgen. Man maatte itte røre dem, ikte tale til dem, gaa undan for dem for itte at smittes ved deres Sam= tvem. Modbydelighed for Synderne fnarere end Medliden hed med dem blev saaledes et Træt i den hebraiste Fromhed, representeret gjennem

Farifæerne. Caa tom Jefus. San drog fig itte fom Johannes ben Dober ud i Ortenen og levede et aftetift Liv, ban blandede fig med de andre og levede fom dem, og de kaldte ham Fraadser og Bindritter; han finede ikte de Spedalite og Tolderne og Stiggerne, tvertimod han gif til dem, talte venlig til dem, fulgtes af dem, og Farifæerne følte famme Modbydelighed for Jefus, fom for disfe hans Benner. Hermed fatte Jesus et nyt religiøft Ideal ind i Berden, og dette nye Ideal blev Kriftus Ideens Kjerne. Det nye Ideal var dette: at du felv ftal bære fag ren i Hjertet, at Bergrelfen med Synden itte tan fmitte dig, at du ftal bære gjennembæbet med en faa hellig Kjærlighed for dine Med= brødre og Medføftre, at felv de mest forladte og forftudte ftal faa Blads i dit Bierte, og intet Offer ftal være for ftort for at frelse dem. Belligheden ftulde itte fornemt holde fig borte fra Menneftene, fordi de itte var, fom de ftulde være, men den ftulde plantes midt imellem dem og blandes med fand Menne= ftetjærlighed. Dette Ibeal overførte Jesus paa Bud, berfor lærte han et not Syn paa Bud, fom ftraaler ud i hans vidunderlige Parabler om den forlorne Son og om den barmhjertige Samaritan, som giver fig tilkjende i Navnet Fader brugt om den hellige Gud. Dette Ideal af Hellighed er det bi holder West for i Julen, da fødtes det, det stal vi mindes og prøve of selv med i Dag; at saadan Selvoffrelsens Liv er Rriftendom. Ober bet har man faa i jenere Tiber lavet theologiste Dogmer om Saliggjørelsens Orden, om Forløsnings= læren; man har blandet det med jødifte og hedenfte Spekulationer; man har, uden at vide felv i Grunden hvor dybsindigt det bar, fagt, at det bar Gud felv nedstegen paa Jorden, som tom med dette Budstab. Ja sandelig er dette 3deal et audtændt Lus paa Jorden, som, hvis det blev praktist gjennemført, vilde gjøre Menneftene fuldtomne, lige Gud; men ikte faa at forstaa, at dets For= tynder eller nogen anden ftulde være Bud fortlædt i Mennesteftittelse; thi en Mennesteftittelse tan itte omfatte den evige Mand. Dette npe religiøse 3deal. at sand Fromhed var selvopoffrende Kjærlighed seiv mod de mest forladte, det det gjennemtrængte det første friftne Menighedeliv, det gjennemtrængte Strif: terne i det nue Testamente. Den unge Kriftendom henvendte fig til de under= trutte Rlasfer, til Slaven, Gladiatoren, de vilde Folt, Smaabørnene; Ded= ningerne felv ftod forbaufede overfor dette nne Fanomen, at en Claves Liv tunde betragtes lige dyrebart og vifes famme Omhu, fom en fri Mands, og de udbrød forundrede: "se hvor de elfte hverandre." Ja felv efterat Kirken var obrevet af de mest pinagtige theologiste Stridigheder, vedligeholdt dette Karatter= mærke fig. Reiser Julian, som i Foragt for de triftne Biftoppers og Prefters Sad og Intriger og Løgn vendte hele Kriftendommen Ryggen og føgte at op= frifte det ædle i Hedningedommen igjen, selv han stod forbauset operfor de Kriftnes Barmhjertighed mod de hedenfte Fattige. Den Gang Bestepidemier herjede Antiofia, Rarthago og Alexandrien, og den hedenste Befolkning, felb Brefterne og Magistraterne, flyede, da blev de Kriftne tilbage for, ledede af deres Biftop, at tage Omforg for de Spge felv af Bedningerne, og Ingen af dem

forlod fin Boft, for de felv ftupte. "Dg bette ftede itte", figer Dr. Martineau, "alene paa Grund af flavift Ludighed mod det Bud, at elfte fine Fiender, men fra en hjertelig følt Werhodighed for menneskelig Natur!" Det var denne Kriftendommens fande Kjærne, som gjorde, at den funde bettaa under de oprivende Kirkekampe og standaløse Kirkeforsamlinger, ber gjorde sit til at bringe Rriftendommen i Foragt; bet var bette Kriftendommens nne 3beal om Broderlighed og Brodertjærlighed, fom omftabte den gamle Berden. Det er benne Mand, som bærer baade Ratolicisme og Protestantisme, ja alle friftne Setter den Dag i Tag, trode beres mange Strøbeligheder ellers, uden den vilde de do Døden. "Den helligste Mening af Jesu Kors er denne guddomme= lige Begeistring for selvopoffrende Medlidenhed og Kjærlighed til syndefulde Mennefter." (Ch. A. Allen.) Hovedhindringen, der laa i Beien for denne Tantes Ubbredelfe, var den gamle jodifte Opfatning, at der var et noverstigeligt Swelg mellem Gud og Mand. Berden trængte berfor en ny Opfatning af Bud, ligesaavel som den trængte den om Mennestet. Bud mag opfattes ikfe alene fom den retiærdige Dommer, men fom den elstende fader, og hans Hellig= hed blive omdannet i Lighed med Zesu Nand. Gud maa, hvordan det faa ffal fte, blive bragt nærmere til Mand. Hedningedommen havde i Modsætning til Jodedommen bragt denne Tanke op, og den lærte gjennem Stoicismen om en guddommelig Iboen i alle Ting. Dette banede Overgangen til den senere Treenighedslære. Treenighedslæren var blot et Forjøg paa at fremstille denne Tante i symbolit Form. Thi ved at fremstille Gud fjødbleven i Jesus, var den gamle Rløft mellem Bud og Menneste overstredet, og Gud var kommen nær til Mennestet som uendelig Kjærlighed. Tanten dernaft om en hellig Nand der udgit fra Bud gjennem Jefus, og bar nærbærende i hvert trofast Hjerte, udtryfte den Mening, at den tjærlige Gud itte forlod Berden, den Gang Befus forsvandt, men at han endnu doæler mellem os som et helligt Fællesliv, der binder Kriftne fammen og en Bang ftal fambinde hele Mennefteheden. Dg paa famme Tid vedligeholdt man den gamle Forestilling om en hellig Bud, høit oppe over Styerne, siddende paa sit Dommersade, og overholdt saaledes det ftrænge moralite Albor, som Jødedommen havde testamenteret. Men dette symbolife Udtryf var itte ment at forestille tre Buder, fom man vitterlig har faget det til nu; det var ment at være et Billede af tre Sider af Bud i hans Forhold til Menneftene: Gud fom den hellige, høit over Synden ophøiede, ret= færdige Dommer; Gud fom den tjærlige Fader, der ftiger ned paa Jorden for at føge og frelse det Fortabte, og Bud som den Kraftens og Rjærlighedens Mand, der forbinder alle gudelftende, retftafne Mennester til et ftort Broderftab. hemmeligheden af Rriftendommens Fremgang bar dens fulde Menneftelighed. Bed den vandt den Indgang hos Menneftene og blev en ftyrende Magt i Civilifationen. Men de friftne Setter faldt Gang paa Gang tilbage til jødift Ufftængelfespolitif; de omgjærdede fig ogfaa med Troesbetjendelfer og Ritualer og Fordømmelsesdomme over anderledestænkende. Dette var ftif imod Jesu

Mand. Gelv dobte Jefus ingen, ban gav itte nogen Troesbetjendelfe, fom Arv til fine Efterfølgere; han drog ingen Linjer mellem Bellige og Syndere. hans Rirte par et frit Rammeratstab af alle, fom vilde hjælpe ham i hans Unstrengelse for at forløse den bundne Menneftehed. Sans Rirte ftulbe itte blive en Assurancekasse for at forsittre Siæle for himmerige ved en vis Slags Ceremonier, men den ftulde være en Surdeig, der ftulde giennemigre et Sam= fundeliv. San organiferede itte nogen afgrænfet Menighed, men talte Ordet frit til alle, som vilde høre paa det. Thi Kriftendommens fande Hand betrag: ter alle Mennester, som (Buds Børn, tror, at al Civilisation ftal blive gjennemftrømmet af et høiere Liv, at hele Samfundet ftal befries fra Bedendom og blive et himmeriges Rige. Itte ved Ufftangelje, men ved fri Udgn= delfe af Brodertjærlighedens og Broderansvarets Evangelium ftal Kriften= dommen erobre Verden. Bi ftal itte bryde os om, at Dogmer og Preftecere= monier og Prestetyranni har vanskabt Jesu oprindelige Mening, vi holder fast paa Jesu Evangelium, at med Jesus tom det hoieste religiose Ideal, det nemlig, at Gud bor mellem Menneftene, at han bor i hvert felvopoffrende, tiærligt hierte, at han føger gjennem disse selvopoffrende hierter, hans sande Sønner og Døttre, at frelse de Fortabte. Og mens mange af vore ortodotse Brødre og Søstre inaler ned i hedenst Tilbedelse af Bersonen Jesus af Nafaret, fom en virtelig Bud, faa vil vi Liberale forstaa den dybe, herlige Mening, der gav fig Luft i Dogmet om Jefu Guddom, at Mennestet er en saa vidunderligt ophøiet Stabning, at Bud tan tage Bolig hos ham, gjennemfpre ham med fin Mand, faa Menneftet bliver guddommeligt og indtager fit Seiersfæde ved Faderens høire Saand. Lad da dette Ideal staa vintende og itte stræmmende for os. Lad og dutte os ned i Jefu Selvopoffrelfes og Kjærligheds Bæld, og vi ttal erfare paa os felv, hvad guddommelig Mennestelighed vil fige. Dertil hiælpe du os, Bud, i vor Hovdings, Jesu, Navn.

# Hvad er Doden?

(Søndag mellem Jul og Nhtaar.)

#### Tefft: 1 Ror. 15, 54-55.

Det er i Dag sibste Søndag vi samles i det gamle Aar. Det gamle Aar stal dø, som vi talder det. Jeg synes derfor, at det kan være passende i Dag at tale om Døden, hvad den er, og hvad den fører til. Jeg tror at udtale en Sandhed, naar jeg siger, at Døden staar som en grusuld Gjæst sor de sleste Mennesker. Det er ikke blot Smerten, som gaar sorud sor eller ledsager Døden, man gruer sor — og det er naturligt at grue sor Smerte —, men det er det

uvisfe bagom. Svor gaar man ben? fal man etsiftere efter Døben eller ophører alt Liv? Man ftal forlade alt, fom er tiært bernede, enten dette faa er af en abel eller uadel Natur. Den Gjerrige maa gaa fra fine Statte, den Bellnstige fra fine Udfvævelfer, Runftneren fra fin Stjønhedsverden, Wgtemanden fra fin Suftru og fine Børn. Hvorledes man end vender det, faa river Døden for de fleste sønder tiære, tilvante Baand, og felve Livet, det jordiste Liv, klynger man fig til, uagtet det er omringet af Elendighed, og man gruer for, at denne Livs= traad ftal tlippes over ved Døden. Ja felv for de flefte Rriftne, der dog med Baulus flulde have "opflugt Døden til Seier," idet de forknider et ebigt Liv for Manden, felv for dem blir Døden i de fleste Tilfælde grufuld. Thi de bar i fin Theologi forstaget at fplde Tilværelsen herefter med fag mange gru= fomme Muligheder og en faadan Uvished, at Døden umulig kan andet end blive frugtet baade af den, som dør, og af dem, som lever igjen. Presbyterianerne har fundet paa et Dogme om, at Bud har forudbestemt nogle til evig Salighed, andre til evig Fordømmelse. Hvor rædsomt at maatte dø med den nagende Uvished: "Hører du til de udvalgte, eller hører du til de fordømte?" Da felv de andre ortodotse Samfund, fom itte har naadevalgslæren i benne trasfe Form, felv de har fundet ud den trøftefulde Ting, at det er tun den lille Flot, fom bliver frelft; Majoriteten af Menneskene quar til evia, haabløs Fordømmelse og Pine. Hvorledes tan Døden andet end blive rædselsfuld ved flig rædselsfuld Lære! Mag itte Forældre, fom fidder ved fine Børns Dødsfeng, eller Børn, fom sidder ved sine Forældres, bestandig nages af dette Spørgsmaal: "Mon du nu fan være vis paa, at denne Døende gaar til Himlen, til Gud?"

Ike at tale om, hvis Forældre begræder en forloren Søn eller Datter, som altsaa efter deres egen Tro og Presternes Sigende maa gaa evigt, haabløst sortabt. Døden maa jo være en rædselssuld Gjæst for dem, og det maa jo være umuligt for dem at have en glad Stund efter disse sine fortabte Kjæres Bortaang.

Nei, da langt heller tro som Materialisterne, at Aand og følgelig Liv efter Døden flet ikke eksisterer, eller som Adventisterne, at de usalige skal tilintetgjøres

og udslettes baade til Sjæl og Legeme.

Hoad der har bidraget meget til denne triste Betragtningsmaade, der gjør Døden saa grufuld, er de gamle Jøders tunge Betragtning af, hvad der fulgte paa Døden.

De gamle Jøder, representerede gjennem det gamle Testamentes æloste Bøsger, troede nemlig ikke paa det evige Liv anderledes end som en Skyggetilværelse. Det er først efter det babyloniske Fangenskab, at der tændes Haab i Dødens Mørke.

De gamle Jøder mente, ligesom de gamle Grækere, at Menneskesjælene, baade de godes og de ondes, efter Døden samledes i en stor hule, kaldet Scheol (paa Græsk Hades), hvor de levede en halvsovende, glædeløs Skyggetilværelse, glemte baade af Gud og Mennesker. Hør disse tunge Klagetoner fra de gamle iødiske Digtere og Seere:

"Mot af Plager er min Siel, og mit Liv er kommet ned til de Dødes Rige. Reg agtes lige med bem, fom fare indi Sulen, jeg er fom en Mand uden Styrke. Iblandt de Døde er jeg løst fra dig, som de Ihjelflagne, der ligger i Braven, hvilte du itte mere tommer ibu, og fom er adftilte fra din Saand." "Mon du gjør Undergjerninger for Døde? eller mon Dødninger staa op og prife dig? Mon der fortælles i Graven om din Miftundhed, om din Trofasthed i Fordærvelsen? Mon din Undergierning bliver tjendt i Mørtet, og din Retjær= digbed i Forglemmelfens Land?" (Pf. 88, 4-5; 11-13). "Ihi i Døden er der ingen Erindring om dig; hvo vil prife dig i de Dødes Rige?" (Bf. 6, 6). "Spad Binding er der i mit Blod, i at jeg farer ned i Graven? mon Støvet vil prije dig?" (Pf. 30, 10). "Itte de Døde love Herren, itte nogen af dem, fom fare ned i det Stille." (Bf. 115, 17). Dg Job tlager: "Er mine Dage itte faa? - han (Gud) holde op, han lade af fra mig, at jeg kan blive lidt glad, førend jeg gaar bort for ikke at vende tilbage, ben til Mørkets og Dødskinggens Land, til et Land med Mørke som Mulm, med Dødsfingge og uden Orden, og hvor det ffinner, som Mulmet ffinner." (30b 10, 20-22).

"Som Dhrene dø, saa dø Mennestene, og een Aand have de alle; og noget Fortrin fremsor Ohret har Mennestet itke; thi altsammen er Forsængelighed. De fare alle til eet Sted; de er alle blevne af Støv, og de vender alle tilbage til Støvet." (Præd. 3, 19—20). "For alle dem, der leve, er der Haab; thi en levende Hund er bedre end den døde Løve; thi de Levende ved, at de stal dø; men de Gode ved itke noget, og der er itke hdermere for dem nogen Løn; thi glemt er deres Jhusommelse." (Præd. 9, 4—5). Hvor uendelig trøstesløst er itke dette! og hvilken grufuld Skygge kastes itke over Døden!

Efter Berørelsen med Perserne straalte der som et mildere Lys ind over Styggetilværelsen efter Døden, og paa Jesu Tid (se Parabelen om den rige Mand og Lasarus) talte man om et godt Sted i Scheol, Paradiset eller Abra-hams Stjød, hvor man havde det lykteligt, og et Pinested, hvor man led Smerte. Ja Farisærne lærte endog en Legemets Opstandelse og det i den krasseste Form, mens Sadducærne, de konservative Jøder, nægtede Opstandelsen.

Det var Jesu Aabenbarelse efter Døden for sine Disciple, som gav disse en sitker Forvisning om Aandens Eksistense ester Døden, som dermed borttog Dødens Rædsel og Braad og lod dem glade og seierssikkre drage ud i Verden med Evangeliet om Aandens Opstandelse, et Evangelium, der naaede sit mest jubstende Udtryk i Pauli bekjendte Ord: "Død, hvor er din Braad! Dødsrige, hvor er din Seier!"

Den Forfølgelse og Lidelse, som de første Kristne var udsatte for, gjorde ogsaa sit til at betage Døden dens Rædsel. Livet blev dem en saadan Smerte og Plage, at de saa hen til Døden som en Befrier; thi de forventede allesammen Glæden og Seierskronen efter Døden. Ja mange søgte endog sygeligt efter Martyrdøden. Men da Kirken var kommen til Ro, var bleven den seirende i Verden ved at gaa paa Uktord med Hedningesamfundene, havde indrettet sig lunt

og godt som Statskirke, saa kom dette Spørgsmaal om Døden, og hvad den bragte, igjen, frataget Forfølgelsens og Marthroommens Glorie. fristne Kirke havde, ved at bygge paa Paulus istedetfor paa Jesus, sveget sin Mesters Grundsætninger. Istedetfor at lægge Frelsens Grund for alle i Raratteren, i Livet og Gjerningerne, havde man lagt den i Tro paa Berfonen Jesus og paa Kirkens Dogmer. Og da Rirken nu ikke kunde blive enig om disse Dog= mer, men førte en rasende Krig om dem, og hver Kirteafdeling betragtede fin Opfatning som den eneste rette, saa førte man derved en ny Rædsel over Døden. Den athanasianste Troesbetjendelse flog fast, at hver den, som ikke troede som der ftod, git til et evigt Helvede, og nu er der forhaabentlig intet dannet Mennefte, felv mellem Ortodokje, fom tror længer paa dens felvmobsigende, taabelige Sæt= ninger. Den tatholite Rirte flog faft, at "udenfor den fandtes itte Frelje", og de lutherife og reformerte Kirker ffjeldte Baven ud som Antikrist og Katholikerne som Djævelens Born. Saalænge man vil fremstille en vis Troesopskrivt som Doren til Salighed, tommer man at folde Dødspieblitket med Rædfel; thi Sporgsmaalet tommer uvilkaarligt: Ran jeg nu bære vis bag, at jeg bar ben ene rette Tro? har itte Ratoliterne hellere Ret eller Methodisterne eller Adven= tisterne? Bentes en stokortodoks Prest til en unitarist Dødsseng, saa vil han fige til den døende Mand eller Kvinde, jelv om de var de frommeste og bedste, ut de maatte omvende sig og tro paa Jesu Forsoningsblod, før det blev forsent, ellers git de til Helvede, og derved kafte Rædfelens Uvished ind over Døden. \*) Jeg har hørt fra faa mange Hold, hvorledes vore ftandinavift lutherfte Brefter iallefald misbruger Dødssengens Svitidelighed, den Stund Legemet og Aanden i Allmindelighed er svage, og Nerverne ophidsede og usædvanlig følsomme, til at ffræmme de Spae op, saa de ligger og sveder i deres Senge, ved at male op for dem Helvedes Binfler og derved giøre Døden tufindfold rædfelsfuld. Jeg ved, at de har staget pag Gravbatten og med toldt Blod affagt den Dom, at den Afdøde ufeilbarligen nu var i det evige Helvede, og det mens den Dødes Slæat= ninge og Benner ftod rundt og hørte paa. Gligt burde være ftrafbart, og en faadan Preft kunne dømmes som en Forbryder. Svilfet Brængebillede er itte dette af den Kriftendom, som stal afbryde Dødens Braad.

Den Lære, som ogjaa Theologien har opfundet, at ved Døden affiges den uundgaaelige Dom, enten gaar man til Himmels eller saa gaar man til Helve=

<sup>\*)</sup> En unitarist Prest beretter netop et sadant Tilsælbe fra Los Angeles. Han var hentet til Dødsleiet af en af sine Menighedslemmer, men da han kom der, fandt han tre Baptister, som ortodokse Benner af den Cøende havde ukaldet sendt ham paa Hasen, og disse tre var nu i fuldt Omvendelsesarbeide. En af dem laa knælende ved Sengen og truede og dad ham for Guds Skyld, før det var forsent, tro paa, at Jesus var Gud, som havde vastet hand Synder rene ved sit Blod o. s. v. Den Syge var bleven rent nervøs og dad om at faa dø i Fred, da hand egen unitariske Prest kom og sik Troesiverene at forstumme. Han tog den Syges Haand talte om Gudd Rjærlighed, som ikke kan forlade En, men følger En endog ind i Dødend Skyger. Den Syge trykkede hand Haand og sagde: "Dette var godt, nu har jeg Fred."

des, der er ingen Mellemting, ingen Udvikling, ingen Forandring mulig — den er ogsaa stikket til at skabe Rædsel over Døden. Katolikerne har forsaavidt mild= net den, som de har en Stjærsild, hvori Sjælene luttres, hvis der er Haab om Forbedring for dem. Men jeg forstaar ikke, hvorledes en Person, som virkelig tror paa dette, kan føle sig lykkelig hverken i Livet eller Døden. Thi om end han selv kan bjerge sig og føle sig sikker paa, at han har bjerget sig over paa det rette Sted, saa har han saamange Slægtninge og Benner, som han har været bundet til i Livet med mange dyre Baand, om hvem han kanske ikke kan være saa sikker. Og selv om han ogsaa djergede disse over, hvilken egoistisk Salighed er ikke det at føle sig lykkelig, uagtet man ved og ser, at Størsteparten af de Mennesker, de Brødre og Søstre, med hvem man har levet og virket, er kastede ned i et bundsløst, evigt Helvede.

Hoorledes man fnur og vender paa det, saa tan ikke den ortodoffe Lære om disse Ting andet end kafte Rædsel og Uvished over Dødssengen og forbittre Livet for de Gjenlevende. At tro, at der er et e vigt helvede, hvori Gud tillader, at Storstebarten af Menneskene gaar ben til haablos, redningslos Pinfel; at tro, at ingen tan bære sitter for Helvede, hvor udmærtet man end er, fordi det kommer an paa at kunne den reite Troeslekse, og det er ikke godt at vide i al denne Mangfoldighed af Setter, hvad som er den rette, da hver paastaar det om fin; at tro, at om man har taget Reil, faa gives der efter Døden ingen Mulia= hed for at vælge opigjen; thi i Dødsøieblikket afgjøres det, enten du fkal gaa til Himlen eller Helvedet - alt dette er saa grusomt og trøstesløft, at det maa fylde hver Dødsftue med Rædfel og giøre Religionen til Menneffets værste Plagegand. Det klinger derfor faa førgelig tomift, naar man paaftaar, at den liberale Op= fatning af Religionen kan være bra nok at leve paa, men den forflaar ikke i Døben. Sig mig, finder I nogen Troft for den Døende i det, at det er mu= ligt, ja fandspnligt, at han gaar til Helvede, at har han itte den rette Tro, saa gaar han der fikkert, at der intet Balg vil blive for ham berefter? Jeg finder det virtelig itte. Jeg fpnes, det er grufomt, fælt, ukrifteligt altfammen. det affætter Bud som Kjærlighedens og Allmagtens Gud. Det giør Gud til en unkelig Pjalt, som ikte tan bjerge fine egne Stabninger, uagtet ban figes at være almægtig. Det giør Bud til en grusom, hebnajerrig Inran, som kan tillade, ja glæde fig i fine egne Børns Smerter og Strig i al Evighed, gjør ham lavere, raaere, hjerteløsere, end det mest nedværdigede Menneste; thi dette vilde tilfibst fole Medlidenhed med fit lidende Offer. Og det nagtet Bud kalder fig Kjærlighedens Fader. Men har da 3 Liberale noget bedre at byde ved Døds= leiet? vil vel Nogen spørge. Ja fandelig, vi har det. Hvad lærer da 3?

Bi nægter først den bibelste Sætning, at "Døden er Syndens Sold". Den ortodokse Opfatning af Døden er klart fremkagt i følgende Ord af Paulus: "Synden kom ind i Verden formedelst et Menneske, og Døden formedelst Synsten, og Døden trængte saaledes igjennem til alle Mennesker, idet de syndede alle." (Rom. 5, 12.) Paa denne Sætning kan vi sige, at hele den ortodokse

Frelsesplan er bygget. Denne Sætning udtaler flart, at Mennestene ikte vilde have døet, om ifte Adam og Eva havde fyndet. Men dette tror vi itfe er fandt; thi det strider baade mod Naturens Orden og mod felve den ortodotse Theologi forresten. Bidenftaben har godtgjort, at Sistorien om Mam og Eva, dette at vi er udgaaet fra blot et Menneffepar, bare er et fmutt Cagn, der indeholder mange dybfindige og interessante Tanter, og at altsaa alt, vi har bygget paa den Fortælling, betragtet fom virkelig hiftorie, ramler med felve Grundvolden. Og hele Naturens Orden med Vinter, Baar og Sommer og Host synes at tilkjende= give, at Univerfets Love er grundlagte paa Død og Opstandelje fra først af. Det vil være umuligt at antage, at Bud rnftede bele Berdens en Gang lagte og ordnede Grundvold, fordi Eva og Adam var ulydige og fpifte af den forbudne Frugt. Det er meget rimeligere at antage, at Døden, ligefaavel fom Livet, bar villet fra førft af af Gud, og var en Belgjerning, en Kjærlighedsatt af ham, og har intet dirette med Synden at gjøre, ftjønt den fremftyndes af denne ved at der drives Engdomsftof ind i Blodet gjennem den. At felve den friffne orto= dotfe Theologi tommer i Strid med fig felv paa dette Buntt, tan fees af. at først saa lærer den, at Døden er en Følge af Synden og er almindelig, fordi Synden er almindelig; men fiden faa lærer den, at alle vore Synder er afvaftede, er borttagne ved Zesu Blod, saa at de, som tror paa ham og tilegner sig hans Fortjeneste, er rene og syndeløse i Guds Dine. Men da skulde jo disse sidste ogsaa bære fritagne for at dø; thi Døden er kun en Straf for Synden, maa altfaa fun tilhøre dem, der vedbliver i fine Synder, itte dem, der er befriede fra Synden. Ittedestomindre fer vi, at ortodokse Folk dør ligesaa vel og ligesaa fort som vantro. Ja selv den frommeste Engel paa Jorden butter under for denne uundgagelige Gjæft og det af de felvjamme Sygdomme fom den bantro og gudløfe. Hvis Døden er en Straf for Synd, hvorfor ftal da de, fom har modtaget Befu Offer, der ifulde fri dem fra Epnd, fremdeles ftraffes?

Nei, Tøden er en venlig Gjæft, en Befrier, sendt af Gud i Ajærlighed, naar denne Materiens Mastine, vi kalder Legemet, itse længer vil arbeide, som den skal, men volder os Pine; den er et kjærligt Moderbryst, som ræfter sig selv frem til Næring for de kommende nye Liv; thi intet af det, som smuldrer i Døsen og Opløsningen, selv ikke Bladet i Skogen korgaar sporløst, men det lever videre opløst i andre Vestandele, der giver sin Part i Aredsløbet af det store, aldrig sluknende Liv. Den er ikke en grusom Tilintetgjører, nei den er kun en venlig Tørvogter, der aabner Porten til en anden og bedre Tilværelse for den Sjæl, som har stundet efter høiere Liv, og til et Luttrelsers Arbeide for den Sjæl, som har fornedret sig, og som ikke kunde sinde frem til sin Bestemmelse under Jordelivets Betingelser. Vi Liberale tror, at Menneskets Nand er en Insist af Guds egen Nand, og at den derfor ikke fan fortabes eller dø, om end Legemet visner. Vi tror, at sassandt Gud er Kjærlighed og Umagt, vil han drage Omsorg for, at denne Gudsspire i os saar Betingelser til at udvikle sig i, som er de bedst mulige, og kan den ved Medmenneskers Synd og Lanskel ikke saa

dem her, saa faar de dem histoppe i en Række af Udviklinger, som der foregaar. Naar Menneffet er en Stabning, som af Gud bar faaet Naadegaven af at fremme fin Udvitling gjennem frit Balg, faa folger det af fig felv, at Bud altid vil førge for, at det har Unledning at gjøre Balg, og vælger det galt, at det faar ny Unledning at vælge rettere, og det i en altid fortløbende Ræfte, indtil Menneffet har naget fin Bestemmelse gjennem Selvbestemmelse. At tro, at Gud har fat Menneftefjæle ind i Berden, og det ofte i de lavefte, raaefte Omgi= velfer, for at dette forte Jordeliv, en 30-60 Aar ftulde være bestemmende for disse Siceles Belfærd i alle Evigheders Evigheder, det er itte blot utænteligt, men det er grusomt, bet er aldeles uforenetigt med Tanten paa Gud som Kjærlighedens Rei dette, at felv den laveste og usleste Mennestesjæl itte kan undgaa Buds Riærlighed, men at denne følger ham og gi'r ham Unledning til Balg, ifte bare ber men bisfet, bestandig, indtil han bar fundet frem, det er en velfignet Tante, og den eneste, som staar i Overensstemmelse med vor Tro paa Gud fom Riærlighedens Fader; det er den enefte, fom tan borttage Dødens Rædiet og Gru. Du Moder og Fader, som sidder og sørger over en vanartet Gøn eller en Datter, fom tom paa Afbeie og døde midt i fine Synder, tro itte, at Saabet er flutt for dem. De er Guds elftede Børn fremdeles, felv om de itte vilde vide af ham, Buds Riærlighed følger dem, hvor de er, og om de end har draget megen ungdig Lidelse over fig felv, saa vil netop denne Lidelse være Aarsag til deres Omvendelse og Forbedring. Og ligesom de hernede var omringede af Eders Bønner og Formaninger og af gode Lenners upaaagtede Raad, saa stal de ogsaa hisset være omringede af gode Indbydelser, tjenende, venlige Nander, fendte af Bud til at bære deres Beiledere og Opdragere, der hvor de nu vandrer i Ensomhed og Mørke, plagede af Samvittighedsbebreidelfer. Da 3, fom har miftet Riære, om hvem 3 ved, at de var Buds fande Børn, fordi de elftede ham ved at være gode bernede, forg itte felvtjærligt over Stilsmisfen fra dem; thi fom Paulus figer: "Dine bar itte feet, beller itte Dre hort, beller itte er bet opkommet i noget Mennestes Hierte, de Ting, som Bud har beredt for dem, der elfte ham" (1 Kor. 2, 9). En Herlighed venter os, fom vi ikte giør os nogen Tante om. Der ftal aabnes for vor torftende Mand Rige efter Rige med nye Opdagelser, vor Nand ftal føle fig let og fri, efterat have fluppet alle de inørende Baand, hvormed Legemet bandt ben. Befriet fra Snadom, fra Sorg, fra Smerte er den iftand til fuldtud at nyde al Naturens faavel fom Mandens Ber= lighed, den tan foge Samfund med Mander, den har elftet hernede, beriges af beres Tankevæld, unde Farver, Lus, Mufit, Sang, Tale, Ideer i en Grad og under Omgivelfer, vi itte giør os nogen Ide om bernede. Det er itte alene et fantaftift Saab dette, men det ftemmer overens med, hvad hundreder og tufinder af falige Aander har meddelt os om deres Tilftand hisset. Og til al benne Ber= lighed er Døden Adgang. Ran itte en flig Tro, en flig Bished afftumpe Odden af ben Smerte, fom tanfte for mange vil gaa fornd for Dødsøieblittet? tan itte denne Anndens hoie Blade overftraale Rervernes Smertesfittren? Jo, en flig

Betragtning af Doben er iftand til itte alene at borttage dens Gru, men at lade os længes efter ben fom en tiær Ben og Befrier, der ftal gabne os Beien til en lang, deilig Reise. Ja, jeg vil tilftaa det for Eder, Benner; jeg længes ftundom faa stærkt efter Døden, at det næsten blir svgeligt. Dg det nagtet jeg vel er Inttelig fom faa Mennefter. Men naar jeg fer al denne Raahed og Løgn og Hytleri og Dyrifthed og Grifthed og Grusomhed rundt om mig; naar jeg fer de fortvivlede Tilftande, Mennettene har bragt over sig ved frivilligt Balg, naar min Nands Nerver frymper fig ved al denne raa Berørelse, naar jeg overvældes af alt dette novertommelige Arbeide, fom ligger for os - aa, faa ønfter jeg mig mange Bange, at jeg tunde flygte fra det Bele til ren Luft, rene Omgibelfer, til Forstaaelse og Harmoni og Glæde, til det evige Aandens Rige, som Døden stal aabne for mig. Dg faa faar jeg bafte og bale hernede, faalænge det gaar, og glæde mig til den ftore Reise, der stal aabne saa mange Undere for mig og løse jaa mange Gaader; da jeg kanske skal faa sine Traaden i den Birbar af Me= ningaløshed, fom jeg ofte innes Livet hernede er. Ja, velkommen du min dei= lige Fødfelsdag, fom andre talder Døden, men jeg talder Livet, mit nyfødte virkelige Liv, og lad mig vente dig med Taalmodighed, du venlige Engel fra det Høie!

Lad saa de Ortodotse sidde stjælvende foran Døden syldte med hemmelig Gru; lad dem sige med Luther: "Det kunde være en let Ting sor en Kristen at lide og overvinde Oøden, hvis han ikke vioste, at den var Guds Brede." Vi tror ikke paa nogen Guds Vrede, vi tror paa Guds uslukkelige Kjærlighed. Vi lader os ikke sange af jødisk eller middelaldersk Theologi, men vi følger den Rækte af udmærkede Alander af alle Racer, som har udtalt sig lignende om Oøden som vi. Vi siger med Paulus, at "det at dø er en Vinding." Og vi tror, at vore saakaldte Oøde er i Guds sjærlige Varetægt; vi tror, de er usynlige om os og sølger os; vi tror, at skjønt Oøden tager bort fra os midlertidigt deres Ansigt, tager den ikke bort fra os deres Kjærlighed. Og derfor betragter vi ikke Oøden som vor Fiende, men som vor Ven, en Vefrier sor mange trætte Sjæle, en Trøster sor mange bedrøvede Sind, en Portner til de evige Rigers Herlighed. Qad os derfor gjøre os særdige til at dø ret, ved at le ve ret, og gjøre dor Pligt hernede. Da bryder vi selve Odden af dens Øru, og lægger os med Taken Gang i dens Arme.

# Siver Reiseren bet, som Reiserens er, og Gud bet, som Guds er.

(Antaarsbag.)

Tetst: Math. 22, 15-21.

Bi begynder i Dag bet nye borgerlige Uar, og der paatvinger fig uafvifelig den Tanke hos felv de fløveste blandt os: "hvad skal det nye Lar bringe mig? hvorledes vil jeg ftitte mig i det nue Mar? vil jeg votse aandeligt eller gaa til= bage? vil jeg være fug, frift, luttelig, uluttelig?" Der ftormer hundreder af Spørgsmaal ind paa os, og vi tan itte besvare nogen af dem. Bi ftirrer ud i en Tagge, og Bud fte Tak, at vi ikke tjender Fremtiden. Det sparer os for mangen vaagen Nat, mangen Engstelse, mangen Grublen. Men ruftet bor vi være til at tage imod, hvad det nye Aar bringer, enten Medgang eller Modgang, enten Sorg eller Glæde. Og da ved jeg ingen bedre Tetft at fætte paa det npe Mar end disse Ord af Jesus: "giver Reiferen det, som Reiferens er, og Gud det, fom Buds er". Siftorien, fom gab Unledning til disfe berømte Ord, er upperlig. Det er paa den fidste Baaftefest i Berufalem. Farifæerne og beres Slæng vaager med Forbittrelfens Gløghed over hver Zesu Bevægelse, hvert hans Ord, hver hans Sandling, for at gribe ham. Nu har de optæntt en ganfte liftig Plan. De føger at faa ham til at udtale fig offentlig i Dagens brændende Bolitik, Spørgsmaalet om, hvorledes man fkulde forholde fig ligeoverfor Romerne, Landets Undertrottere, og ifær da i Stattesporgsmaalet. Det var forbudt i Moselov for Jøderne at svare Stat til andre Nationer; bet var et Tegn paa Fornedrelfe, paa Underkastelfe, og dog maatte de nu gjore det. Denne Stat habede de, ligefom de hadede Romerne. Svis Befus nu havde fvart et bent Ja paa deres Spørgsmaal, om man fulde fpare Stat til Romerkeiseren, faa var Folket blevet rafende, de som hemmeligt holdt ham for Messias; thi Mesfias var jo netop den gudsendte Forer, som ftulde aftafte Romeraaget. Vilde nu Jesus befale dem at vedblive med denne Stat, bevifte han jo derved, at han flet ikke var Mesfias. Da paa den anden Side, bvis han fvarte et bent Nei. man fluide itte betale Statten, faa vilde der være not af Gladderhanter, fom vilde rende med dette til Landshovdingen og fkrige op, at Zefus nu ftod og prædikede Revolution og Ulydighed mod Dvrigheden. Planen var godt udtæntt, Dieblittet vel valgt paa en Paaftefest, da der var en Masse Folt i Byen, og da Jesus var omringet af en lyttende og ventende Stare. Og for at faa et endnu mere uftyldigt Stin, for at det flutde fe ud, fom om dette var et Spørgsmaal, der længe forgjæbes bar distutteret om mellem de Lærde, og som man derfor nu ouftede at hore Jefu Mening om, faa tiltaler de ham yderst smigrende, som om de erkjendte ham som Profeten og Bisdomslæreren, bvis Ord folgelig havde Antoritetens Begt: "Mefter, vi ved, at du er fanddru og lærer Guds Bei i Sandhed og ftjotter om Ingen; thi du aufer itte Mennesters Berson".

Jesus gjennemstuer dem pieblitkelig og viser det ved at tiltale dem: "I Dienskalke, hvi frister I mig?" Men hvad Farisæerne ikke havde tænkt sig var,

at der kunde gives endnu en Udvei, nemlig at hver fkulde faa fit. Brugte de Reiserens Benge, hvor hans Billede ftod stemplet paa, saa var det retfærdigt, at de fvarede ham Statten i hans ftemplede Giendom. Bed dette fit mærtelige Svar tilfjendegav Jesus som fin Mening, at man bør adlyde det Lands og den Regjerings Love, som man hører til, selv om man ikke liker disse Love. Han erklærer derved ligefrem, at han ikke bar kommen for at vække Revolution mod Romerne. Selv om denne tunde bære undftylbelig, ja berettiget, bar det dog itte derfor, han var tommen til Jorden. Han var ingen Krigens, men en Fre= dens Mand. Den Krig i Tantens Berden, som han vatte, ftulde udtjæmpes med Nandens Baaben alene, itte med Jern. San billiger itte mange af Anartisternes Paastande, at man har Lov at mode Bold med Bold og anvende Enigmord og Dynamit for at fremme fine Henfigter og omftyrte de bestagende Love. Han betoner Lydighed mod den verdslige Obrighed, naar denne ikke trænter med Bilje Foltets andre Love og faaledes bryder ned fine egne Grænd= fer. San har ingen Ting imod at stræbe efter at faa uretfærdige Love foran= drede, men lad det fte ad Fredens Bei. Taal og tilgiv Fornærmelser heller end at hævne dem, det er Zeju land. Som fuldblods Iøde følte han ogfaa Braad= den af den Pompgelse at maatte trælle under et andet Folk, berøvet fin Frihed; men faa længe fom dette Folk forholdsvis lod dem i Fred med deres Religion og Folteeiendommeligheder, jaalænge var der ingen Grund til Revolution. Der var en anden Ting mere vigtig for ham end den ydre Politik, ja altopflugende vigtig, og det var Forholdet til Bud. "Giv Gud det, som Guds er", saa vil du ogsaa lære at give Reiseren, hvad Reiserens er. Det var Gudsforholdet, Jefus betonede, han bar en religiøs Meformator, itte en verdslig. Guds= forholdet var for ham alt - dog itte faaledes, at han foragtede verdelige Ting, men hans Interesser laa itte der. Og det var en ganfte anderledes ftor Ting at lære fine Landsmænd, hvorledes de fkulde være Guds rette Børn, end at op= hidse deres politifte Sad mod Momerne. Alt han itte foragter Reiseren og Lo= vene vifer sig jo netop deri, at han opfordrer sine Landsmænd til at vise bem Endighed. Der er dem, som har bidt fig fast i disse Ord og vil deraf drage den Slutning, at en Rriften itte bor befatte fig med Politit eller verdslige Ting; naar han ærligt og redeligt fvarer fin Stat, faa er bet alt, han ftylder Staten, hans enefte Pligt mod denne. Reften er hans Bligt mod Bud. Fædrelands= tjærlighed er bare Enaf; thi en Kriften har tun at clife fit him melfte Fæ= dreneland; at sunge Fædrelandsfange og deltage i politiste Foltemøder øger bare (fins verdelige Gind; man bar jo Salmer og Bibelen, man behover itte anden Literatur. & fjender formodentlig den Glags Rrifine.

Men at benytte Jesu Ord til en saadan Slutning er ligefrem Tissnigesse. Her staar itse et Ord om noget saadant. Bi ved tvertimod, hvor Jesus elstede sit Fædrelands Proseter og Digtere og eiterer dem og bygger sit Program paa deres og fortsætter deres Verk imod Presteherredømmet og de udvortes Ceremonier. Og disse Proseter var jo netop Politisere, elstede sit Fædreland med en

brændende Kjærlighed og greb aktivt ind i dets Stjæbne. Tænk bare paa Jeremia Begrædelsers Bog, hvilket Fond af Omhed og Fædrelandskjærlighed kigger ikke begravet der. Fordi om Jesus her skiller mellem den verdslige Herre, Reiseren, og den aandelige Herre, Gud, mellem Stat og Kirke kan vi sige, sækter han derfor ingensomhelst Modsætning mellem dem, eller Fiendskab mellem dem. Tvertimod vil det vise sig ved Erfaring, at den, som rettelig kan give Gud, hvad Guds er, det vil sige er from, gudhengiven, ærlig, sand, frimodig, mandig, kjærslig, han blir ogsaa den bedske Borger, den som mest samvittighedskuldt vil give Reiseren, hvad Keiserens er.

Det førgelige er, at faa mange giver not Reiseren, hvad Reiserens er, det vil fige opfylder fine daglige Borgerpligter, men de glemmer at give Bud, hvad "Søger først Guds Rige og hans Retfærdighed, saa ftal ogsaa de andre Ting vederfaren Eder". Spad er det da, som er Buds? Bi tan ligesaa gjerne spørge: hvad er det, som ikke er Buds? Tror vi paa Bud som Staber af alt Liv, maa vi ogfaa tro, at alt tilhører ham. Li Mennester tilhører ham helt, med Legeme, Sial og Mand. Bi finider ham Regnftab for, hvorledes vi har brugt og vil bruge disse hans Gaver. Naar vi altsaa ftal give Bud, hvad Guds er, faa ftal vi give of felv helt hen til ham med Legeme, Sjæl og Nand. Dg hvad vil det sige, at give Gud vort Legeme? Det vil fige, at iaattage de Love, han har fat for Legemets Trivfel, Belfe og Stjonhed. Suft paa, at Eders Legemer er den hellige Alands Tempel, figer Paulus. Di er pligtige til at hoælve dette Tempel ftjønt og fundt til Buds Wre. Mange af de gamle Bedningefolt og ifær da Græferne var i den Brad forelftede i Mennestelegemets Stjønbed, at de formelig drev Afguderi med det. Formens Stjønhed blev alt for dem. Baade Kvinder og Mænd deltog i Gymnaftit, vastede og salvede sine Legemer hyppigt med Olje for at gjøre dem elastiske og smidige, og de Billedhuggerverker, dette Folt har ftabt, faa herlige, at de staar som novertrufne Monftre den Dag i Dag, vidner om dets Beruselse i Legemets deilige Former. Saa tom en Tid i den triftne Kirke, hvor man troede at skulle gjelpe paa Aandens klugt ved at vine oa spæge Kjødet, og saa fastede man og pidstede sig tilblods, og sant ned i Urenlighed, felv om det ikke git saavidt som hos Munkene paa Athos, der betragtede bet som en Synd at lade Band tomme paa fin Krop. Dette at foragte og banifjøtte sit Legeme og derved tro at vise Gud en Belbehagelighed, viser, hvor lidet man forstaar at give Bud, hvad Guds er, og det hævner sig. Thi Nand og Le= geme er faaledes fammenflettede hernede, at den ene lider med den anden, indbir= fer paa den anden. En fund Nand fordrer et fundt Legeme for at kunne trives. Den unaturlige Spægelse af Rigtet fremtaldte ogsaa en hidsig fanatift Nands= retning. Sammen med bette hang ogfaa Lopprisningen af ben ugifte Stand fom renere og bedre end den gifte, fordi man da ogsaa pinte sit Legeme ved at nægte det Tilfredeftillelfen af en af dets ftærkefte Drifter. Men denne fpgelige Behandling af Legemet hævner fig i en fygelig Nand. Bi ftal give Gud, hvad Buds er, og da han har givet of Legemet, ftal vi bruge det overensstemmende med hans Love og vogte det og pleie det. Frift Luft, varme Rlæder, tætte Sufe, Renlighed, Bevægelse i fri Luft, Turning, tarvelig, men rigelig Ræring, Wegte= stab, alt som tan bidrage til at holde Legemet sundt og tilfredsstille, indensor de rette Grændfer, Legemets Behov - er en Gudsdyrkelse, hører med til det at give Gud, hvad Guds er. Men de Mænd, som med Bilje nedbryder Legemets Sundhed, overdriver og overanftrænger dets Evner og Love gjennem Udffeielfer fom Drutkenstab og Losagtigbed, eller de Kvinder, som ved naragtige Moder fom hoie Hole næsten midt under Foden eller trange Snørliv lægger Spiren til vordende Sygdomme og bringer over fig felv ikke anede Ullukter, naar den Tid tommer, at de ftal blive Modre, de nedbryder Guds Love, Guds Mening med deres Legeme, de giver itte Gud, hvad Guds er. Raar vi fer, hvorledes Drutfenffab og Liderlighed har faaet Magt over Mennestene, fer paa de røde, oppustede Unfigter, paa de blege, indhulede, viene Kroppe med rode, vælstende Dine og væmmelige Saar, jaa innes det not itte at være overflødigt at raabe til Menne= ftene: giver Gud, hvad Guds er, ogsaa med Henson til Legemet.

Og hvad vil det saa sige at give Gud vor Nand? Det vil sige at hengive jig til ham helt og fuldt, at tage ham op i vort daglige Liv, faa at vi ved alt, hvad vi siger og gjør, spørger of selv: hvad vil Gud sige til dette? Med andre Ord at Maalestotten paa vore Ptringer og Handlinger ikke er den: "hvad tjener vi paa det! hvad bringer os størst Ros og Unseelse? men: er dette ærligt, sandt, retfærdigt? vil dette gjøre mine Medmennester godt? De Mennester, som for= staar denne Kunst bestandig at fritisere sig felv med Buds Dine, bestandig at fe fine handlinger i Buds Lys, bestandig at lægge 3dealets Maalestok over fin Bandel, de opover faaledes fin Samvittighed, at den blir som det fineste Barometer, faa at de ubevieft itte tan gjøre andet end det, som Meter, itte tan tale andet end Sandhed; de føler strats paa fig, naar de gaar paa Attord med Dm= givelserne, eller af Teighed eller for Fordels Styld undlader at vidne der, hvor deres Bidnesbyrd netop tiltrænges, og de ftammer sig. De tilkjæmper sig, ved altid at give Bud, hvad Buds er, en aandelig Fasthed, som volder Glæde og Sitkerhed i hele deres Optræden. Der staar uvilkaarlig Respett af den, som beftandig tor være fig felv, enten det bærer med eller mod Strommen; han faar felv af Modstanderne Beundring og Tillid, stjønt de maa betjæmpe ham. fom vil fnu Rappen efter Vinden, fom feigt vil hytle, naar han tror, der er Fordel i at gjøre saa, han er itte lyttelig, ftjønt han taufte midlertidigt tan erobre fig en anset Stilling eller nogle Benge.

Men den, som søler sig i Bagt med den Evige, den som har den gode Samvittighed at have gjort sin Pligt, den som dog søler, at han har sagt Verden
Sandheden, han nyder en indre Glæde og Ro, som intet i Verden, hverken Forfølgelse eller Lidelse eller Sygdom, kan fratage ham. Og om man end med
Jesus, overvældet af Smerte, mattet af Lidelse, kan skønne i et Dieblik: "min
Gud, min Gud, hvi har du forladt mig?" saa bøjer man dog næste Dieblik sit Hoved tilsreds i Tøden med et: "tet er suldbragt!" Ter var en Tid i Kristen-

firtens Siftorie, ben famme Tid, fom troede, man ftulde behage Bud bed at pidste og plage Legemet, hvor man tæntte, at det at give Bud, hvad Buds er, bestod i at træfte jig tilbage i Ortenen og Alostre, langt fra Berden og tilbringe fin Tid med at fynge Salmer og mumle Bønner. De havde en faa liden Foreftilling om Bud, at de bandt ham fast til Bibelens Blade eller til Bønnens Ord eller til Salmefangens Binger. De tænkte itte paa, at Bud bor i den hele ftore, vide Berden, ban bar ftabt, og førft og fremft i Menneftenes eget Bruft, og at man, naar man vil finde Gud, netop maa gaa ud i Berden mellem Mennefter og igge at faa dem til at give Gud, hvad Guds er. - At vije fin Kjærlighed til Gud er at vife den mod Mennester, at give (Bud, hvad (Buds er, er itte altsaa at affon= dre fig felv og føre et felvtjærligt, unpttigt Liv med Læsning i Bibelen og Bon: men det er at vie sine Kræfter til fine Medmennesters Bel. Den tom ret forstaar at give fig helt hen til Bud, han vil føle en Drift i fig til at give fig helt hen til Mennester. Derfor figer ogsaa Jesus, at det forste og store Bud er dette at elfte Bud af fit ganfte Hjerte, Sicel og Sind; men det andet er ligefom dette: "du ftal elfte din Næfte fom dig felb". Dg her tommer netop Sammenhangen mellem Guds og Reiserens. En, der vil give Bud, hvad Buds er, ved helt at vie fig til sine Medmenneffers Tjeneste, han vil tomme som Borger og Medlem af en Stat at staa Unsigt til Unsigt med dette Samfunds og denne Stats Love, fom Borgerne af Samfundet ved Stemmegivning har faget istand og bestemt fig til at Inde. Lad disse Love være flette, være utidsmæssige og udvoksede, saa= længe de endnu er eksisterende Love, bør de lydes, paa samme Tid som man bør arbeide vaa at faa dem forandrede. Anarkismens Theorier, om at hvert Individ fkal faa Lov at rore fig frit som han lyster, følge sin Naturs Rrav uden Ind= tkrænkning af nogen Lov, og at man itte behøver nogen Styrelse, kan være bra not, hvis man bor alene paa en øde O fom Robinfon Crufoe. Men hvor man bare kommer to tre Familier fammen, end fige da hele Samfund, fom ftal have Handel og Bandel med hverandre, da maa man træffe Overenstomster med hverandre, for at der ikke skal opstaa Trætte og Fiendskab, og da har man Povene. Ja i hvilkensomhelst kooperativ Fabrik eller Forretning maa der jo En vælges til at lede Arbeidet, ellers vil En drage en Bei, og en Anden en anden Bei, Arbeidet bor fordeles og ordnes - og da har man ftraks en Styrelfe, fom de andre frivilligt onffer at underordne fig. Der faar Flertallets Bilje giælde, felv om Flertallet er aldrig faa flet, fordi det repræfenterer de Flestes Bilje inden Samfundet, og det faar blive Mindretallets Sag at blive Flertal ved at over= bevise flere og flere om fine Theoriers Rigtighed, og fag fag gjort nye og mere tidemæsfige Love. Man bor give Reiferen, den ftore Reifer Loven, hvad hans er, forudsat naturligvis at denne Lov ikke vil tvinge mig til noget, der er ondt, der er ftit imod Buds Bud, faaledes fom jeg opfatter dem. Saaledes var Apost= lerne berettigede til itte at følge det Bud, fom forbød dem at prædite fit Evan= gelium; men de maatte ogfaa tage Følgerne: at blive hubstrøgne og udjagede. Bans Rilfen Hauge det famme, han maatte finde fig i at fidde 10 Mar i Fong=

fel, da Loven var, at ingen Lægmand stulde have Lov at prædise. Saaledes Rvæterne endnu hjemme, der blir arresterede og holdte i Fængsel, fordi de ikte vil blive Soldater og tjene sin Lærnepligt. De gjør Net i at nægte, saalænge det hører til deres Neligions Forstrifter, at Krig er Synd; men de maa ogsaa tage Følgerne uden at flage, saalænge Loven er saaledes. Saaledes Mormomerne, naar man vil tage Flerkoneriet fra dem. De maa sinde sig i Forsølgelse, naar de har slaaet sig ned i en Stat, hvor Engiste er befalet. Hvorsomhelst Reiser Lov vil tvinge mig at gjøre noget mod min Samvittighed, der saar jeg protestere, men maa ogsaa være villig at tage Følgerne. Der blir det for mig en Indtrængen af Keiseren paa Guds Enemærter.

Revolution er fun tilladt der, hvor Styrelsen bryder sine egne Grænser, ifte holder, hvad den selv har vedtaget, og begaar den sorteste Uretsærdighed istedetfor at bestytte Samsundets Medlemmer med Retsærdighed.

Man ftal give Keiseren, hvad Reiserens er, man ftal elfte fit Fædreland, beffytte dets Love, iøge at være en nyttig Borger, arbeide med alle sine Evner baa fin State Udvifling i det gode. Og det tan man bedft, naar man giber Gud, hvad Guds er, naar man er besjælet i Nand og Hjerte af hans Nand, dreven af Trang til at gjøre godt mod Medmennester. Den bedste Kriften bør pære den bedste Borger. Der er saa mange unge Mennester i vore Dage, som harme over og tjede ved den aandløse urimelige Form af Kristendommen, de er opbante med, har vendt al Religion Ryggen og nøier fig med at give Reiseren hvad Reiserens er; det vil sige de er lovlydige, retfkafne Borgere. Disse Mennester har frataget fig felv Menneftenes hoieste Lytte og Kraft, den religiose Tro og Begeiftring. De plyndrer fig felv iftedetfor at berige fig felv med landens bedfte Gie. fplder fig med Saan og Bitterhed iftedetfor med Kjærlighed, de mifter fin Tro paa Livet og Menneftene ved at mifte fin Tro paa Bud fom den altstyrende Kjær= lighedens Magt i Verdensmaftineriet. Bi vil ønste for dem i det nye Nar, at be maa komme tilbage eller rettere vinde frem til Gudstroen igjen, tom vil gjøre dem ftærkere, gladere, bedre. Og lad os faa alle arbeide for, at det nye Aar tan blive et godt Aar. Lad os hufte paa, hvad Robertson figer: "Det er ikke ved at angre paa bet, som ikke lar fig gjøre om igjen, at fandt Arbeide gjøres, men ved at giøre det bedfte ud af, hvad vi er. Det er itte ved at klage over, at vi ikte har de rette Redffaber, men bed at bruge de Redffaber, vi har, vel. Svad vi er og hvor vi er — det beror paa Buds Forsnn, Guds Arbeide, stjønt det tanfte bringes til at bli faa ved Mennestets daarlige Arbeide. Dg hvis man vil tage Sagen mandigt og flott, maa man fe Banftelighederne lige i Unfigtet og fe, hvad der fan blive gjort ud af dem. Liv, ligefom Krig, er en Ræffe af Mistat, og Det er itte den bedfte Rriften eller den bedfte General, fom gjør de færrefte falfte Stridt. Den er den bedite, fom vinder den meft glimrende Seier ved at overvinde Mistakene. Forglem Mistakene; fe at faa Seier ud af Mistakene."

Og saa glædeligt Nytaar!

# Bor vi anflage Gud for det Onde i Berden?

(Søndag efter Mytaar.)

### Tefst: Pf. 2.

Der er mangfoldige Mennefter, fom er blevne Budafornægtere paa Grund af al den Elendighed, som er i Berden. De fan itte rime den sammen med Tanken pag en almægtig og alkjærlig Bud. At de, som selv er dyppede ned i Elendighed, omfider tan mifte Taalmodigheden, mifte alt Haab og al Tro, bet tan jeg forstag. Ut de derimod, som selv har det godt, og som ved sin Dannelse. Tænkning og Læsning er iftand til at efterspore Rilberne til denne Glen= dighed, ftal antlage Bud for benne, tet forstaar jeg mindre. Der ftal adftillig grundmuret Tro til at holde Forvisningen om en fjærlig Fader oppe, naar man bare faar Slag, og de, som er fødte i Armod og Elendighed, som gjennem fine Omgivelser er holdte i Armod og Elendighed, som maa begynde og holde paa med hele sit Liv et glædeløst, haabløst Slid i Armod og Elendighed, uden Haab om at tomme ud af det; flide sig ud legemligt og aandeligt, bare for at faa Mad i Mund og ikke not af den heller, de kan not have vanskeligt for at fe et tiærligt Forinn. Ut faadanne Menneffer med bitter Epot vender fig bort fra en faataldet Kriftendom, famtaler om Brodertjærlighed, men prattiferer den paa denne Maade, — at de ler En op i Ansigtet, naar man taler til dem om en Bud, som førger for fine Børn som en tjærlig Fader, - det finder jeg naturligt. Bi finder ogsaa, det er saaledes. Læs Helen Campbels Bog: "Fattigdommens Fanger", og faml fammen alle de bittre, haanende Udtalelfer mod Gud og Mand, fom kommer fra disse Elendighedens Offere, og du ftal fe. Det er itte godt, at det er saa,, men det er naturligt. Svis disse Statkere tunde holde Saabet og Troen oppe, tunde lære at lægge denne fin Glendighed anklagende, itte for Buds Fodder, men for deres, der har bragt den over dem, nemlig deres Medmennesker, saa vilde de være bedre farne, saa vilde de have en Losstraale i deres mørke Tilværelse, en Glæde at se frem til, om ikke hernede, saa histoppe, naar de er flupne ud af Mennestenes Alør; saa vilde de have en guddommelia Sjælp der, hvor Menneftehjælpen fvigtede og gjennem Bon hidfe fin Fantafi og fin Tro, faa den holdt fig vaagen og varm, istedetfor at blive brukket som en vingestudt Fugl af Fortvivlelse og gispe mat i Døden. Men for deres Bedkom= mende, som selv har det godt, og som har alle Forudsætninger til at kunne efterspore Elendighedens Rilber, forftaar jeg som fagt mindre denne Budsfor-Og dog fer vi, at mange af vor Tids mest intelligente, mest varm= hiertede Mennefter har lidt Stibbrud paa fin Tro netop ber. Jeg er itte iftand til med min bedfte Bilje at forstag diese Menneffer; thi vi bar ber kun Balget mellem to Ting, innes det mig Enten maatte Menneftene vere blevne ftabte fom Maftiner, der adlød Rødbendighedens Lov, ligefom Blanterne og Stenen.

saaledes at de maatte tænke, maatte handle netop saaledes, ligesaa sikkert, fom at Planten maa bære bunden til den Plet, hvor den gror op, medmindre den ryktes derfra at Mennestehaand. Gler faa maa Mennestene være stabte med fri Bilje til at indrette fig, fom de felb Infter, dog altid faaledes, at de maa tage Følgerne af sine Sandlinger. 3 første Tilfælde, bvis Mennestet bar en flov Maftine, der gif, til den blev ftoppet, blev Mennestet ansvargloft; da fit Bud tage Stylden for alt, hvad som hændte i Mennesteverdenen. 3 andet Til= fælde derimod, hvor Mennestene har fin fri Vilje enten til at Inde eller trodse Guds Love og maa tage Folgerne af fine egne Balg, der blir Mennestet, og tun Menneitet, anivarligt for det Onde i Berden. De, fom vil anklage Gud for Elendigheden hernede, de antlager i Grunden fun Bud for, at han itte har gjort os til flove, tanteloje, uintelligente Maftiner, der uden Evne til Udvikling hvirvler rundt i blind Nødvendighed. Og hvem vil vel ønfte en faadan Tilftand, at Mennestet stulde fornedres lavere end Dyret; thi dette har dog i mange Retninger ogjaa en Slags Balgfrihed, - og føre en ensformig Plantes og Stens tilværelje? (Fr itte vor Balgfrihed til at tjene de forffjellige Guds Love, til at bruge eller og misbruge dem, er itte den bort Adelsbrev, fom haver of til Ctabningens Krone? Indeflutter itte den Arbeide og Udvikling, Triumfer og Fremadskriden, Liv og Mangeartethed paa alle Felter? fylder itte den Verden med Foretagiomhed og Stjonhed og Afveksling og Levelnft? Holder itte den vedlige i og Haabet om og Trangen til bestandig og bestandig forbedrede Vilkaar, ifte olene i det timelige, men ogsaa i det aandelige? driver itte dette os til at storme Simlene og erobre dem og vorde, som det nye Testamente udtrykte det, Bud lig? At tage Selvbestemmelsens Ret fra Mennestet vilde være at fornedre det, vilde forvandle Tilværeisen til en ensformig, glædeløs Orten. Men holder vi paa benne Selvbestemmelfegret fom vort dprefte Gie fra Buds haand, da maa vi ogiaa komme til at lægge al den Elendighed, som Menneskene har beredt sig ved fine daarlige Balg, der hvor de hører hjemme, nemlig for Menneftenes egne Fødder, og ikte for Guds.

Bed at forfølge Sporene af Elendigheden hernede vaa Jorden, stal vi sinde altid, at den er foraarsaget enten ved (kuß egen Skyld, eller ved Slægtens Skyld eller ved andre udenforstaaende Mennesters Skyld, og bestandig var unød vendig, noget som ikke var villet af Gud, men som var villet af Mennestene, der misbruge Guds Love og derfor strasses af dem.

Lad os tage nogle Etsempler og fe. Forst nogle af de daglige, vi jævnlig

fer for bor Dine.

Der har vi Drukkenbolten, som ruinerer sit Hem, som fornandler Livet til et Helvede baade for sig og for Hustru og Børn. Hvem har Skyld for, at han er en Drukkenbolt? var det en Naturnødvendighed sor ham at drikke fra først af? vilde, befalede Gud ham at drikke? sendte ikke Gud ham meget mere advarende Naad fra Benner, fra afskrækkende Eksempler? vidste han ikke, hvad det førte til, om han vedblev at drikke? Jo, han vidske det, men han valgte frivillig det at

driffe, at vedblive at driffe. Han maa altsaa tage Følgerne. Bi har seet selv de mest forhardede og haabløse Druttenbolte omvende sig og blive Asholdsmand, faadanne fom John Gough for Etsempel. Det toftede dem en rasende Ramp naturligvis; men de funde det dog. Det er faaledes ifte fandt, at man itte tan lade det være; men de, fom itte vil lade det være, faar bære Følgerne og itte anklage Bud. Gud har fat den Lov, at det Stof, Allfohol, har fin velgjørende Gjerning i Naturens ftore Susholdning, men naar det nydes til Overmaal af et Menneste, blir det Gift, som optærer hans Organer og forstyrrer Legemets, og derigjennem ogsaa Aandens, Birksombed. Bil man altsaa trodse den Lov, faar man bære Stylden for Følgerne felv. Gud har gjort En ftittet til Arbeide, og man tiener not til at have et forglost Udkomme, til at kunne have om sig en lyttelig Familie — men saa gaar man paa Brændevinssjappen med hele Fortjeneften, og Fattigdom fætter ind og Sngdom og huslig Elendighed. Ran da Bud hielpe for det? Er det itte Manden felv, som bar villet det saaledes, og fom frivillig, ved dette Balg, finrter andre i Elendighed med fig? Beg horte netop nu om en Mand her i Minneapolis, som tjente fine 31 Dollars Dagen og havde stadigt Arbeide; men fag drat han al Fortjenesten op, blev naturligvis afftediget og jaget fra Plads til Plads, mens Familien fant ned i den dybefte Elendighed og sidder nu og fulter. Men er det da itte Manden felv, som frivillig har valgt denne Tingenes Tilstand for sig og Familie, ved frivilligt at dritte? Men han har arvet denne Tilbøjelighed til Trit fra fin Fa'r tanite, vil du fige: han kan ikke hjælpe for det. Ru vel - felv om vi indrommer det, er det da ikke Faderen, som frivillig har finrtet fin Con ind i denne Ulntte? som letfindigt har gaget hen og faget Børn, uagtet han vidfte, at han forplantede fit Engdomeftof over paa dem? Forresten saa tror jeg itte, det er sandt, dette med arvelige Tilbojeligheder fom en Naturnodvendighed, der tvinger Efterfommerne ind i Synd. Spor ftærte arvelige Tilbojeligheder tan være, tan de dog mod: stages og talder En netop frem til des stærtere Bagt pag dette ene Buntt, fordi man bed, at Ens Friftelse vil ligge ber. Beg har tjendt Born af forhærdede Drittere, som er blevne saa opstræmte ved det daglige Enn af Fornedrelse oa Elendighed, hvori de er opvoksede, at de aldrig har smagt en Draabe stærtt, nagtet vi maa antage, at den arvelige Tilbøielighed til det stærke er medfødt hos bem, faa vel fom hos nogen. Den arvelige Tilboielighed blir aldrig nogen Naturnødvendighed, nagtet den blir en Undftyldning, om faadanne giver efter for Fristelsen. Hvert Menneste har et personligt Ansvar, som aldrig ophører.

Nu den som har ødelagt sig ved Kjonsudsvævelser, og som ender tanste i et Galehus. Læger har oplyst, at Størsteparten af Sindssyge er blevne det ved Kjønsudsvævelser. Stal Gud have Stylden for det? Vidste itse disse Men=nester bedre? Har de itse havt Advarsser not? De har frivilligt misbrugt en af Guds helligste Love, Kilden til den største Lytte, Kjærlighedens Lytte mellem Mennestene, og strøet denne Gave vildt ud for alle Vinde. Stal da Gud have Stylden for det? Stulde han, fordi at enkelte Mennester vildt misbruger Kjærs

lighedens Evne, derfor fratage Mennestene Forplantelsens Mulighed og derved lade Mennesteracen gaa under? Vor Digter Ibsen har i sine "Gjengangere" rystende malet for os Ræftevidden af denne Synd, idet en lovende, begavet Søn blir standset i sin aandelige Væfst, saar sin Fremtid brudt og blir en Idsid paa Grund af Faderens llosvævelser. Men stal Gud da have Skylden for denne Sønnens llintte? maa itte Faderen tage den? er det itte ham, som bærer Unstvaret sor, at han frivillig sorplanter Sygdomsstosset over paa sine ustyldige Estersommere og lader dem lide? Og alle disse, som letsindigen sætter væmmeslige Sygdomme paa dem, de stulde elste mest? er det itte dem, der stal have Stylden sor denne grufulde Forbrydelse? eller stal de have Lov bare at lægge den over paa Gud og saa selv gaa fri alt Ansvar? Nei, Benner, vil vi være retsærdige, maa vi indrømme, at alle disse Ting har Mennester gjort mod Mensnester med fri Vilje, uagtet de vidste bedre, og at altsaa de ogsaa faar tage Ansvaret.

Den Gang de forfte Setlere tom udover Prærierne ber, hørte vi meget om Malaria eller Sumpfeber. Børn blev revne vot i hundredevis, naar deres Forældre havde bosat sig i Nærheden af Myrlænde. Bar det da itte Bud, som bortrev disse Born? Rei, det var ifte. Der var ingen Naturnodvendighed for, at Bornenes Forwlore ftulde nediætte fig netop der. Af Naturhistorien maatte de tjende til, at det var farligt, og at der vilde fomme Feber, jaalænge til Sum= pene var drænerede og udtørrede og forvandlede til frugtbart Land. Men de vovede det frivilligt, lottede ved det rige Haab om udmærtet Avling paa disje fede Sletter, naar de først havde dampet ud fit Overflod af Kraft, og de er heller itte blevne fluffede. De har givet fin Helbred, de har offret Born for Eftertom= mernes Belftand, og det har lyttedes dem; men Offeret var et frivilligt valgt Differ. Dette uhnre Forraadstammer, som vi talder Umerita, og som Bud har holdt færdig for at ftaffe Bordens votsende Befolfning Mad, det har, ved at ligge udnrtet faalænge, famlet op flig Masse af nærende Stoffe, at Ildunftningen ofte blir farlig for dem, der forst vaager sig ind i dette Spistammer. Rjender man lidt til Naturens Love, vil man vide at vælge fit Opholosited paa en fitter Plads; men Uvidenheden dræber faa mange. Dm en Mand bygger fit hus oper et udbrændt Krater sag tan han itte antlage Bud for, at det bele ramler ned i Bulkanen, hvis denne atter kommer i Udbrud. Indbuggerne af Pompeji og Berkulanum kan itte bebreide Bud for, at de blev begravne i Afteregn, naar de med Bilje havde bygget fine Bper paa Bultanens Sider. Ligelidet fan Bebyggerne af Catania og de andre Steder, fom er bygget rundt 26tnas God, bebreide Bud, om de en Dag gaar under. De har modtaget Advariler not giennem delvis Odelæggelse af deres Byer.

Bi er omgivne af Sygdoms= og Smittestof. Meget af det stylder vi os selv gjennem vor frivillig valgte Urenslighed, gjennem daarligt Rloatvæsen, daarligt Madstel osv., men meget kommer ogsaa usvrvarende paa os, trods alle vore Forsigtighedsregler, f. Ets. den nu saa berømte Zæringsbacille. Vi sever

i en stadig Ramp mod disse ffjulte, ufnnlige Fiender, vi talder Batterier. nu maa vi itte glemme, at disse famme Batterier er Naturens ffjulte Belgjørere, at de frembringer de femiffe Processer, uden hvilke vi itte kunde leve, at de bevarer og forfvarer os mod mange Engdomme, paa famme Tid fom de ødelæg= ger os, hvis de kommer i for ftort Antal ind i vort Legeme uden der at finde den fornødne Modbalance. Indtil vi finder denne, finder den rette Modbalance, maa vi lide for vor Uvidenhed. Men netop denne Ramp for at erobre et Stytte videre, fætter Menneftenes bedfte Kræfter i Bang, og felve Engdommen fan have fin Belfignelfe i at udvitle Medmennefters Ombu, Auftrengelfe og Kjærligbed. hvilten Jubel hilfes itte hver Opdagelie, hvormed man venter at funne helbrede Tæring, denne rædfomme Sygdom, der river bort en Syvendepart af Mennefte= heden. De mange Offere for denne er dog itte fpilote; de har ophidset Menne= ftenes Unftrengelfer og ledet Videnstabsmændene paa Spor efter Engdommens rette Aarfag, og har man først fundet benne, er det vaniteligfte gjort. Stal man nu anklage Bud for Spgdommene? Jeg paaftaar, at Sngdomme itte er nødvendige; de er ikte overensstemmende med den Orden, som er onftet af Bud. Mange af dem er frivilligt valgte, trods vort bedre Vidende, ved at være uporren med vor Helbred og udsætte Legemet for Ting, det umulig tan taale, mange af dem skylder vi vor Uvidenhed. Men vi skal lære og har lært at underkue Eng= dommene mere og mere, eftersom bi lærer deres Marsager at fjende.

Spørgsmaalet blir: ftulde vi onste en Verden, hvori alt allerede var suldkomment og alisaa itte tunde udvitle sig, eller skulde vi onste den som den er, en
voksende, arbeidende, fremadskridende, tjæmpende Verden? Zeg tan itke tænke
mig det første under disse Omgivelser med Mennesker i Rjødlegemer, uden at forbinde dermed Eussormighed, Kjedelighed, Stivhed, Tod. Det blir atter igjen
Menneskeheden arbeidende under Nødvendighedens Lov og uden Spor af mulig
Udvikling. Den sidste Tilstand derimod indeholder sprudlende, sprettende, søgende,
sindende, opdagende og erobrende Liv, og jeg foretætter den, trods de mange
Ulemper, Sygdomme og fortvivlede Tilstande den medsører, fordi Menneskene
endnu er uvidende eller med Lisse misbruger (Kuds Love.

Man hører om Folk, som er komne paa den gale Hylde, som det hedder. Mange er tvungne der mod sin Vilje, og dem skal jeg tale om siden, men jeg tænster nærmest paa dem, som har bragt sig der selv frivilligt. De havde kunnet gjøre det udmærket som Haandverkere eller Farmere, og dertil var de skabte; men saa vil de absolut blive Kunsknere, Digkere, Musikere eller Malere. De har smurt sammen noget skrækkeligt Sludder, hvor Smør rimer paa Dor og Hjerte paa Smerke, og saa indbilder de sig, de er Digkere, eller saa har de tegnet af Ovnen hjemme i Dagligskuen, og Lærerinden paa Skolen har rost dem for det, eller de har klakket nogle røde, grønne og blaa Roser paa et Stab, og skræks indbilder de sig, at de er Malergenier. I har ingen Ide om, hvor jeg blir forfulgt f. Eks. med indsendte Manuskripter af Vers og Noveller, som jeg blir anmodet om at læse igjennem og hjælpe til at saa tryst; og naar jeg da siger, at det ikke

dur, da Fordringerne i vore Dage til Poesi er for store, saa blir de fornærmede og tror, det er Misundelse fra min Side. Der er ingen saa indvilosse og forselskede i sine Smørerier som halvdannede Mennesser, og istedetsfor at tage sig et dygtigt Arbeide til, saa gaar de rundt og driver som "misssendte Genier" og stjænder paa Berden og paa Gud, som har laget det saa, at Geniet ikke kan komme til sin Ret. Har saadanne Mennesser nu Lov til at anklage Gud sor sin Fattigdom eller sin Rangel? Nei, de har jo valgt den frivilligt, uagtet noget bedre stod dem aabent, bare paa Grund af deres Judbildskhed og Forsængeslighed.

Men der er andre, som er komme paa den gale Hylde i Livet, toungne der= hen af Noden. Der er Golt, fom f. Gts. har feet bedre Dage i det gamle Land, men kommer her og maa tage til med Wadearbeide og Kloakarbeide, hvortil de ifte er vante eller itittede, og vedblive dermed taufte hele fit Liv. Jeg har fjendt Farmere og andre, som bar været metaniste Genier eller havt færlig Begavelse i en vis Retning; men de har ingenting lært, de har ikke kunnet udvikle fin Bega= velse paa Grund af stadig Kattigdom, og Berden har mistet deres Tjeneste, og de felv har været ulukkelige til fin Dodsdag. Har nu ikke disse Ret at anklage Bud? Ja, har de det? Hvad Bud har gjort, er at give dem alle disse rige Evner: hvad Mennestene har gjort, er itte at ville se dem, itte at ville benytte dem. Hvem ital faa have Stylden, Gud eller Mennestene? Gud har ikke gjort Mennestene pengebegiærlige, baardhjertede, egoististe - Bud har givet dem Evner til Selvopoffrelje, til Medlidenhed, til Kjærlighed; men de har trodfet og mis= brugt disie Goner til at elike bare fig felv og fine daarlige, smaalige Interesser. Er saa itte dette Mennestenes egen Stold? Da vil man te paa alle de Sam= fundsonder, vi lider under nu: - Krigen, Fattigdommen, Kapitalismen -- er faa itte alle diese stabte af Mennester mod Bude Bilje? Er det naturnødven= digt, at Mennefter finder hverandre ihjel og lemlæster hverandre med Bomber og Dynamitpatroner, at Aprifer sender Millioner af Nationens bedfte unge Mand ind i Doben eller til hofpitalernes Lidelfe eller gjør dem til Krøblinger for Livstid, og det bare for et Trefigs Styld eller for et fornærmende Ords Styld eller for at rane til fig en ny Stribe Land af den Jord, fom er alles Gien= dom? (Fr det itte Mennefter, fom frivillig vælger disse Tilftande?

Og Fattigdommen? Behøver der være Fattigdom? er itte Jorden stor og rig not til at føde alle? tommer isse Fattigdommen af, at knettmænd har revet til sig det Land til Pengespekulation, som skulde være aabent sor alle? at kneskmænd i den Grad har glemt Broderskabets Pligter, at de benytter Omstændighederne til at tage en uretsærdig Part af deres Brødres Arbeide og tvinged em under sig? at de dræber Retsærdigheds= og Medlidenhedssølelsen i sin Sjæl og skaber Jorden om til et Helvede for sine Brødre og Søstre? Stal Gud have Styld sor, at Pennsylvanias Kulbaroner afstediger sine amerikanske Arbeidere og indsætter sattige Staftere fra kuropa, som vil trælle for mindre? at Millionærer tillader Sppiger og andre at arbeide for sig under ynselige Omstændigheder for en Sultes

løn, mens det ftod i deres Magt, at gjøre det huggeligt og godt for alle disfe Staftere, betale dem god Daglon og unde dem tilftræffelig Svile og fabe ud af dem talnemlige Benner istedetfor udpinte Fiender? Etal Bud have Etylden for de uretfærdige Love, fom Mennestene felv giver fig felv? ftal Bud have Stuld, fordi Stemmer lader fig tigbe, og Mennester bestitte, for at holde vedlige en raadden Politit? Er det Bud, fom vil den raadne Politit? er det Bud, fom tvinger Mennefter til at lade sig bestitte, eller som tilstynder Polititerne til at be= ftitte dem? Rei, det er Mennester, som vil det faa, trods Buds Bilje. fender Digtere, Tæntere, Bidenftabsmænd, Profeter befjælede af fin Hand, som udtafter store Planer og gjør nue Opdagelser, der stulde lede Masserne paa de rette Beie: men Mængden, ledet af de ugudelige Magthavere, ftener Brofeterne og forsfæfter dem, fom fendes til dem. Der ftaar mangen en Rriftus greedende over Jerufalem: "Jerufalem! Jerufalem! hvorofte vilde jeg itte forsamlet dine Born, som Sonen samter fine Anllinger under fine Binger; men 3 ville itte." Rei, 3 ville itte, der er Hemmeligheden. Mennestene har ofte bennttet de him= melfte Gaver, Gud har givet dem, til Oprør, til Ramp mod Gud, som i Sagnet om Lysengelen, der faldt, og Straffen er den famme det er et Forfog paa at giøre sig mer og mer til Djævle, og mange Mennester gjør sig til det. faa bagefter at tomme og beftylde Bud for det, at lægge disse Mennestedjævles Bjerninger for Buds Dør - det er uretfærdigt og ulogist, saalænge man vil beholde Mennestet fom et valgfrit Læfen.

Lad os heller takke Gud for Balgets Evner, Venner, og se at bruge dem ret og sa andre til at bruge dem ret. Det er bedre end at undskylde Sunden ved at gjore den til en Naturnodvendighed, som man lægger sor Guds Dor. Og saa tilgive du, o hellige og evige Gud, Mennesteslægtens Synder, og væt Kjæmspere, som kan oplade vore Dine til at se Sandheden og sølge den!

## Vor Ledestjerne.

(helligtrekongersbag.)

Tefft: Math. 2, 1-12.

Jeg tilbragte en Jul i Italien. Jeg var anmodet om at ffrive et Jules digt til den store Kest, som Standinaverne i Rom almindelig holder Juleasten. Og som jeg git der en deilig Dag paa Monte Pincio, Romernes mest pndede Spadseregang og en as de herligste Haver i Verden, som jeg saa udover Piniserne og Palmerne og de molrende Vogne og de legende Smaaborn og Peterstuppelens howlvede Tag i det Fjerne, ragende op som et Fjeld — kom der et Tigt rindende til mig, og jeg satte mig ned paa en as Havebænkene og skrev det ned. Nogle Vers af dette Digt lyder som følger:

Der er Fest over hele den vide Verden, hvor Juleenglen har bragt sit Bud, sijærlighedskystet fra Kjærligheds Gud, Lvset midt i vor travle Færden. Der er Fest for Stjernen, som lyste haa Taget, For Sangen, der kimer i Syd og Nord, at nu er der kommen Fred haa Jord, at Angsten har veget, Glæden har daget.

Hoer har sin Stjerne, og jeg har min, jeg tilstaar, jeg bøier mit Anæ saa gjerne for ham, som er brændt mig i Sjælen ind, den lise i Arybben, min Helt, min Stjerne. Jeg vælger hans Klude og taster Stasen, om end jeg kan resistere en Stund med Dogmehalm at saa stoppet min Mund og komme i Selskab med Ore og Usen.

Her har sin Stjerne. En har sin Kunst, En har sin Grublen paa Livets Gaade, En har sin Videnskabs tusinde Traade, der dirre og funkle i Taagens Dunst, En har sin Kamp mod de Læs af Løgne, der slingre sig med over Slægtens Spor, En har sin Elskedes lysende Dine, sin Tro paa Kjærligheds Under paa Jord.

Man famler, man føger, man finder, man fluffes, man falder, man reiser sig, nøler saa lidt, man tvivler, man harmes, man drives og puffes, men fremad bærer det Stridt for Stridt. Ja, fremad til det, som vi saa som Stjernen, der lyste over vort Tempeltag, der synger for os, at nu er det Dag, Dag for Hjertet og Dag for Hjernen.

Og over bort Tog mod Seirens Palmer timer i Dag over Syden og Norden, fignet med Klofter og fromme Salmer: Fred, ja Fred er kommen paa Jorden, Fred med de Sutkende, Stridende, Bange, fom tvivlende, føgende, længtende gaar, Fred med Kampens bloddryppende Saar, med Børnenes Jubel og Latter og Sange.

Og derfor, Brødre, vi samles gjerne til Julemindernes store Fest! Bi løste Bægret, hver for sin Stjerne, og samler mod den, som vi kan bedst, vi mødes i Tro paa Livsens Magter, vi vil løse det Bundne af Mørket ud; det er brudte Straaler fra samme Gud, som dirrer i hver, der Løgn foragter.

Det var Tankerne fra dette Tigt, jeg vilde tage frem her i Tag, siden vort Evangesinm fortæller os om Stjernen, som ledede de Vise fra Osterland til Jesubarnets Krybbe. Det er itse min Mening der kritisk at gjennemgaa denne Historie, eller udbrede mig over, hvad Slags forunderlig Stjerne det maatte være, som kunde staa og gaa ester Behag. Jeg vil barnslig holde mig til Tetstens Udtryksmaade. Se alle vi, som gjerne vil være med blandt Nanzdens og iske Kjødets Kjæmpere paa Jorden, vi har en Stjerne, som vinter og som seder os paa vor samlende Vei fremester, selv om den itse ligesrem seder os til Jesubarnets Krybbe. Den Stjerne er, hvad vi anser for Sandhed og Net. Og jeg vil vove den Paastand, at alle, som oprigtigen sølger denne sin Vedesstjerne, bøser i Grunden med de vise Mænd fra Osterland sine Knæ ved Jeiusbarnets Bugge.

Der er dem, som har valgt Stjerner at lose for sig, der ikke laaner sin Glands fra den himmelste Sol, men som tager sin suttende, rode, ustadige Ald fra den Lidenstad, der brænder i deres eget Indre. For Eksempel den Pengegriske, sor hvem Gulddaleren loser som en alt blændende Sol, den Losagtige, sor hvem Stjøgens tindrende Dine skinner som lottende Stjerner; den AGraserige, for hvem Magtens og Arens Krone funkler, saa han ikke agter, hvorsmange Livets Blomster han trakter ned paa sin Vei for at naa den; den Hænnegerige, hvem Hævnens slammende Sværd hindrer fra at naa Paradiset. Det er ikke disse Stjerner, jeg mener, naar jeg siger, at de leder Mennessene til Jesubarnets Krybbe; nei de leder dybere og dybere ud paa Fortvivlelsens Hængemyr. Naar jeg her taler om vore forstjellige Ledestjerner, saa mener jeg kun de Mænds og Kvinders, der higer opad, der tjæmper for, hvad de anser sor Sandhed, der søger at bøie sit Kjøds Lyster under Landens Lov.

Mennesset, hvor usselt det er, hvor lavt det end ligger, eier dog en Giudesgnist i sin Barm, der gjør det til et Barn af den evige Gud, og som lader selv Udskuddet sommetider søle dette. Denne Bevidsthed om vor Gudeherkomst er vort Abelsbrev. Det gjælder om, at saa denne Gudegnist til at brænde, saa den opvarmer hele vort Læsen. Da drives vi, sølende at vort Liv hernede kun er en Gjennemgangsport til det evige Liv, afsted paa Beien til vort Himmelshjem, og vi ser os om efter en paalidelig Ledestjerne, der kan vise os Beien over de mange Ufgrunde, over de uveisomme Orkener, gjennem de dybe, mørke Stoge, hvorover Beien gaar hernede. Og da gaar det med os, som naar vi stuer op mod Himmelhvælvingen i Binternatten; den er dækket af funklende Stjerner, der alle straaler med himmelsk Glans. Hvilken skal vi vælge af alle disse? det blir det store Spørgsmaal. Og vi vælger da den, der sor os skinner som Sandhedens Tegn.

I den bekjendte Siftorie om Jefus og Pilatus fporger denne fidfte: "hvad er Sandhed?" Ja hvad er Sandhed? — bet er bet ftore Spørgsmaal, som Mennesteheden har grundet paa, og vil grunde paa, til alle Tider. Der er fun En, der ufeilbart ved, hvad der i alle Tilfwlde er Sandhed, og det er den evige Sandhed felv, fom vi falder Gud. Bi Mennester, der er endelige og famler i Blinde, vi maa noie os med at gribe, hvad vi tror er Sandhed, hvad der for Djeblittet er Sandhed for os. Dg det er den ftore Misforstagelfe, der har ledet til faa megen Strid og faa meget had, at vi har betragtet vor foregne Mening fom den enefte, ufeilbare, bindende Sandhed for alle Men= nefter, og derfor og foler og drevne til at forfolge og fortafte dem, der ifte kan gaa med be paa vor Ero. Derved har vi gjort os felv til ufeilbare Dommere, gjort og felv til Bud. Rei netop fordi Mennesters Ratur og Evner og Udvit= ling er forstjellige, netop fordi vi itte er udruftede med en ufeilbar Indfiat, netop derfor vil aldrig de forstjellige Mennester gribe og føle sig tiltalte af netop det samme, vælge netop den samme Ledestjerne, om end vi længes til samme Maal: at naa Rulotommenheden. Ge bare indenfor den friffne Rirte, hvor mange forftjellige Ledestjerner! En finder fin Stjerne i den katolike Opfatning af Kristendommen, en Anden i den lutherste, en Tredie i den presbyterianite eller epistopale eller methodististe eller baptististe eller unitariste o. f. v.; der er et Utal af Setter, der alle onite at lede til famme Maal, Foreningen med Bud. Men Be den Sett eller det Menneste, der vil paastaa, at hans Ledestjerne er den ene rette, at alle, der har en anden, er falfte Profeter. Glige Mennefter opkafter fig til ufeitbare Dommere, tilraner fig Buds Stilling. Rei vi maa ydmygt blive stagende vod dette: "jeg tror, at jeg har Sandheden; dette er i alle Fald Sandhed for mig i dette Dieblik." Længer tan aldrig et Menneste naa. Og vi har at flamre of til det, fom vi fer fom Sandhed, enten bet er Sandhed eller ei, og trøftigt følge det fom vor Ledestjerne, vis paa, at den vil lede os til samme Maal, om end ad unodige Biveie. Dg om vor gamte Ledestjerne fluktes for os, med andre Ord, om vi opdager, at vi har taget feil for, og at Sandheden for mig netop ligger i det, fom de fleste andre forkafter - faa maa jeg, jaafandt jeg vil være ærlig for Bud, gribe det og følge det fom min nye Ledestjerne.

Det første Stridt paa Leien til Gud er det at være oprig tig for ham; ja hvis du paa noget Punkt i din Udvikling ikke er oprigtig for ham, men vik indbilde dig selv og andre, at du er noget andet, end du virkelig er, da skal du vide, at du stekt ikke er paa Leien til Gud. Hyklere og Løgnere vil Gud aldrig kjendes ved, men ærlige Lildfarende vil han kjendes ved, netop fordi deres Længsels Maal er at søge ham, om de end har forvildet sig paa Leien ved at vælge en falst Ledestjerne. Hvormange er det ikke for Eksempel, der vil indbilde sig selv og andre, at de er Kristne, og saa tror de, Kristendommen bestaar i at remse op en vis dogmatisk Lekse og at være ligesæl med Livet. Jeg kunde ikke andet end smile lidt bittert, da jeg jeg hørte en Mand bande paa, at

han bar en god Rriften. Jeg fvarede bare tort: "ja, naar du bander paa det, faa maa jeg vel tro det." Zeg haaber, han tjendte Braadden. Jeg har hort fulde Folt staa og vaaje i gudelige Talemaader. Tror 3, disje Folt er fande Rriftne? er velbehagelige for Bud! Ingen der frivilligt bander eller dritter fig drutten, er i det Dieblit nogen Kriften. Hvis vi funde se ind i Hjertet paa alle dem, der talder fig Rriftne, vi ftulde fe et forunderligt Syn. Bi ftulde faa je, at mange af dem, som de saatalote Rriftne haanligt talder Fritænkere og Bantro, er fomne langt længere paa Beien til Gluds Rige end de felv. Thi det er det, Gud forlanger, fom det forste Stridt mod ham, at vi ftal være opriatiae, pære i Sandhed hvad vi er. Refus figer til Pilatus: "for den Ting blev jeg foot, og for den Sags Styld tom jeg til Berden, at jeg fulde bære Vidne om Sandheden, og hver den, som er af Sandheden, horer min Moft." (Joh. 18, 37). Hvert Menneste, der ærligt stræber efter Candhed, eftersom de Forhold, han staar i, eller den Udvikling, han har faaet, tillader, han hører Refus til, enten ban bar bort bam nævne eller ei: thi Befus ftaar for os Rriftne fom Itlædning af Sandheden paa Jorden. Jeg vil fige med Preffen James Freeman Clarfe: "man maa talde fig felv en Deift, en Vantro, en Muham= medaner, en Brahmin - elfter man Sandheden og folger Sandheden, læng= tende efter at kjende den for at gjore efter den, fogende at gjore sine Med= mennester godt — da horer man Zesus til, da er man en Kristen uden at vide det og vil blive modtaget som saadan paa den yderste Dag."

Tænk paa de mange Millioner Mennesker i King, i Indien, rundt den hele Jord, som vokser op uden at høre et eneste Ord om Rristus; men de har i fine egne Hedningereligioner havet fig til en Moral og en Zankedubde, der i Høide ofte kan staa jævnsides med Kristendommen; de har famtet sig frem til det, at Livets Maal er at elfte Bud og at elfte fin Næste som fig felv, ja at elike fine Fiender. Stal man da, ifolge nogle kriftne Setters Opifriit, tage og putte disse i et evigt Helvede? nægte dem Muligheden af at kunne blive salige? Hor paa denne fromme hinduers Lære, ffrebet mange hundrede Har, for Jefus fom til Berden. "Ligefom Rofen ud af fin egen Natur aander mod os fin føde Duft, faa føder en brav Mands Hjerte gode Gjerninger. San under Rolig: heden og Freden i fit eget Bruft og glæder fig over fin Ræftes Fremgang og Sugge. San lutter fine Dren for Bagvaftelfer. Sans Su ftaar til at gjøre godt, og han føger Leilighed til det; naar han frir en anden ud af Betrut, gjor han sit eget Hjerte let. Raft itte ondt Die paa det, som horer din Næste til; lad alt, som hører ham til, være dig helligt. Lad ingen Fristelse lotte dig, ingen harme faa dig til at løfte din haand til Etade for hans Liv. Bagvaft itte hans Navn, ber itte falft Bidnesbyrd mod ham. Ber retvis i al din Sandel og Bandel og gjør mod andre, hvad du vil, de ifal gjøre mod big. Bor trofast mod dine Pligter, og fvig itte den Mand, som liter paa dig. Undertryt ikke den gattige og forhold ikke Arbeideren hans Løn. Raar du fælger noget for Vindings Styld, hør da paa din Samvittigheds Hviften og

noi dig med maadeholden Binding, gjor dig itte Fordel af Kjøberens Bankun= dighed. Den Barmhjertige flandrer ifte fin Næste, han tror itte paa den Zale, fom Misundelse og Ilvilje fører, ei beller tager han op igjen deres Ord. Han tilgiver Mennestene deres Uret og vifter den bort af sit Sind. Han gjengjælder itte Ondt med Ondt; han hader itte felv fine Fiender, men møder deres Uret= fardighed med venlig Bebreidelfe. Han beroliger vrede og rasende Mennester, han forliger deres Tvistemaal, han standfer de Ulytter, som tommer af Kiv og Strid. Et mildt Spar til en ophidset Mand er som at gude Band paa Ilden; det minfter Heden og gjør den forhenværende Uven til en Ben. Medlidende Zaarer er fagrere end Dugdraaberne, som falder fra Rosens Ralf ned i Jor= dens Gang. Raar du fer den nogne Bandringsmand paa Gaden, fittrende af Rutde og uden noget Hjem at in til, lad da Mistundhed aabne dit Hjerte, lad ham under din Barmhjertigheds Binger finde Frelse fra Doden, saa din egen Sicel maa leve. Raar den Arme jamrer fig paa Sygesengen, naar den Ulyktelige vanimægter i et rædjelsfuidt frangehul, eller Alderdommens graa hoved med mat Dietaft anraaber din Miftundhed, hvor fan da du, ligeglad med beres Trang, uden Medlidenhed med deres Sorger, glæde dig i Andelsen af din Rigdom!"

Er itte dette, som vi stulde høre Jesus selv tale til os? Og tror J itse, at den fromme Hedning, som har tæntt og strevet dette, staar uendelig nærmere Giud, hører mere Jesus til, end han som bander paa, at han er en god Kristen? Eller den fromme Muhammedaner, som er sødt og opdragen i den Tro, at hans Retigion er Sandhed, og som med barnlig Hengivenhed griber det, som ogsaa er Ajernen i den Religion, at komme i Samsund med Gud ved at leve i Retiærdighed og Kjærtighed, som daglig med Andagt bøier Knæ for sin Gud og med Tillid der hen til Muhammed, som den sande Messias kommen til Jorden — tror J itte, denne er mere velbehagelig for Gud, end den som drifter sig suld Juledag til Guds Vere? Jo vi maa se paa disse Mennester, disse ærlige, sandhedssøgende Hedninger, som vi ser paa de hellig tre Konger, vor Tetst taler om, som var paa Leien ester Sandhedens Lys, ledede af sin Stjerne. Det er saadanne Mennester, den strænge Kirkesader Tertullian kasder: "Kristne af Naturen."

Og saa indenfor de fristne Stater selv disse mange, som Kristendommen har stræmt bort fra sig, sordi den har gjort sig selv til et Strabsammen af alle mulige Dogmer, saa den er bleven Theologi istedetsor Religion; som den har ikræmt bort, sordi de sorstjellige Setter bar bygget Mur paa Mur omkring sig af akstængende Beksendelsesskrifter, saa det blir saare vanskeligt sor en selvstændigt tænkende og selvskændigt granskende Mand at kunne holde ud der indenfor, — disse mange, som svare, naar man kommer til dem med Jesus som den eneste Midser, der har forsonet Guds Brede ved sit Blod: "jeg tror ikke paa nogen vred Gud, og jeg trænger ingen Midser. Hvorfor kan jeg ikke gaa lige til min Gud med mine Sorger og Savn og Bønner? hvorfor kan jeg ikke ligefrem bede

ham om at tilgive mig mine Synder og styrke mig med sin Nand til Kamp for alt godt og retskaffent paa Jorden? Jeg ærer og høiagter Jesus som den største Lærer, der har været paa Jorden, men mere kan jeg ikke se i ham." — Iror da J, som sidder indensor de ortodokse Sekter, at disse Mennesker blir forkastede af Gud, fordi J vil nægte dem Kristennavnet?

Nei, saasandt som Mennester er i Sandhed og ærligt arbeider, efter den Sandheds Oplysning, de har, for Lysets, sor Buds Rige paa Jorden, saa er de Jesu Estersølgere, saa gaar de hans Vei, ledede af den Stjerne, som

omsider vil lede til Faderhjemmet i himlen.

(Sud har mange Beie at tale til Mennessens Born paa, og de hører hans Røst gjennem de forstjelligste Midler. For Videnstadsmanden taler (Sud stærtest gjennem Naturens Vidundere, der lukter sig op for hans (Granskning et ester et. Han ser i det mindste Blad, i den ringeste Snekrystal, i det usleske Viøddyr en Prædiken om Stjønhed, om Visdom, om Fantasi og Stadermagt, som de itte har Unelse om, der itte har trængt ind i Videnskadens Tudder. In Musiker føler Guds Kald til sig lettest gjennem Musiken. Hvor andre sidder gabende og sløve uden at forskaa noget af de Tonesknsker, de høre, der kan han juble og huske, opløskes og begeistres; det er Tonerne, som for ham er Bud fra Harmoniens, fra Følessens, fra Hjertets Gud, og han drages paa dem opad mod ham. Ja det er, som jeg skrev i mit Digt;

Hoer har sin Stjerne; En har sin Kunst, En har sin Grublen paa Livets Gaade, En har sin Videnstads tusinde Traade, der dirre og funkle i Taagens Dunst, En har sin Kamp mod de Læs af Løgne, der slingre sig med over Slægtens Spor, En dar sin Elskeds lysende Dine, sin Tro paa Kjærligheds Under paa Jord.

Men er det ikke en farlig Lære, vil Mange maaske sige? Kommer du ikke hermed til at lære os en anden Bei til Himmerige end Troen paa Jesus Kristus? Jeg kan svare baade Ja og Nei paa dette Sporgsmaal. Det beror nemlig paa, hvorledes man forstaar det Udtryt, at Jesus er "Beien", som der staar i det sjerde Evangelium. For mig staar Jesus som den, der bedst har udtrytt, hvad det er at være en "Guds Søn", han er Jtlædningen af Sønneforholdet, og uden Barnesorhold ingen Bei til Gud. Men jeg tror ogsaa, at alle Ledesstjerner, som gjenstraaler hver sin Part af Sandheds Lys, vil søre frem til Huset, hvor denne "Guds Søn" bor. Thi alt det, som bærer en Del af Guds Sandhed i sig, hans Aabenbarelser i Naturen, i Mennesketanter, san ikke søre b ort fra det Hele, men maa søre til det Hele, naar man vælger det til sin Ledesstjerne.

Og saa mener jeg med Tro kanske noget andet end de fleste kristne Setter; thi der er intet Ord, der inden de kristne Menigheder og især inden den lutherste

Kirkeafdeling er faa misbrugt, som Ordet Tro. Det er gaact ganfte naturligt til. 3 kjender maafte alle til den Strid, som alt paa Apostlernes Tid opstod mellem Føderetningen, ledet af Peter og Jatob, Herrens Broder, paa den ene Side, og Bedningefriftendommen, ledet af Apostlen Baulus, paa den anden. Den forste Retning lagde Hovedvægten paa Gjerningerne, den anden paa Troen. Deraf de tilfpneladende Modfigelser mellem Jakobs Brev og Pauli Breve. Den famme Strid tom op paa Luthers Tid. Den fatolfte Kirke havde lagt overdreven Bægt paa Gjerningerne, saa at Folfetroen i alle Fald var bleven den, at det var felve Gjerningerne, som freiste, nanfet hjertelaget, bvormed de var gjorte. Derfor opponerede Luther og lagde igjen overdreven Bægt paa Troen, og gjorde denne til en Tro paa viese Læresætninger, saa= ledes at hans Efterfolgere præditede, fom om der fandtes nogen frelfende Tro, der funde ftilles fra gode Gjerninger. Det har saaledes desværre alt for ofte gaget ind i det norfte Rolfs Bevidithed, at Tro er det famme, fom at kunne fin Ratetismus og Pontoppidan udenad, at det er en udenad lært Rundstab, og naar man bare har terpet den ind i fig, faa har man assureret fin Sicel for Evigbeden. Spilten Misforstagelse! Rei hvert Menneste dømmes itte efter den udenadlærte Religionsbog, itte efter hvad Sett det tilhører, men efter om det ojer en Tro, der har gjort det til et bedre Menneste, der har skaffet sig Luft i gode Gjerninger. Gjerningerne er Troeus Bogstaver ber paa Jorden. ital Rongen fige til dem ved fin høire Side", staar der i det mærkelige 25de Rap. af Mathei Evangelium, "tommer hid min Faders Belfignede! arber det Mige, som Eder er beredt fra Berdens Grundvold blev lagt. Thi jeg var hungria, og 3 gave mig at æde; jeg var tørstig, og 3 gave mig at drifte; jeg var fremmed, og 3 tog mig til Eder; jeg var nøgen, og 3 flædte mig; jeg var fpg, og 3 besogte mig: jeg var i Fængsel, og 3 tom til mig." Da ftal de Retjær: dige — tanfte mange af dem, som her i Livet aldrig har hørt Jesus nævne forundrede fvare: "Herre! naar faa vi dig hungrig og gav dig Mad, eller torstig og gav dig Tritte? naar have vi fet dig fremmed og taget dig til os, eller nøgen og have flædt dig? naar har vi fet dig fog eller i Fængfel og er fomne til dig?" Da Rongen ftal fvare og fige til dem: "fandelig figer jeg Eder, faa= meget som 3 har gjort for En af disse mine mindste Brødre, har 3 gjort for mig." Dette er det altjaa, det tommer an paa, at have gjort noget for en af disse vore mindfte Brødre. Her faar vi altsaa Bested om, hvad der for= stages ved freliende Tro. Tro er itte nogensomhelft Udenadlæsning af visse Dogmer, men den er en Gjennemfyring af hele vort Bæsen af Guds Nand, saa det bliver os en nimoditaaelig Trang at gjøre godt uden at spørge efter nogen Lon eller Bederlag for det. Den har den ftorfte og bedite Tro, fom driber ham til at offre fig ftærtest og fuldest for fine Medmennefter, fom itte tan lade ham føle fig inttelig uden ved at tlade de Nøgne, matte de Hungrige, beføge de Snge, reife de Faldne, bicelpe, hvor han tan, den lidende Menneftebed og itte betragte nogen fom Ubftud, der itte er værdig Sicelp. En Tro, der bare gaar

og rangler med nogle Dogmebjelder og itte fætter Frugt i gode Gjerninger, er ingen frelfende Tro, ligefom de tilfnneladende gode Gjerninger, der gjores for at staffe fig felv Were, Magt eller Sondsforladelse, itte i Brunden er gode Gjerninger. Spor mangen gammel, rig Synder er ber itte, som tænter: "naar jeg giver 10,000 Daler til et Hofpital eller en anden Barmhjertighedsanstalt, fag flarer jeg mig vel for vor Herre." Ma, hans Gjerninger hjælper ham intet; thi de er itte udsprungne af Rjærlighed til det gode, men af lav Egennytte. Rei det er Troen, fom er det frelfende, fordi den er Roden, men de gode Gjer= ninger er Frugterne. Mit Gind maa være foldt af Trang til at gjøre goot, før tan jeg itte gjøre noget, som er virtelig godt for mig. Og det er denne Trang, denne Drift af Kjærlighedens Hand i vort Indre, fom jeg vil talde Tro. Denne Tro fan findes hos hedninger og Jøder saavelsom hos Kriftne, den er Troen paa Mennestets Sonneforhold til Gud og jaaledes ogsaa en Tro paa Sefus, faalænge han staar som Representant for Conneforholdet. Caa følger da frimodige, Benner, hver fin Ledestjerne, naar 3 blot i Eders Samvit= tighed for Buds Aafyn tan vidne, at dette er, hvad 3 aufer for Buds Sandhed. Da stal I not finde frem, om end Gers overraftede Dine vil opdage, at mangt af det, som I forsmaaede eller oversaa, dog hørte med til den evige Sandheds Straaleglorie.

# 3 %. (Første Søndag etter Helligtrekonger.)

### Tefft: \$8. 147, 16-18.

I denne Tid, da vi gruer os for Binteren, da Jien begynder itke alene at binde Elven og Fossestrygene, saa alle Møller maa stoppe op, itte alene lægeger sig udensor vore Husdore, men trænger ind i Huset og lægger sig paa Bægegene, i denne Tid, da saa mange fattige Familier har trykket sig sammen og itke ved, hvor de skal saa Bed og Barme fra, i denne Tid, da Uvisberetningerne tommer om Folk, som er frosne ihjel ude paa Marken eller i Stogen eller ude paa Braget, i denne Tid san not Emnet: "Is" være et hoveligt Emne sor en Sønsdagstekst. Det synes jo, som om al denne Forfærdelse og Rædsel, al denne Rusde og Is ikke kan have noget med en g od Gud at gjore, men hellere maa være det Ludes Redskab, og derfor vilde jeg gjerne i Tag se, om vi ikke ogsaa bag Isens Rædsker kan spore en Mening, ja en Belsignelse.

Der er ingen af alle Naturens Undere, som fører med sig det Indtryk af rædselsfuld Majestæt og af Barighed som Isen. Stormene, Lynilden, Tordenen, Hagelskurene er sprkærdelige, mens de staar paa, men de gaar dog over, men Ifen! Kom op i Isbræernes Verden eller til Grønland eller Egnene ved Nordishavet, hvor Istongen rigtig har bugget fit Palads, hvor tufinder af Mile ligger dættede med evig 35, blaggron, fruftaltlar, i de forftjelligfte Former, og det innes, som om her var et evigt Dde, der aldrig kunde forandres. Og dog, hvor ftjont er det itte i al denne Rædfel! Raar Solen bryder fig paa disse Zaarne, Zagger, Tinder, Fjelde, Flager af 35, og det glitrer i Millioner Kry= staller, da er det, som man var tommen ind i en Eventyrverden. Har du no= gensinde set en Bebræ? Zeg ved ikte af Spn, der gjør et Menneske saa fortvivlet liden, fylder det med en faa ærbodig Soitidelighed for Naturens Bælde, fom disfe ftibnede Bolger af blaagron 35, der dog langsomt ftyver fig nedimod Dalen. Det fer ud, fom om et hav var piftet i Chum af en Storm, og faa pludfelig en Troldomshaand havde forftenet det alt sammen, bundet det i Ifens Tvangstrøie, faa det itte ftulde faa Lov til at ftumme og rafe længer. Dg Dde, Dde over alt, hvor Du fer. Svarte, graa, afgnagede og stalbede Bjergvægge reifer fig op af Jehavet, faretruende, morte. Men naar Solen ftaar op og gaar ned, og dens og Stvernes Farvepragt ftraaler ned paa dette Dde, da tan ogfaa det være ubegribeligt ifjont. Jeg mindes, hvad Hugh Macmillan ftriver om en Solned= gang over Mont Blanc i Speits. "Ethvert Fremspring, enhver Rebne, der frembød det mindste Svilested, bar strøet med Ene, og gjennem en Nabning imellem Bjergipidierne brød Mont Blance uhnre ftore Stulder og Hoved frem, ligesom en himmelik Aabenbaring. Dens Majestæt tiltog, alt som jeg stirrede paa den, indtil den omfider foldte min Sjæl og mit Syn og aldeles betog en= hver af mine ærefrngtgrebne Sandier. En golden Stn hvilede over Mont Blancs hoieste Spios, lig et Diadem, hvormed den dalende Sol havde kronet Kongen for de europæiste Bjerge. Det Stjar, som den rosenfarvede vestlige himmel taftede over dets pletfri Sne, var henrivende deiligt. Bjerget faa ud fom en mægtig ftor, ftærtt oplyst, tarmoisinfarvet Blomst, som Naturen holdt i fin Haand, for at den hendbende Sol fkulde velfigne den, medens himmelen over dens Hoved havde et mildt violet Cfjar, der op imod Jesepunktet gjennem de fineste Overgange forvandledes til Belter, robe som Orangen og gule som Primlen. Alle Omgivelferne fnntes at udgjøre et enefte forfærdeligt, hvidt Gaadernes og Dødens Rige "hoit oppe i en Sfære, der ligger udenfor Menneftets Tanter og Tølelser", og istedetfor at gjøre dem hjemligere, meddelte Colnedgan= gen dem en vild tryllende Glans, der næsten ikke syntes at tilhøre Jorden."

Dg dog er der Liv i dette Dde, dog arbeider der stærte Kræfter i Dybet af disse Afgrunde, ligesom den underjordisse Itd arbeider i Løndom under de rhsgende Kratere. Bøier du dit Dre nedtil, saa hører du Bjergstrømmenes vilde Bulder der under Jsen, – ja stundom kan du høre fra et Hul eller en Sprækte som den yndigste Harpetlang. Det er Lyden af Banddryp, som fortoner sig gjensnem Jsstrengene og klinger som Spil. Zeg kunde næsten ikke løsrive mig fra denne underjordiske Musik, da jeg git over Rigardsbræen hjemme, den størske af Jostedalsbræens Arme. Da jeg var paa Island, var jeg inde i en Hule beklædt

med 35. Det er det mest fantastift ftjønne, jeg har fet. Bi havde Fatler med os, og Lufet fra dem brød fig da mod de fpeilglatte, lufende Jovægge. Taget paa denne umaadelige Kirkeportal var flædt med hvide, rimede Krystaller, der glittrede og glimrede fom tufind af Diamanter. Dg faa ftjød der fig op fra Gulv til Tag mægtige Søiler af 35, der ligesom bar Hvælvet paa denne Naturens Domkirke, og ud fra Læggene og ned fra Taget og op fra Gulvet skjød sig desuden de mest fantastifte Figurer af 38, inart fom store Troldnever med fpri= fende Fingre, fnart som Unsigter. Raar du da med Faklen i Haand snoede dig mellem alle disse Spiler og Ornamenter, naar du hørte den dryppende Lyd af Bandet inde i Isfoilerne, der flang som usnnlig Musik, tunde du drømme dig i Tufind og en Rats Eventhrverden. Ja der er Stjønhed, uendelig majeftæ= tiff Stignhed udbredt ogsaa over Jens Rædiel. Men Bonden, som bygger og bor under Bergtammen, han spørger itte faa meget eiter Stjønheden; han tæn= fer vaa Sneffreden, som en god Dag kan tage hans hus og Børn og husdyr og begrabe dem levende og ødelægge paa nogle Minutter hundreder af Slægters Ur= beide og forvandle blomstrende Stræfninger til Ortener. Hvorledes er de blevne til, disfe forsærdelige Bemagter, der i Tidens Løb gnaver og fkurer, faa den haaroette Granit smuldres til Støv, og svære Steublotte løsnes og sprænges fra Fjeldene? Jo simpelthen ved at nogle Graders Barme tages fra de Dampe, der spever om Bergtoppene. Ingen Magt modstaar Ifen. Det er itte bare pore Bandledningsrør, den fprænger, og bolder os derved faa mangen ærgerlig Stund og Bekoftning; nei den løfter de sværeste Stenblotke af mange tufind Punds Innade og fkruer dem tilveire, som det par en Fiæder, den bar. Da jag nagr Solen smelter lidt af disse Isspiler, saa flipper de Stenen og vælter fig med et rasende Bulder ned igjennem Sprætterne i Afgrunden eller i Dalen, og der finves de videre af Bergstrømmene. Det er farligt at staa ved Enden af en Jebræ; thi der kastes idelig Salver af Sten ud ifra den. Isbræen lever, den er itke død og ftiv, fom den innes; ben gaar, og Stenene og Dundet (Moranen, fom det taldes paa det videnftabelige Sprog) der ftydes foran den, er ligefom Milepæ= lene, der angiver, hvorlangt Bræen har vandret. Man har regnet ud, at en Jebræ ffrider i Gjenneminit 500 Fod om Aaret, den gaar fortere i Midten og paa Overfladen, langfommere i Bunden og paa Siderne. Man havde et førge= ligt Bevis paa denne Isbræernes Gang nede i Sveits. 3 Maret 1820 blev 3 Førere, som ledjagede Dr. Hamel fra Petersburg, feiede ned i en Isspræffe af et Det nar i den øvre Del af Bossonsbræen. 3 1861, altsaa 41 Mar fenere, fandt man Spor af dem i Stittelse af en Ladfort, en Lygte, to Hierne= tkaller og Stytter af Mennestelemmer, hvorpaa der endnu fad Riød, i Bræens nedre Del og paa Overfladen. Afstanden mellem hvor de var faldt nedi, og hvor de fandtes igjen, vifte faaledes, hvor langt Bræen havde gaaet paa 41 Nar. Somme Breer tan gaa burtigere, andre langfommere, efterfom Mængden er til af de Snemasfer, de ftal fore bort, og fom oppe paa Søiderne er fmeltede og faa frosne igjen til 35. Den almindelige Hurtigbed er 4 Fod Dagen. Bed en Isbræ i Sveits har man fundet en Haftighed af 37 Fod paa en Dag; i Grøn= land kan Bræerne naa op til en Hurtighed af 60 Fod om Dagen.

Men hvad Nytte er Jöhræerne til? hvad er Velsignelsen af al denne stor= artede Rædsel? Vi kan være visse paa, at de har sin Rolle at spille i Naturens store Husholdning; thi ingenting er meningsløst. Der ligger Visdom og God= hed selv bag Tilintetgjørelsens Love.

Isbræerne har da for det første været med at give vor Jord dens nuværende Stiftelfe; de har været mogtige Bugmeftere. Alle Rorges Dale og Fjorde tan vi tatte dem for, og den Bord, Bonden hjemme dyrker, har Jobraerne for en ftor Del foræret ham. Der var en Tid, da Europa havde tropiff Klima, da Palmer groede i Nordland og Finmarten og Rosentræ paa Island, da Elefanter og Næshorn traffede om paa Europas Sumpe. Saa tom en Periode, hvor det igjen blev noget foldere. De tropifte Planter blev afloste af Løptræer, Sne lagde fig i Bjergene, smeltede og frøs fast til tjæmpemæssige Bræer, Solen blev for mat til at smelte dem, de øgedes og øgedes bestandig. Der tom en Istid over Europa. Norge, Sverige, Ginland, Stotland, Sveits, ja Nordamerika blev bedættet med evig 32. Vort gamle Land faa den Gang ud, fom det indre af Grønland fer ud den Dag i Dag, et uoverstueligt 33dætte, umuligt at gjennemtrænge med fine Spræffer, Svælg og Afgrunde. 3 Grønland ligger endnu 15000 Avadratmile Land dættet af 35, mere altsaa end Rorge og Sperige tilfammen. Bi finder hjemme Mærter efter Ifen paa Toppen af Tronfjeld, Suletind og flere, Fjelde paa 5000 Fod, og flutter altsaa, at Jødækket har naget over 5000 Rod tilveirs, ganite folide Blotte. Da begyndte atter en Forandring i Klimaet at indtræde til det varmere, Bræerne begyndte at smelte, de maatte ftaffe fig Afløb, og saa begyndte Isen at blive urolig, stubbe og gnave, og frosne Elve eller Jabreer begundte at fture fig fremover for at naa Havet. Gudbrands= dalen og Ofterdalen, alle Bestlandets Fjorde, har været Kanalerne gjennem hvilke Disse forfærdelige Jamasser har banet fig Bei ud, for omfider at smelte i Savet indpaa. Bi fer, hvordan dette gaar for fig paa Grønland den Dag i Dag. Allene fra Jakobshavns 3sfjord ftaffer hvert Aar 140000 Millioner Kubitfod 35 fig Bei til Havet. Der brydes de ifonder ved Landets Bolger og moder den Reisende som flydende Bebjerge faalangt End som ved Newfoundlands Ryft.

Som Bræerne gaar, sthoer de foran sig en hel Mængde Stensfav, der taarener sig op ved Enden af Bræen og ved Siderne og kaldes Moræner. De mest kæmpemæssige Endes Moræner Norge har, stræfter sig tvers over fra Moss til Frederitshald og fra Horten til Laurvif; der har altsaa været Grænsen for Jsen et vist Tidsrum. Vist er det, at Jsen har dætket Norge og er nu forsvunden fra Størstedelen af Landet, men har efterladt sig til Gave alt det søndermalede Stenskav, den har skuret sra Fjeldene, efterladt det i Bunden og paa Siderne blandet med forfærdelig mange og store Stene, der itse endnu var knuste i Mølslen, efterladt det, vi nu kalder frugtbart Jordsmon, Dalene paa Ostlandet, Fjordskanterne paa Bestlandet, de frugtbare bølgende Hauge paa Sydlandet, for at

manafoldige Mennefter der fan finde Næring og hjem. Ja itte alene det, men de ftore Indiger, hvoraf faa mange Bygders Belfignelfer afhænger, og Elvene, som udgaar af dem, de naturlige Leie, hvor alt Rorges Tømmer tan flødes til Havet og bringe Fode og Belstand til faa mange tufinder, de er en Gave af 350 bræerne. Dg endnu ligger Sneen og Jien i Gjeldene og ræfter frem fine altid fyldte Moderbryfter og nærer Elvene og Indføerne, der rinder fom Landets ban= fende Bulsaarer. Ja Ifen lægger fig om Binteren fom et befinttende Dætte over Søerne, saa at Rulden itte fan naa faa dybt ned, at den dræber de Millio= ner af Cfabninger, fom bor bernede, og af hvis Liv igjen Menneftenes Belfard afhænger. 3 Sydlandene fvaler den Luften under den brandende Commer= tørte, den hæmmer Sneffredenes Boldsomhed og Bjergftrømmenes Raferi, den er den stadige, utømmelige Bandbeholder, der redder mangfoldige Egne fra at fpides op og forvandles til Drkener, den er Samfærdselens og handelens Bunds= forvandt. Og ben holder endnu paa med fin gamle Molleforretning. Den ffaver og ffurer og maler af Wieldene frugtbart Stenftav og fender det ned til Dalene med de rafte, grumfede Bjergelve, for at diefe tan lægge det fra fig et eller andet Sted under deres Løb til Bavet. Mange af de frodigste Enge i Speits og Italien næres faaledes.

Ja Benner, der ligger Belfignelse bag Forbandelsen, Frugtbarhed bag Delæggelsen, Liv bag Døden, det er Lovene i Naturens Rige, i Nandens Rige, i hele Guds Rige. Og det maa vi holde faft. Naar Kummerens, Nodens, Corgens, Fortvipleliens 35 dæfter port Hjertelip, som port gamle Fædreland en= gang var dæftet af et Isteppe, da lad os se at holde fast paa, at denne Istid dog har fin Belfignelfe, den er Cfaberen af en ny Tid i vort Indre, den vil efterlade frugtbare Dale og taareblante Indfver, hvor Guds blaa himmel tan fpeile fig. og rafte, virtsomme Handlingens Glve. Det gjelder at holde Livet oppe den Stund Istiden barer, og det tan bære banfteligt not, men det gaar an; thi faa kommer Belfignelfen defto raftere bagefter. Jeg glemmer aldrig det Indtrut, det gjorde paa mig oppe paa Jeland, da jeg red i 14 Timer over en Stenørten afbrudt af Snefonner, 38breer og ftaldede, natne, gruopvortfende, fvarte Berg= vægge, da jeg forgjæbes speidede efter et grønt Straa, efter Tean til Lip pludselig at opdage mellem Stenrifterne og Stenfkavet en Mængde smag undige Blomster, der stod der upaaagtede, blomstrede og visnede, mens sjelden et Menneftegie faldt paa dem.

Og jeg kom til at kænke paa, hvor Gud dog er uforanderlig god, hvor han ikke kan andet end strø Skjønhed og Pude og Mildhed selv midt i den mest forshærdede Stenørken, og hvor ofte vi i Fortvivlelse gaar forbi Blomsterne, der spirer ved vor Fod, og sutker, fordi der ingen Blomster sindes. Den amerikanske Tigter Bret Harte har skrevet nogle rørende Forkællinger fra Calisfornien, hvori han viser, at selv de mest forhærdede Udstud af Menneskene kan blive ømme og gode, ja opositre sit Liv for andre, naar de hos dem møder en Lisbelse skøre end deres egen, eller en Renhed, der pludselig er udskødt til deres Sels

stab, og som de gruer for at fordærve. I Sorgens Istid, Benner, da smeltes Medlidenhedens Botte hos de andre, og felv Stenørkenen frembringer Blomfter. 3a vi forbauses, og vi glædes: thi selv fra dem, vi troede mest ufølsomme og haarde, faar vi da Beviser paa Ombed, Tilbud om Hjelp. Det viser, at i sin inderste Grund har det Gode Overtaget over Mennestene og itte det Onde, om det end mangen Gang innes faa. Dg ved andres Mediglelje smeltes vort Sjer= tes 35, saa Taarebættene begynder at rinde, og da er vi frelste, da er Haabet givet om, at hele 3sbræen, der har ligget og tvalt vort indre Liv og foriset alle vore Evner, at den til Stut vil rinde bort og efterlade frugtbar Jord iftedet. Sorgens 3s er en Gave itte bare til os felv, den er en Gave til de andre udenforstagende; thi den gi'r dem den bedste Anledning til at vije sit Hjerte og fin Sjelp. 3 henrif 3biens "Rongsemnerne" figer Stalden Jatgeir, da han blir fpurgt, hvorledes han blev Tigter: "jeg fit Sorgens Gave, og faa blev jeg Stald". Det er itte bare Digteren, Benner, som ftal tomme til at velfigne Sorgens Gave, vi ffal tomme til det allesammen, vi, som har havt Sorg. Sorgen bringer os til at staa ftille foran of felv og tænte. Bi foler por Spaghed, vi er itte not i os felv til at bære Livets Burder. Allt, hvortil vi har flynget os hidtil, brifter ofte, eller om vi bare har klynget of til of jelv, foler vi, at dette er ikke nok. Bi famler os frem til andre Mennester, vi famler os frem til Bud. Da naar vi da finder andre Mennester, finder, at de er gode og itte bare slette og egentjær= lige, som vi tæntte, hvor megen Bitterhed afftreifes da itte af vort Sind, hvor styrtes itte Broderstabsfolelsen, hvor bestjæmmede blir vi itte i vor selvkjærlige Stolthed, der for lod os være gode not i os felv. Ja i Sorgens Istid forbere= des Hjertet til mere Pomnghed, til storre Stilhed, til inderligere Sogen efter Bud, til ftorre Tro paa Mennester, til storre Kjærlighed til Mennester. mangen har itte gjennem Sorgen lært at bede til Bud og derigjennem fundet Fred og Hvile, lært at tlynge fig fast til fin hidtil forsomte Ero og fundet, at den er den eneste bærende Magt over Elendigheden? Ja jeg tænker, mange Faltige bar provet det. Beg ved, der fan findes dem, som bundfruser i flig en Elendig= bedens Istid, som blir mere bittre, haarde og stolte end for. Og det maa jo være en forfærdelig Fristelse at tomme igjennem, en forsærdelig Fristelse til bit= ter Antlage, naar en hæderlig Mand, der vil, men itte tan faa Arbeide, og fom bar Familie hjemme, der fruser og fulter, gaar forbi de mange opluste Binduer, hvorfra der klinger Latter og Mujik, de mange glade, lune, varme Hjem, der har fuldt op, mens han sidder i al denne Hod. Det er en forfærdelig Griftelfe, det ftal vi ifte være blinde for, Frijtelse til at anflage Bud for Uret og daarlig Etyrelse, og man fan let tomme til at bundfruje. Men griftelsen fan tjæmpes igjennem, og da maa disje famme Fattige indrømme, at de dog netop nu har mødt mange varme, medlidende Sjerter og hjelpende Sænder, hvor de mindft funde vente det, og at de har Grund at tatte Bud, at de dog lever i et Cam= fund, hvor man itte er nødt til at fulte ihjel trods Istiden, fom fommer en Wana

imellem, tatte Gud for, at Helbreden dog er bevaret, og at Familien har været nødt til at klynge sig end tættere til hverandre end før.

Og Sorgens og Nødens Jstid stal aldrig vare evigt, om den end kan synes at dræbe alt Liv. Der er et Liv bagom, mættet med Sorgens Bessignelser, tjøbt for Nødens Lærepenge, som skal blive rigere end det forrige, blot vi kan holde ud og haabe. Selv Tøden med sin Jstulde skal itse kunne dræbe Livet; thi der er et andet Liv bagom med Gjensynsglæde og evig Herlighed. Det er som Grundt-vig synger i sit mågeløst deilige Digt:

Is er kun et Baand paa Vandet, som det ene saa det andet. Død er kun et Baand paa Livet, over den er Seier givet; som, naar Isen smelter hen, Vandet strømmer raskt igjen, saa, naar Døden er sorbi, freidig atter leve vi, Herren være priset, som i Paradiset.

Er i Hjertet Vinterkulde, da er Sjæl lagt under Mulde, Hjerte-Kulde dog herneden er kun Baand paa Kjærligheden; og, som Havets, ligervis tøes op kan Hjertets Js, og naar Kulden er forbi, atter elske, leve vi, Herren være priset, som i Paradiset!

Ja jeg har i denne kolde Lintertid ogsaa faaet en Gave, et lidet Tigt, som tom over mig en Morgen, jeg stod og stirrede paa Jøblomsterne paa Ruden, som Morgensolen brød sig paa, saa de tindrede gule, ligesom varme og solsplote. Her Digtet:

Jsblomst! Isblomst!
Shlomst! Isblomst!
Stjær som en Engels frosne Aande,
Yndig som Legen af muntre Smaabørn,
henover Ruden du ligger drysset
i Stjerner, i Roser, i hvide Arystaller.
Straaler af Solen bryder sig paa dem,
de funkler, de funkler,
som græd de med Smil bagom tunge Taarer.
Jeg nærmer min Finger, jeg rører din Kind—
et Stik i Hjertet, jeg grysser, for Isen brænder,
den brænder med svidende Søblomst,
hvorsor saa jeg dig?

Hun laa i Kisten stjøn som du, kold som du.
Hold som du.
Haabene mine drysset henover, strosne sast paa den hvide Pande, bundne paa Læben, som itse aanded, baarne af Barmens stivnede Bølge.
Solen spilled paa blege Ansigt, og Længsserne vaagned, de funtled, de funtled, som græd de med Smil bagom tunge Taarer. Jeg nærmed min Finger, jeg rørte din Kind—et Stik i Hjertet, jeg gryssed, for Isen brændte, brændte med svidende Smerte.
Kolde Jøblomst! brændende Jøblomst!

Nu er mit Herte blevet en Jöblomst, roligt, foldt, som hendes i Kisten, ud har det slaaet i Smertens Arystaller, Moser af Jö har Minderne drysset. Og paa dem bryder sig Livets Sol, de funkler, de funkler, som græd de med Smil bagom tunge Taarer. O kom! lad mig klappe dig Blomst af min Sjæl—et Stik i Hjertet, jeg grysser, for Jsen brænder, den brænder med svidende Smerte. Kolde Jöblomst, brændende Jöblomst, hvortor eier jeg dig?

Jöblomft! vil du vel smelte? Bil du tø op du Ligets Smil? Kan Jöstængler styde Blade med røde Farver, med kryddret Dust? Ut bryd dig mod dem, du Evigheds Sol, skin med Haabet om Gjensyn, som Straalerne spilled paa Ruden, som de legte paa Dødens Ansigt. Lad dem suntle, suntle, saa Smilet kan gro bag Taaren. Da krympes ei Hjertet, ei Jsen brænder, ei brænder med svidende Smerte. Kolde Jöblomst, brændende Jöblomst, o lad mig eie dig!

Hvor mange staar itke, som denne her i Tigtet med Fortvivlelse i Hjertet. De har mistet deres unge Kjærlighed, og med den alt. Livet synes dem koldt og øde, Js, bare Js; de lever kun i sine Minder, men disse er ved Døden sorvandlede til Jsblomster. Det brænder af Smerte, hver Gang man rører ved dem, for det ripper op igjen alle de gamle Saar, og dog maa man; thi det er det eneste Hjerstet længes til. Men naar Evighedssolen faar skinne paa dem, naar Troch paa et evigt Gjensyn, ikke med den kolde isnede Kjærlighed, som laa i Kisten, men

med den opstandne, evigunge, evigtlevende Kjærlighed, som hun var for i Livets varme Jubel, naar den blir sevende i et Menneste, da kan dets Hjertes Jsblomster tø op, blive gjennemstraalede, gjennemvarmede, smeltede af Guds Sol, og da opstuges Smerten, opstuges af Glæden over, hvad der venter, over Gjenspuet histoppe, og Hjertet er ved Livetsen blevet bøieligere, mildere frugtbarere til at bære Evighedens Sæd. Zeg sit nulig Brev om, at en af mine Menighedslemsmer, som for 2 Nar siden mistede 3 Born, nu har mistet sin Hustru ogsaa. Statstels Mand! for ham synes jeg not Livet maa forekomme som en Zstid, og der stals Evighedens sterke Sol til at to de Isbjerge af Sorg og Vitterhed, som leisrer sig om hans Hjerte. Gud hjelpe Enhver af os i Sorgens og Nødens Istid at kunne være kaalmodige og die paa Herren, at lade Haabet om Vaar og Sommer bære os gjennem Vinterkulden, Haabet om Evigheden bære os over Lidens Ishab.

## Tal Herre, din Tjener hører.

(Unden Søndag efter Helligtretonger.)

#### Tefft: 1 Cam 3. 1-18.

Fra gamle Tage af er vi vante til at se paa stige Historier i Bibelen, som den nu oplæste, som en Stags Miratler, der hændte den Gang og med den Person, men aldrig tan hænde nu og med os almindelige Tødetige. Og dog er dette Miratel et, som gjentager sig dagligen og er aabent for alle. Herren taler nemlig til os dagligen og paa mangfoldige Maader, itte bare i Nattens Stilhed, men og i Dagens Travlhed, men det gjælder jo rigtiquot om de sleste af os, at vi dels ikke vil høre og dels ikke vil for sta a Herrens Rost.

Igamle Dage gjorde man alt man tunde, for at binde Herrens Rost til visse Steder. Han var i den brændende Tornebust, han tom til Moses paa Sinai Bjerg, han dvælede i Tabernaklet i Silo, han var i det Allerhelligste i Templet af Jerusalem. For Muhamedanerne er han i Mekta, for andre Hedninger i deres Templer og bellige Lunde. Man valsartede lange Leie for at høre hans Røst paa det og det Sted, som var ham sortrinsvis helligt, ligesom Grækerne vandrede til Telsi for at saa Crakelsvar fra sin Pythia. Og er det det mindste bedre i Kristenheden nu om Dagen. De italienske Bønder valkarter ved Paasketider til Peterskirken i Rom, de russisske til Riew, hele Verdens Katoliker til Jerusalem, for at være (Sud velbehagelige og høre hans Røst; mens Protestanterne binder Gud ind i et folid, tykt Stindbind og siger: "her i Bibelsbogen er han og ellers intetsteds; dette er Guds inspirerede Røst, og hvo som vil høre ham, aabne Bibelens Blade og læse". Og saa aabner vi Bibelens Blade og

læfer om, at Gud angrer, at Gud hævner sig, at Gud gi'r Befaling til Mord i Tufindvis, at han forhærder Mennesters Hjerte, saaledes som med de to Elis Sonner, om hvem der siges, at de ifte vilde luftre fin Faders Formaning, fordi "Herren hande Bilje til at flaa dem ihjel" (1 Sam. 2, 25), Og vi undres hoiligen, at dette ftal være Guds Rost til os; vi spnes rent ud, det er stygt. Kirken har ber, som i saa mange Stytter, glemt eller handlet ftit imod den De= fters Ord, efter hvem den falder fig: thi han figer ifølge Johannesevangeliet: "den Time tommer, da 3 hverten paa dette Bjerg ei heller i Jerufalem ftal tilbede Faderen. Gud er en Hand, og de ham tilbede, bør det at tilbede i Hand og Sandhed" (3oh. 4, 21, 24.). Befus faa med fit flare, forudfeende Die, at det var en Fornedrelfe af (Bud at binde ham fast til noget vist Sted, at han er ube= grændset af Rum og Tid, at han folder alle Himle, og at hans Rost klinger i Stogens Suien og i det brujende Hav, ligefaa vift fom gjennem Bismandenes Sagn og Sange, naar de opglodede af herrens Hand fang fine Tanter og Sp= ner ndover Forden. Eftersom Mennestene har lært at opsatte Bud bedre, at for: staa ham som en Hand, der folder alt Mum og lever i alt flabt, saa har ogsaa Guds Roit udviklet fig. Er han i alt, saa maa hans Rost kunne høres ud af alt. Han iprænger baade Metta og Rom og Jerusalem og Bibelen og opflaar jit Paulun itte længer bos Samuel i Silo, men i hele den uendelige Natur, i Men= neikeaandens fineste Moretser, i historiens Gang, i Videnskabens Opdagelser, i Digternes Sange. Dg den Menneiteaand, fom forstaar dette, som har et op= ladt Dre for Buds Moft, og fom figer med Samuel: "Jal herre, din Tjener horer!" den, som lutter med Forstagelse paa denne Buds Tale, for at rette fig efter den, han er luttelig. San har fundet Roglen til fit Livs Gaade; Nøglen til Tilfredshed og stille Lytte, i hvad Bilkaar i Livet han end kommer. Tottoren lægger sit Dre til den Snges Bryst eller Ring for at litte til Nande= drættet og derefter bestemme Sygdommens Bafen og Farlighed, faaledes ftal vi lægge bort Inttende Dre til Naturens og historiens og bor Samtids Bruft for at hore, om Nandedrættet er jevnt, om Buds levende Røst lyder derindesra, eller det er dødt, aandløst, forladt af Buds bærende Rraft.

Som Ordenens og Regelmæssighedens Gud, som den, der ikke vil et i Dag og et andet i Morgen, men tun vil et i Dag og alle Tage, fordi dette ene er det fuldtomne, taler Gud til os gjennem Love. Den, som da forstaar disse Guds Love, han horer Guds Røst, og Spørgsmaalet blir, om han vil rette sig efter dem eller ei. Denne Sikterhed og Urokkelighed i Guds Love gjør det muligt for os at komme efter hans Røst, vi kan arbeide os ind til Lønkamret, hvor hans Rost lyder; vi hører den først som en Hvissen, en Anelse, en Mulighed, siden som en tlar Stemme. Naar en Lidenskasmand gjennem sine Eksperimenter søger at komme efter Lovene sor den Bevægelse eller den Barmeudvikling, eller den Farveblanding og Stofblanding, og der begynder at dæmre sor ham en Anelse om den rette Sammenhæng, saa hører han Guds Røst som en Hvissen til sig; naar han senere ved fortsatte Eksperimenter er bestyrket i denne sin Anelse og kan

lægge den npopdagede Lov frem for Verden, godtgjort ved Bevifer, da hører han Buds Roft tydelig og lader andre høre den. Saaledes har Sandhedens Roft ofte lidt ud over Verden; men Verden bar itte fom Samuel fagt: "tal herre, din Tjener hører!"; den har tvertimod leet og gjort Guds Roft latterlig, fom om han var en Taffenspiller og humbugmager. Den Bang da Copernicus fendte ud fin Sandhed om Jordens Svingning rundt Golen, og ingen vilde tro paa den, den Gang, da Galilæi blev piftet af Munte og Biftoper til at affværge fine naturvidenftabelige Opdagelfer — je da lød Guds Roft gjennem dem ud over Berden; men Berden vilde itte høre den. Da Besus af Majaret sendte ud over Berden det Evangelium, der tonede Fred over Jorden og Guds Belbehag i Men= nestenes Born, par der Fag, som brød sig om det, endnu Færre, som vilde ind= rette fit Liv efter den Maalestot. Berden tog først og torsfæstede ham, saa forvanskede den Guds Rost ved at overhænge den med theologiske Dumheder. Naar man klager ober de forfærdelige Forhold, hvorunder vi lider, og gir Bud Stul= den, som itte steller det bedre, faa er dette blodig uretfærdigt. Gud har fendt fin Roft, med Beiledning, med Raad, med Bon til Mennestenes Born gjennem fine Sandhedsprofeter gjennem Tiderne; men Berden har itte villet høre, Berden lut= ter Drene, eller om den hører, vil den itte tro, men lægger fit Liv an netop paa de Beie, der fører til Fordærvelse, istedetfor paa dem, der forer til Sundhed.

Sitterheden og Urotteligheden af Guds Love, der gjor, at vi er istand til at tomme efter Guds Rost til os, udelutter aldeles Muligheden af Miratler, naar vi ved Mirakler mener Brud paa Naturens Love. Vore ortodotse Brødre mener. at Menneffet bed fin Bon formaar at forandre Guds Bestutning og lade bam bryde sine egne Love i Stytter, som den Gang han lod Solen staa stille i Gibeon og standsede Maanen i Ajalons Dal. Bi tror ikke paa det; thi hvis Gud satte en Lov for Naturens Orden i Dag og en anden i Morgen, bare fordi Ber og Baul bad om bet, jaa Farvel med al Undersøgelse. Bidenftabemanden funde opgive fin Granfkning, og Lægen fine Studier, og Tænkeren fin Grunden paa Bi vilde umulig funne hore Buds Roft til os, eller om vi hørte Aandens Love. den, kunde vi ikke stole paa den som paalidelig, da vi jo ikke kunde vide, om Veter Jensen kunde faa forandret den ved fin ihardige Bon inden Aften. At tro paa Mirakler, er det samme som at tro, at Guds store Berden er undergivet Bilkaar= lighed, ftyres af lunefulde Indfald af fin egen Staber, ja i Grunden itte er afhængig af Bud, men af hviltensomhelft Ber og Baul, der bare forstaar den Runft at bede. Nei, Benner, vi maa vore fittre paa Guds Loves Urottelighed, for vi fan lytte efter Buds Roft, og før det fan fordres af os, at vi fkal rette os efter Til hvor uendelig Nytte for Verden har ikke de været, som har hørt Guds Rost gjennem Naturens Love og har overbevist Verden om dens Sandhed. har bragt frem Metalaarerne i Berget og lært Mennestene at bearbeide dem; de har fundet de Nartusinder gamle Stoge og bragt dem op i Dagen i Form af Rul til at varme Slægterne, fom nu lever, og drive alle Dampmaftiner; de har lært at tappe ud Myrerne, og derved jage bort Feberen af Sumperne og at for= vandle Orkener til jrugtbart Land ved kunstig Banding. De har bundet Solstraalerne og tvunget dem til at tegne vore Ansigter paa Bapir; de har fængslet Banddampene og ladet dem drive vore Møsler og Lokomotiver og Dampffibe; de har bundet selv de usynlige Kræfter, vi kalder Elektricitet, og ladet dem sende vore Tanter og vor Most afsted gjennem Telegrafens og Telefonens Traade og oplisse vore Gader om Natten. Hvad der for blev regnet som Trolddom, der fun funde frembringes ved Dievelens Magt, det hører nu til dagligdags Begiven= heder, og ingen tænter paa at brænde levende dem, som lytter til denne Guds Roft og udfører den, saaledes som man gjorde i Middelalderen. Troldmænde: nes og Hetsenes Tid er forbi. Bi regner intet for overnaturligt længer, fordi vi har lært at lytte til Guds Møst og folt og forstaget, at intet, selv det vidunder= ligste, er for ftort for hans Bælde. 3 gamle Dage blev det regnet for umuligt at forstaa Strømmenes og Vindenes Gang. Jesus selv figer jo i Samtalen med Nifodemus: "Binden farer, hvorhen den vil, du hører dens Sufen, men du ved itte, hvorfra den kommer, og hvor den farer hen". Dette var fandt for ham og for den Tids Mennester; thi de havde itte forstaget Guds Rost til dem angga= ende denne Ting. Men nu er det itte fandt længer; thi Videnftaben har lært at forstaa Lindens Love. Den fan beregne Metningen af en Storms Bang, den tan beregne Hurtigheden, hvormed den farer, og Beltet den farer over, den fan ved Telegrafen sende Bud til Farmerne eller Søfoltene, at de maa tage For= holdsregler, thi den og den Dag, pag det Klotteflet om Morgenen eller om Aftenen, vil Stormen være der og der. Bi har lyttet til Guds Møst i hans Love for Vindens Gang og har forstaget den til Dels og vil lære at forstag den bedre Nar for Alar, ligesom vi har beregnet Strømmenes Bang i Habet og har tegnet dem ned paa vore Landkarter. Endnu er vi dog med Hensyn til Videnskaben bare fom Born, der læfer 21. B. G.; Buds Roft er faa mangfoldig, og taler om en faa= dan llendelighed af Emner, at vi endnu itte har lært at gribe Halvparten af Men vi er paa Forstagelsens Bei. Bi har vendt vore Dren Inttende til, og vi forstag, at det er (Bud, som taler til os, og ifte Djævelen, som vore Forfædre troede, hver Gang en Sandhedsprofet kom til dem med en ny Opdagelse.

Gud har givet Love for Legemets saavel som for Aandens Helse, det gjælder for os at høre hans Røst, sor at følge den. Vore norste Vønder har i gamle Tage været fælt rædde sor Vand, ligesom sor at bytte rent paa sig. De har itte lyttet til og og itte villet forstaa Guds Røst til dem gjennem Lægen eller dem, som skjønner sig paa Legemets Love, og som sagde til dem, at Renlighed og Lust er nødvendige Betingelser sor Legemets Sundhed og Trivsel.

Der var en Dottor i Sundmøre, som itse sit bestille andet den første Tid af sin Praksis end at slaa Ruderne ind hos Bønderne, for at skasse dem frisk Luft i Stuen; thi de havde spigret Ruderne fast; og en Dottor i Hallingdal gjaldt for at være en forsærdelig Resormator, fordi han forsøgte at saa Bønderne til at vaske sig over hele Kroppen to Gange om Aaret. Munkene paa Athosbjerget i

Græfenland har indført det som et af sine faliggjørende Dogmer, at Vand maa itse komme paa deres Krop deres Liv igjennem, og de gaar med den samme Kutte uden at vasse den, til den falder af dem. Det maa være tætselige Folt at være sammen med, det. De har simpelthen itse lyttet til Guds Røst, de har iste forstaaet, at det Iempel, Legemet, hvori Guds Nand bor, bør være rent og sundt og skinnende. Det samme gjælder om dem, som nedbryder sin Sundhed ved Drif og Udsvævelser. Istedetsor at lyde Guds Rost til sig, saa trodser de den; de forgister sit Blod med Vilje, de forer Sygdomme ind i sit System med Vilje, for siden tanste at anslage Gud, som har laget det saaledes for dem. De ved godt on, hvad de gjør. Guds Røst desangaaende har været trommet ind i dem gjennem Taler, Bøger, Aviser, Raad fra Raboer og Venner; men de har itse som Samuel sagt: "tal Herre, din Ijener hører!" De har tvertimod ladet, som de var dove, handlet, som om der ingen Guds Røst var, der raabte Varsto.

Bud har givet Love for Handens Helse. De er tanste itte saa lette at for: staa som Lovene for Legemets Helse, da Alanden er en upmlig Birtelighed, som itte tan iagttages og haandteres faaledes som Materien: men de er der dog, og Videnstabsmændene og Tænkerne og Digterne famler den Dag i Dag for at lære at fjende disse Aandens Love, denne (Buds Most til os, bedre og bedre. Hvis vi tilfulde forstod Guds Rost til os i dette Stutte, og handlede efter den, da vilde vi altid være glade og lytkelige, hvad Stilling vi end fandt os i, vi vilde føle os som dem, der har Seiren i Hænderne selv midt i Nederlaget, som dem, der var havede over Sygdom, Elendighed og Tod. Hvorledes ikal vi folge bedit Guds Roft! hvorledes skal vi bedit fremstille den Juldtommenhed, han træver af sin Stabning Mennestet? Ba, det har Mennester grubtet paa til alle Tider, og de har givet de forstjelligste Svar. Somme har ment, at Verden var saa nedscentet i det Onde, at man tunde beoft undgaa dens Fristelier og arbeide paa fin egen Helliggiørelse ved at træfte sig tilbage fra Berden, ved at bo ude i Ortener og Eneboerhytter og tilbringe sit Liv i Selvbetragtning og Bon. Og hvis Fristelferne kom efter En der ogjaa, saa havde man jo Bodeskjorten og Pidsten at in til, hvormed man martrede og hudflængede fine Lemmer. Det er den aftescaatige Betragtning af Livet, der har kommet tilfpne i Andiens Gneboere og Gelvplagere, i Johannes den Døbers Ortenliv, i Essærnes Rloftre, i alle de friffine Munte= og Nonneordener ligetil denne Dag. Den hviler i Grunden paa det egoististe Ræsonnement, at Mennestet kun har med sig selv at gjøre og intet med de andre, at Verden er styffet op i en Mængde Individer, der staar enkeltstaaende hver for sig og har tun sig selv at svare for. Den har ingen Tro paa Ber= dens Fremffridt, ingen Tro paa, at det gode ftal feire over det onde. Berden er Jammerdalen og ftal vedblive at være Jammerdalen bestandig. Det gjælder at fly bort fra den. Maalet, vi ffal naa, er Døden eller rettere Livet hinsides, ikke Livet hernede. Bi lever her bare for at have faa lidt med Livet at gjøre fom muliat:

Saa er der mange, som siger: vi ved, hvad vi har, og ikke, hvad vi faar. Lad os derfor more os den Stund, vi er hernede. Og saa lever de et letsindigt Liv uden at tænke hverten til høire eller venstre, til de skuper i Graven.

Saa er der andre, der paa Stoikernes gamle Vis betoner Viljen som det eneste, hvorpaa et Liv kan bugges. Ut sætte Viljen paa det at beherste sig selv, altid at være Herre over sine egne Stemninger og Lidenskaber og Handlinger; og hvis man itte onster mere af Livet, da sætte en Stopper sor det ved at skyde sig en Kuple for Panden.

3mod alle dieje ftaar Bein Opfatning af, hvad Guds Roft til Mennestene Befus fætter Livets Opgave i at arbeide for andre; itte fom Munkene fornemt fligte fra Berden, men netop plante fig felv i Berden, iffe betragte Berden fom Sammerdalen, med bvilten intet fan gjores, men tvertimod betragte den som Stolen, hvori vi modnes til det evige Liv, fom Riget, der ftal omftabes til et Guds Rige, hvor Fred og Metfærdighed bor, som Guds gode Gave til Menne= ftenes Born, fuldt af hans Nabenbaretier, af Stjønhed, Bisdom, Harmoni. Wed at offre fig for andre, vinder man Lytten for sig felv. Man binder den itte ved bare at tænte paa sig og sine, og betragte alle andre Mennester som Konkurrenter og folgelig diender, ved derfor at aabne Rampen mod alle for at grave til nig Solv og Guld, der ligger der ophobet til ingen Phtte, naar man dør, bare for at blive et Stridens Weble mellem Arvingerne. Rei man blir Inffelig og derfor horer bedit Buds Roft, naar man betragter hele Berden som en Familie at Brodre og Softre, mod hvem du har Forpligtelse, mod hvem du er styldig at vije Mjærlighed, ingen uditudt, ingen for lav, men alle Buds Børn, der, om de end har fornedret fig ved im egen og Forfædres og Samfundets Synd, dog er taldede til Buds Herlighed, som de en Bang stal naa, om end Beien derhen bliver tung og fuld af Lidelse. Bed dette Livssyn udbredes der Mildhed og For= staaclse over Livet, udbredes der en Arbeidsmart for hver og en af og, aabnes der Lighed og Frihed for alle, bliver det en Umulighed at berige fig paa andres Betoftning.

Paa samme Tid derfor, som Jesu Livsson er saa sundt mennesteligt, itte sætter Livets Maal i Bodsøvelser og Faste, men i at gjøre vor Mennestepligt, paa samme Tid er det guddommetigt, idet det binder hele Mennesteslægten sammen og saa lænter den til Gud og Evigheden. Terfor er det, vi Kristne har valgt ham til vor Høvding, tror at han har været Mennesteslægtens Samuel, der dybest af alle har lyttet til Guds Røst i Templets Stilhed og fortyndt den udoper Verden.

Guds Rost tan lyde til dig alene i Lønkammerets Stilhed, naar du er i Enrum med din Gud, den kan lyde i din Samvittighed og i den instinktmæssige Følelse af, hvad du skal gjøre i dette tvivlsomme Tilfælde; men den lyder ogsaa til dig gjennem andre Mennesker, gjennem Boger og Blade, der er Bærere af Mennesketanker. Ligesom Solstraalerne spiller mellem Løvet Sommerdagen, og vi ser Lys og Mørke vetsle, saaledes er det og med Menneskeaandens Frems

bringelser. Det veksler med Lys og Mørte, med Sandhed og Vilbfarelse, men netop ved denne Bekslen træder Solstraalerne dobbelt frem, og vi kan glæde os ved Sandhedens Straaler, selv om de er spraglede med den morte Vildsarelse. Lad os itte foragte noget, der bærer et Solstreis af Nand i sig, der er frembragt ved en Menneskesjæls Famlen og Ramp for at gribe det Evige: lad os itte i kristelig Fornemhed lade haant om alle baade gamle og moderne Hedningers Striverier, fordi de itte har staaet paa samme Standpuntt som vi. Der er mange Hedninger, som er bedre Kristne, end mange af dem, som kalder sig med dette Navn. Men hvorledes skal jeg tunne stjelne Sandhed fra Vildsarelse? Ved at prøve den. Uf Frugterne skal Træet sjendes. Cg søler du, at denne Cplusning gjør dig bedre, renere, stærfere i hele din aandelige Sammensætning, end du var før, saa kan du være tryg, saa er der ingen Fare ved at tilegne dig den nye Oplysning. Tette er godt at huste i vor Tid, da der herster en slig forvirret Blanding af Røster, der alle giver sig ud for at være (Huds Tale til os.

Det stulde ogsaa være enhver Prests Pliat, Benner, at være en Samuel for · fin Menighed, En, som vilde lytte alvorligt efter herrens Rost og sige: "Zal Berre! din Tjener hører!" og faa siden forfynde Menigheden den. Det er derfor, han staar paa Præditestolen Sondag efter Sondag. San mag itte udgive fine Ord for Guds Ord, for ufeilbare og bindende for Menigheden, han bør bare, faavidt han ræffer, fortælle den, hvad han anier for Sandbed. San bor ftræbe efter bedite Evne ved at lafe, ved at tante, ved at bruge fin egen Livserfaring, ved at lytte til Guds Tale i sit eget Bryft, at bringe til Menigheden Sandhed, mere Sandhed iaar end forrige Nar, fordi vi alle votser. San bor aldrig hverten for Benge eller Ros eller Magt eller nogetsomhelst fvigte fin Dverbevisning eller fnakke Menigheden eller det Bestagende efter Munden, men altid tale bent ud fin Mening, enten Folt lifer at hore ben eller ei. San bor arbeide paa at være Menighedens Tillid værdig ved altid at være fand mod den. Da om man end itte kan fordre, at han fkal være aandrig hver Sondag i Naret, bør han dog arbeide paa at give fine Folk det bedfte, han eier, og mere Har for Har. hvis han tror paa Jesus af Rasaret, at han af alle Vismænd og Profeter var ben, som har talt fandest og bedst til Mennestene, og at et Liv bygget pag hans Lære — ikke paa hans Kirkes Lære — men paa hans Lære, fører til Lykfaligbed, faa bor han ftudere og leve efter og arbeide for denne Lære, og i Befu For: drageligheds Nand virte fammen med de andre friftne Setter paa at ftifte Metfærdigheds Rige paa Jorden.

Ja, (Bud give hver Prest Lytke til at høre og tale (Buds Most til Menig= heden, og denne Lytke til at opbygges af den.

## Dr. Jefyll og Mr. Hyde.

(Tredie Søndag efter Helligtrekonger.)

### Tefft: Rom. 7, 14-8, 17.

Der er en Fortælling af Robert Stevenson, som i fin Tid gjorde ftor og uhnggelig Opfigt, taldet Dr. Zethll og Mr. Hode. Det beffriver en Dr. Jetull, der gjælder for at være en meget bannet, menneftekjærlig og vennefæl Mand, og fom ftaar i ftor Unfeelse i Buen. Men denne famme Dr. Jetyll har fine poldfomme Lidenftaber, og da det ifte gaar an for ham i hans Stilling og med hans Unfeelse at tilfredestille biese Lidenstaber aabenluft, faa giør han bet i Smug. Denne Dobbelthed i hans Natur, at han ftundom fan længes mod alt godt og adelt og finde fin Glade i at giøre godt mod andre, til andre Tider derimod foler den mest rasende Lust til at fole fig i de gemeneste Synder, blive vild som et Rovdyr, denne Dobbelthed plager ham og bringer ham til at ræson= nere. Svor meget bedre vilde det itte være, om disse to Naturer funde ffilles, . iaa flap de at genere hinanden. Raar han nu giver fine flette Lidenftaber Spillerum, saa opponerer altid den gode Side i hans Natur og føger at holde igjen, og felv efterat han har givet efter for Fristelsen, har han en Følelse af Stamfuldhed og Anger over at være falden faa dubt. Da naar faa den gode Side har Overhaand, faa tommer pludselig den onde Side og blander ind i hans reneste og frommeste Fantasier sandselige Billeder, urene Forestillinger, der giør ham fortvivlet. Hvor meget bedre vilde det itte være, om disse to Naturer tunde stilles, at han til sine Tider tunde føle Syndens hele Sodhed og ibulmende Styrte, uden at den svætfedes ved Samvittighedsbebreidelser og Unger, og til andre Tider funde nyde sine gode Instinkters fulde himmelfte Flugt, uden at den swætkedes ved nogen Indblanding af syndige Tanker eller Drømme. San grunder vag, om det itte ftulde lade fig gjøre, at tunne ftille de to Naturer ad, faa at man enten var helt den ene eller helt den anden; men itte fom nu halvt af hvert. Saa opfinder han en Medicin, der ftal bevirte denne Forvandling, og det lyttes. Gjennem en Smerte lig den, hvormed man fødes eller dør, formaar Dr. Jetyll at stille fig ved sin gode Natur, og hvad ftaar igjen? En liden doærgagtig Stiffelse af et modbydeligt Udfeende, men mere blodfraftig, elastist, levednatig end Dr. Jetyll syntes at være, opfyldt bare af Luft til at giøre Ondt. Dette er da hans onde Ratur eller Mr. Sude. Under denne Stittelfe foretager ban fig de afftyeligste Forbrydelfer, ban mproer en gammel og agtet Mand bare af Lust til at murde, han tramper paa en liden uffpldig Bige, fom han render overende paa Gaden, trods hendes Strigen, han rafer i dyrift Bildhed, og faa - naar Politiet er efter ham, forvandler ban fig felv ved Siælp af Medicinen til den flittelige og ærværdige Dr. Jethil, hvem Ingen naturligvis vil mistænte. Men disse Forvandlinger fter itte San mærter til fin Stret, at Mr. Syde for hver Gang ban blir

kaldt til Live, votser og blir stærtere, mens Tr. Jekyll blir svagere og mindre modstandskraftig, og tilsidst ster Forvandlingen af sig selv fra Tr. Jekyll til Mr. Hyde, men ikke modsat, hver Gang Tr. Jekyll er svag og aandelig og legemlig afkræftet, saa at det hænder, at han lægger sig som Tr. Jekyll og vaagner som Mr. Hyde. Og tilsidst kommer da den Stund, da Medicinen ikke længer virker, da Edward Hyde render fortvivlet op og ned i Tr. Jekylls Laboratorium og ikke kan blive kvit sin onde Maske, ikke kan forvandle sig tilsbage til Tr. Jekyll. Viser han sig offentlig, ja selv bare for sine Tjenere, som Mr. Hyde, er Skasottet ham vist; thi der er hundrede Hænder ude ekter den berygtede Forbryder, der er sat en Pris paa hans Hoved. Han sender gjennem Papirlapper, han kasker ud af Tøren til sine Tjenere, Bud rundt paa alle Lonsdons Upotheker efter de krastigske Mediciner — alt forgjæves, og da endelig Dr. Jekylls Venner sprænger Tøren trods hans Protest og Bonner, sinder de Mr. Hyde liggende paa Gulvet i Tødens sidste Krampetrækninger. Han har taget Gift.

Denne Bog er, som J ser, en Fantasi, ikke nogen Virkelighed; thi der sindes ingen flige Mediciner eller flige Forvandlinger. Men Bogen vil flaa fast først den Tanke, at der sindes en Tobbeltnatur i hvert Menneske, akkurat som Paulus klager over den i vor oplæste Tekst, en Tobbeltnatur af Rjød og Nand, der fører en uforsonlig Strid; dernæst vil den slaa fast, at det netop er Menneskets Lykke, naar disse to Modsætninger engang skal være tilskede, at de er forbundne; thi da kan den gode Natur beherske og styre den onde, og den onde kan holde den gode Natur ndning og skadig vaagen og i frisk Kamp. Stulde man skille dem, vilde den onde Natur vokse sig til den skærteske og tilssidst seire over den gode.

Bogen kommer saaledes at kjæmpe med det Sporgsmaal: hvad er det onde i Mennestet, hvorfra kommer det, og hvorledes skal det overvindes? — sandelig vigtige Spørgsmaal, der har sat Mennestehedens Nander i Bevægelse fra Tidens første Morgen og endnu gjør det. De gamle Hebræere vovede den driftige Baaftand, at det onde som det gode havde bare en' Rilde, Bud, at der alt= saa ingen Dobbelthed eksisterede i Naturen, men bare en Kraft, der udvitlede fig til enten godt eller ondt. Deraf disse besonderlige Udtrot fra de ældre af Bibelens Bøger, at det er Gud, som forhærder Mennestenes Hjerter, at det er (Bud, som sender en Lognens Aland i fine Profeters Mund (1. Ra. 22, 23). at det er Gud, som fender Bestens Engel og Landeplager over Manten, som drufner den ægpptiffe Sær i det rode Sav, som flaar ned en 14-15,000 Mand, fordi de er opsætsige mod Moses og Uron. Deraf disse for os besynderlige Udtruk fra de gamle Profeter: "Jeg er Herren, som gjør Fred og skaber Ulntke", (Gs. 45, 7). "Mon der fan være Ulntke i en Stad, og Ber= ren har itte gjort den?" (Amos. 3, 6). "Udkomme ikke af den Hviestes Mund de onde Ting og de gode?" (her. Begr. 3, 38). Derfor fjender heller itte de ældste Bibelens Bøger noget til nogen Djævel, de behover ham itte, der er itke Rum for ham i deres filosofiske System. I Paradissagnet er det Dyret Slangen, og slet ikke nogen Djævel, saa som det senere blev sorklaret, der frisker vore førske Forældre.

De gamle Bebreeres driftige Paaftand var faaledes den, at alt i Berden, og faaledes Mennestet med, havde bare en Kilde, det godes Rilde, at alt i Berden, og saaledes Mennestet med, var godt og tun godt, og at det Onde, naar vi nu fer det efriftere, altfaa udvitler fig fra det Gode, maa have famme Rræfter til Kilde som det Gode. Havde de Ret i dette? vi ftal se senere. Det var først efterat Joderne havde været i det babyloniske Frangenskab og var tomne i Betjendtstab med og under Statifyldighed til Berferne, at Dieble= læren blev fodt og indfort hos dem for at forstyrre hele det gamle System. Perferne lærte nemlig itte bare en Rilde til alt, men to, en god og en ond, Ormudz og Ahriman, Gud og Djæbel, der kjæmpede om Indflydelsen og Magten over Stabningen. Derfor var ogsaa alt i Berden en Dobbelthed; Lys og Mørke tjæmpede i Naturen, Lys og Mørke eller Godt og Ondt tjæmpede i Mennestets Bruft. Denne Udvei for Zanken at flabe en ond Nand, fra hvem alt det onde udgit, ved Siden af den gode, fra hvem alt godt udgit, syntes saa ulige lettere for Tanten, end at alt, ondt faavel som godt, flulde ftrive sig fra En. Denne Tante blev derfor ogsaa greben og anvendt af det jødiste Folt, og fra den Tid udvikler Begrebet om Satan jig til den theologiske Djævel, saaledes fom vi tjender ham, og som han endnu prædites i de ortodokse Rirker. Laa Jesu Tid hande Diapleforestillingen albeles gjennemigret det jødiste Folks Tankegang, og derfor spiller Djævelen en stor Rolle i det nye Testamentes Stripter. Man hører nu itte længer om, at Gud forhærder — det er Djæbe= len: det var Djævelen, fom fristede vore forste Forceldre i Slangehammen, det er Diævelen, som besætter gale Folt og volder mangehaande Sygdomme, det er Dievelen, som tan paatage fig Stittelse af en Lysets (Engel og frifte Menne= ftene til Sund, det er Djævelen, som gaar om lig en brølende Løve, prøvende hvem han tan opfluge. Ja i en af det gamle Testamentes Bøger, der er itreven for Fangenftabet, tillægges det Bud, som senere i en Bog, der er ikrevet efter kangenskabet, tillægges Djævelen, noget som tydelig vifer Forandringen i Zantegangen. (2. Sam. 24, 1; fml. 1. Krøn. 21, 1.) Der= for prædiker og Baulus saa stærkt i vor oplæste Tekst Tobbeltnaturen i Menneftet og fremstiller Jesus Kriftus som den, der stal hjælpe os til at flaa Kjødet ihjel, som han talder det, itte ved nogen blodig Forsoning vel at mærte, men ved at lære os Nandens Lov; thi som han siger: "de, som ere efter Æjødet, fanje det Risoelige; men de, som ere efter Manden, fanfe det Mandelige." "Da 3 er itte tjødelige, men aandelige, faa fremt Guds Hand bor i Gder; thi der= fom 3 leve efter Rjodet ftulle 3 dø; men derfom 3 døde Legemets Gjerninger formedelst Nanden, stulle 3 leve." Paulus lærer altsaa, at den aandelige Frelse for Mennestene bestaar i at lade Dr. Jefull seize over Mr. Hyde, ved itte at flippe Mr. hnde los og fri, men holde ham under ftadig Bagt og Kontrol,

ifte give efter for de søde Synder, men beherste dem, døde dem. Da vil Tr. Jehyll være den, som vokser sig skærkere og skærkere, mens Edward Hyde blir tvagere og svagere, til han dør, naar Mennesket har naaet Fuldkommenheden. Paulus blir enig med Bogens Forfatter i dette, skjønt denne sidste naturligvis ikke nævner et Ord om, hvad Rolle Jesus Aristus skal spille i dette Trama. Dan skriver jo en Novelle og ikke Theologi. Og jeg tænker ogsaa, vi vil blive enige baade med Paulus og Novellesorsatteren i dette Stykke, at vor hvieske Lyske og Pligt er at beherske Tyret i os; lader vi det bare en Gang frit Spillerum, vokser det skort og skærkt ved denne Frihed, og Friskelsen blir saa meget større, og Faldet saameget dybere næste Gang. Vi skal tale lidt nærmere om det siden. Nu vil vi først spørge: "er der da slig en Tobbeltnatur i os? og skriver denne Tragelse, dels mod det høie, dels mod det lave, dels mod gødt og bels mod ondt, sig fra to Magter, der strides om Herredommet over os, en Gud og en Djævel? eller kommer det altsammen fra een Kilde, Gud?

Den ortodotse Theologi har forsogt, at forsone diese to Modsætninger ved fun at antage, som de gamle Hebræere, en Kilde til alt levende. Men siger de, en af disse Guds gode Stabninger, Lysengelen Lucifer, gjorde Opror mod ham og forvandlede sig felv derved til Morfets og Trodsens Engel. Og fra det Dieblit er det, at Mennestene forføres til ondt; det er en Magt udenfor dem, Diæbelen nemlig, som frister dem til dette. Men hvad vinder man sag pag denne Untagelje? Bare at Mennestene faar en betvem Sovepude, en Undfinld= ning, naar de gjør noget galt: "det er itte mig, det var Djævelen, som fristede mig." (Baaden: hvorfra tommer det Onde? blir jo akturat den famme, bare løftet et Trin høiere op. Om jeg blir Gaaden tvit for Menneftenes Bedkommende ved at sige: det onde er ikte naturligt for Menneskene; det kommer fra en Magt udenfor dem, Diavelen, der faar fit Ugrasfro i deres Hjerte, faa møder den samme Baade, det samme Sporgemaal mig for Dievelens Bedkommende: "hvorfra kom saa det onde hos Djævelen! han var jo god, en Lysengel ftabt af Gud?" Dg antager man en ond Magt udenfor Djævelen igjen, som friftede denne, saa spør vi bare: "hvorfra fom saa det onde hos denne Magt?" og saaledes kan man blive ved opover i det uendelige, til man tilsioft maa antage en e vig ond Magt. Nei vil man, som Theologien giør med Rette, antage fun en Rilde for alt fabt, nemlig Gud, og at Gud fun tan ffabe det fom er godt, faa maa man tomme til den Glutning, at ondt tan udfpringe af godt. Men da blir ogfaa Diavelen fuldkommen overflødig; vi har ikke noget som helft Brug for ham; thi kan det onde udspringe af det gode, faa fan det jo forflares uden nogen Djævels Mellemfomft, at det onde cksifterer mellem Menneftene, felv om de var ftabte tun gode af Bud. fpnes mig, fom man her tun har Balget mellem to Ting: enten faar man aiøre, som de gamle Sebræere, anerkjende kun en Rilde til alt som eksisterer, og da denne Kilde kun er god og kun kan flabe godt, erkjende at ondt kan udspringe af godt, - eller faa maa man som Perferne antage itte en, men to Rilber til alt levende, en god Gud og en ond Gud; man maa med andre Ord gjøre Djævelen evig og guddommelig, og antage, at disse to Magter, Lys og Morke, godt og ondt, har tjæmpet om Berdensherredømmet fra evig Tid. En Djævel, som itte er evig, blir overflødig. Den nuværende Theologi er derfor utlar, er en Blanding af hebraist og persist Synsmaade. De gamle Hervere var ogsaa tlare, men den theologiste Blanding af begge er utlar. Bi har derfor at gjøre Balget op igjen, enten slutte os til den hebraiste Betragtningsmaade eller til den persiste, enten ertlære Gud, som den eneste Kilde til alt, den eneste evige, eller saa ertlære, at der har været baade en god og en ond Magt fra Evighed, og deraf skriver sig Dobbelspattningen i Berden. Paulus er svært utlar paa dette Puntt. Paa samme Tid som Djævelen dar meget at bestille i dans Treologi, og paa samme Tid, som han sast older stærtt Debbeltnaturen i Mennestet, saa tan han og somme med stige ægte gamme sjødiste lldtrut som: "derfor stal Gind og sende dem trastige Budsarelser, at de skulle tro Løgne." (2 Thes. 2, 11).

Men tan da ondt fomme af godt og hvorledes? Dette er det store Eporgs= maal. Jeg tan tun fvare med min Fortlaring. Det Onde og det Gode har fælles Aræfter til Udipring. Bruges disse Aræfter til et ædelt Magl, glisga til at gjore Guds Bilje, opitaar godt: bruges de derimod til et lavt, uædelt Maal i Trods mod Bidds Bestemmerie, opitaar ondt. Zeg pleier bruge et Billede af Logen, naar jeg taler om bette. Planter on den med Moden op, vil den volse alligevel, men volse nedad, bore ng dybere og dybere ned i Muld og Morte: ietter du den met Roben ned, vil den votse opad mod Gol og Lys. Det er de famme Spiretræfter, fem driver den til at volze nedad, som de, der driver den ovad; det er blot Omstændighederne og Betingelserne, som er for= ftjellige. Lad os anvende dette paa Mennestetræfterne og je. Der er en But med en livlig kantau, en ftært Trang til Gventpr og en ubvielig Energi. Hans Opdragere er opmærtsomme pag dette, de soger at lede disse Aræfter ind i de rette Manater. San Ixjer Hittorie, fer hvad ale Berbens Helte og Opdagere bar udrettet, ban leifer Geografi, lærer at ftudere Bordtlodens Borm og Efit= telie, han ftuderer Naturvidenikaberne og lærer at tjende Naturens underfulde Love. Raar ban engang blir vetsen, flaar bans Armiter ud i en eller anden Metning; ban blir enten en Livingstone, der trodier Strabadier og Gventyr i Afritas Etoge og Sumpe for at berige Bidenftaben, eller en Britjof Ranfen, der farer paa Eti over Grønlands Indlandsis. Eller han tan lade fin udholdende Opdagerevne flaa ud i aarelangt, taalmodigt Arbeide med mitroflopiife Underfogetser eller med Etsperimenter i fit Laboratorium, som Goison for tilfiost at ftaffe Berden en un Spfindelfe. Men fort den famme But under andre Betin: gelfer. Lad ham være fodt i Gattigdom og Glendighed; han faar ikke lære ftort; thi han maa ud tidligt og flide for Brodet. Men hans Fantaji trænger Næring, og den faar han da ved at læse eller høre om driftige Indbruds= typerier, Plundring af Banker og Træn, og de samme Aræster flaar ud i Ondt

i Forbrydelser, hans Mod blir Roverens Mod, hans Opfindsomhed blir Thuens Opfindsomhed, hans Udholdenhed blir den Efterftræbtes Uoholdenhed. Alf Styrelsestlogftab tan der ftabes en ftor Statsmand; men der kan ogsaa flabes en ftor Svindler og Hytler. Da je paa den ftærte Evne, vi kalder Kjærlighed. Den kan blive Kjærlighed til noget godt, men den kan ogsaa blive Kjærlighed til noget ondt. Evnen er den samme, Udslaget blir forffjelligt efter Maalet, fom det er rettet paa. Man fan elfte et ædelt Menneffe og en ædel Sag, men man fan ogsaa elste et uædelt Menneste og en nædel Sag med samme Storte. Hoor ofte læser man itte om Rvinder, der er gifte med, eller holder fig fammen med Forbrydere; de er med at planlægge de grufomfte Mord og hiælper til at udføre dem, og paa famme Tid kan de elste, lide, udholde alt for denne Forbryder, med en saa mageløs Troftab og Selv= opoffrelse, at den par et bedre Maal værdig. Rjærlighedens Gone er stært hos dem, den blir bare anvendt pag en uværdig Gjenstand. De har itte lært at kjende og elste adle Maal i Livet, og saa vokser deres Kjærlighedsevne sig nedad istedetfor opad. Se nu det Sandhedsmod, som vover at betjende, hvad det tror, og fætte Livet ind paa det. Di maa rose og beundre denne Sjælens Enne, som noget ftort og godt. Men hvor ofte anvendes itte dette Sandheds va Opoffrelsesmod vaa taarlige Maat! Se vaa Nihilisterne i Musland. De Bevæggrunde, som driver dem til deres frygtløse Udtalelser og Optræden, er uden Tvivl Medlidenhed med de Smaa og Undertryfte, en Følelje, som vi maa dele, og deres Optræden og Martyrdød er fjæt - men de anvender disse Egen= skaber paa daarlige Maal, nemlig paa Voldsomhed og Omstyrtelse og Myrderi i Flæng af Styldige og Ufkyldige, som vi maa misbillige i yderste Grad. mange æble beundringsværdige Kræfter spildes ikke paa daarlige Maal. maa beundre Kræfterne fom gode, men vi maa beflage Maalene, fom disse Aræfter er anvendte paa.

Se nu religios Fanatisme! Er der nogen Sicelens Evne stærtere end den? Men hvor ofte spiloes itte disse rige Sicelens Aræster paa daarlige, ja for os rent ud latterlige Maal. Mennester pidster sig, piner sig, stænger sig sønder paa den mest barbariste Maade, sulter sig, lider Forsolgelse, forsader og forstager alle jordiste Behageligheder for at være lydig mod sin Tro — og denne Tro san være den mest vildsarende Galstab. I saadanne Tilsælde maa vi vogte vs for at lade vor Daddel gaa ud over Kræsterne i Sjælen; thi de er gode; men vi maa beslage Maalene, Leien, som disse Kræster slaa ud paa.

Lad os tage den fanselige Trift i Mennestet. Denne Evne og Trift til at avle og føde er en af Naturens helligste Undergaver. Hele Mennesteslægtens Etsistense er bygget paa den. Holdt indenfor sine naturlige Grændser er den til Belsignelse baade for Legeme og Sjæl, men overdriver man, lader man den flomme udover alle naturlige Grændser, saa blir Belsignelsen forvandset til Forbandelse. Den svætter, medsører Sygdomme, sløver de aandelige Evner, kort, blir en ødelæggende Magt istedetsor en opbyggende. Kraften er den

famme; det er bare Maaden, hvorpaa den bruges, og Udstrækningen, som gjør Forstjellen.

Set, at den rafende Samlerlidenftab, fom den Gjerrige anvender paa at mukke sammen Benge, blev anvendt paa Ting, der kunde være til Rytte for hans Medmennefter, eller paa at fremme en entelt Sag til hans Samtids Bel= signelse, den vilde strafs blive prisværdig iftedetfor forbandelfesværdig. Sæt, at den Lidenstab til at elfte, der nu flaar ud vildt i Bellnst og Uterlighed, blev oft ud over huftru og Børn i et lykkeligt hjem eller givet til en Sag, der fkulde tjæmpes igjennem trods alle hindringer; den vilde da blive til ligeftor Belfig= nelse for Bedkommende, som den nu er til Forbandelse. Kræfterne i en Mennestefjæl er derfor alle gode; det er kun Maalene, de stræber mod, som skal bestemme, om de blir Synd eller itte Synd. Og derfor blir det Opdragelfens hoieste, ja eneste Maal, at lede Børnenes Kræfter paa ædle Beie, optænde deres Længfel og Lidenstab efter at gjøre godt og blive gode. Arv har meget at fige, og Omgivelfer har meget at fige. Dar man felv udviflet fine able Siælskræfter i en daarlig Retning, jaa arves denne Tilbøielighed ofte paa Børnene ifølge Blodsjammenhængen; derfor bør man være dobbelt paa Bagt her. Dg tom= mer faa daarlige Omgivelser, Naboer, Legekammerater, Læsning til, taa ftobes Siælens wole Kræfter i ftidne Former og blir felv fmudfige. Raar man derfor har ladet sine tærte Aræfter udvitle sig i daarlig Retning uden at søge at beherste dem, saa vokser Edvard Hyde i os og blir stærtere og stærtere, mens Dr. Jetyll blir veikere. Slipper vi Dyret i os, der er fremkommet, ikke ved at en Diavel har stabt det i os, eller at vi er fødte som Dobbeltnaturer, men ved at vi har ladet vore edle Sjælstræfter udvitle sig paa daarlige Maal, fliprer vi dette Dur løst, da har vi tabt Slaget, da vil Tiden komme, da det blir os naturligt at innde, da vil Edvard Syde ifte mere funne forvandle fig til Dr. Betyll hernede i alle Bald, men maa føge andre Betingelser for at gjore et bedre Bala hinfides. Mennestene har ved at misbruge Guds gode Kræfter i fig til at fostre Magtbegjær, Pengebegjær, Ujædelighed, Nationalhad, ladet Dyret Edv. Hyde rive Magten, som det synes, fra Dr. Jefyll, og derfor er det saare vanfteligt for og, fom fodes i alle dieje daarlige Samfundsforhold, fom forgangne Slægter har ført over os, at gaa flar af alle de Stjær, hvorpaa vor Sjæls able Kræfter maa ftrande og lide Cfibbrud, eller blive i alle Fald forgelig medtagne. Bi maa leve i en stadig Kamp for os felv mod Mr. Hyde i os. Baulus faa det fortvivlede i denne Ramp og ftønner ud efter Hjælp fra Bud, og griber Da Bejus Kriftus, der representerer for ham Idealmenneftet uden Synd og Inde, fom den Hovding, i hvis Efterfolgelfe der er Fred og Oplosning paa Gaaden at finde. I det hele i det, at udvælge fig et ftort Ideal, ligger der Frelse, enten du vil vælge Buddha eller Sotrates eller Zesus eller Muhammed eller Martin Luther eller Kalvin eller hvem du vil at de ftore Mennefteflægtens Mand, der har bobet Kampen for Dr. Jetyll mod Mr. hyde i dem felv. Ja vælg blot et rent, godt, tjærligt Menneste af dit Betjendtstab, En, som du

beundrer og elster, fordi du maa se op til ham, som bedre end dig selv, og der vil være en frelsende og hjælpende Magt i det i din Kamp mod Synden i dit Indre, mod Gov. Hyde. Zeg ved af Zugen, jeg beundrer og elster saa som Zesus af Nasaret, jeg ved af Ingen, der kaledes som han afspeiler Gud her=nede paa Jorden, derfor vælger jeg med Paulus ham til at efterligne. Andre kan da gjerne for mig vælge andre Mennester. Men at have Billedet af et saadant Menneste lenende i sig daglig, er som at bygge op en Bagt mod det Ende. Maar Brede, Sandselighed, Hevnlyst vil vruse op i dig — aa, da ser dette Villede paa dig med sine bedrøvede Tine, og du søler dets standsende Haand og hører som dets Ord: "tag dig i Ugt, nu vil Mr. Hyde tage Magten fra dig, hust paa itte at smudse Guds ædle Kræster." Og vi bæver tilbage og beheriter os selv.

Bi tror altsaa itte, Benner, at der har været en Dobbelibed af godt og ondt i Berden fra Begundelsen af, eller at der er to Magter, en Gud og en Djavel, fom ftrides om herredømmet, eller at Mennester i ode & med flig en Tobbelt= natur i fig. Bi tror, at der fun er en Rilde til alt ftabt, bet 6 pdes Rilde, fom vi falder Bud. Raar vi alligevel fer, at der efsifterer Endt imellem os, saa er dette frembragt alene af Mennestene, ved deres egen Taarstab, idet de har misbrugt Sjælens gode Aræfter til det modfatte af, hvad de var bestemt til, og derved gjort Synd, og at denne Synd ved at fortfættes, udvides, arves fra Forfædrene, har bragt Samfundet til det Lavmaal, hvor det nu ftaar, hvor det fer ud til, at det Onde votser fig større og større. Men vi tror om hvert Menneste som fodes, at det sodes godt med lutter gode Rræfter, aldeles itte totalt fordærvet eller nogen Djæpleunge, som først ved Daabens Band tan blive fortrollet til et Buds Barn. Dog mener vi og, at arvelig Tilboietighed tan friste disse gode Kræfter til at flaa ud i en daarlig Retning, og at Samfundets mange Uretfærdigheder, hvori vi opvokse, stover til dette og gjør, at Mennestet lettere falder i Synd. Det gjælder for hver at flynge fig til et Ideal og faa fætte Bilje og alle Sjælens Evner ind paa at være dette Adeal tro. Eg Wud vil hjælpe os i Kampen, hvis vi alvorligen vil tjæmpe og vil hjælpes. Tr Jekyll skal seire, Mr. Hyde fkal do.

#### Kloffen i Taarnet.

(Fjerde Søndag efter Helligtrekonger.)

Tefft: 1 Mof. 1, 26-27; 1 Kor. 15, 47-49.

Der er et Digt af Biftor hugo, fom har grebet mig bed fin Stjønhed og Sandhed, og det er det, jeg vil lægge til Grund for min Tale i Dag. Det Inder faaledes:\*) "Der hænger hoit i Kirketaarnet en gammel Klokke. Fra først af var dens Metal blankt og purt; der ftod kun Ordet Gud og under det en Krone. Men Taarnet har faaet mange Befog, og enhver Beifarende har - en med fin ftumpe Aniv, en med fit ruftne Com - ridtet fnart fit profane Navn, fnart et fmudfigt Ord, inart en Dumhed og inart en Plathed ind i Klottens Malm. Stov og Spindelvæv bedætter den nu, Ruft er trængt ind i Staarene, befudler og fortærer den. Men hvad giør det Klotken? Gelv naar alting fover, felv i Nattens Morte futter Kirfetlotten, fom Bultanen altid rnger, en klagende Bon finder Bei gjennem Malmet. Ogsaa i min Sjæl, som fra først af tun bar Præget af fin ædle Oprindelse, have flygtige Beifarende, Lidenstaberne, indridset profane Navne og næsten udslettet det guddommelige Stempel. Men det giør min Siæl faa lidet, fom det ftader Klotten. Raar den fættes i Spingning, naar en ufpulig Haand rører den og byder den: fyng! da toner pludfelig fra Malmets fficelvende Indre, ud gjennem dets besudlede Overflade, Hymnens magtige og henrivende Klang, og Støb og Rust og Skaar — alt tilhobe maa klinge med i den store Harmoni."

Det er altsaa Mennestets Rald, og hvorledes det har brugt sit Kald, som Digtet gaar om. Digteren figer, at Mennesteslægten var udrunden af Buds Staberhaand fom en nuftobt Rlotte, uden Ruft, uden Blet, uden Men, for at gientone Ordet Gud, for at være et vandrende Vidnesbyrd om Guds Herlighed. Det bar mærket med Kronen under Ordet Bud, det bar altsaa Buds Adelskabs Mærke som hans ppperste Verk, det var Stabningens Krone. Digteren flutter fig altsag ber, spnes bet, til den Opfatning, at Mennestet er skabt birekte af Gud, og fom fuldtomment i alle Maader, det vil fige med frifte, uplettede Evner, dygtige til adel Udvikling. Det havde en ftjøn Sjæl i et ftjønt Legeme, og det bar fiden frigtet dette Rald, plettet denne Stjønhed bed at misbruge disfe Evner til at være ulpdig mod Bud, ulpdig mod fin høie Bestemmelse. I tjender alles fammen til, at den almindelige Theori, fom antages tor jeg fige af de flefte Na= turvidenftabsmænd og af mange Theologer nu, er den faatglote Darwins Theori. Den gaar ftit imod denne Betragtningsmaade. Den figer, at alt levende, Fifte, Fugle, Arnbonr, Stogens Dur - alt har udvitlet fig fra den famme Spirecelle gjennem Milliarder af Forvandlingsprocesfer; at ogfaa Menneffet har udvitlet fig fra den famme Spirecelle gjennem en vis Rætte af Dnre-

<sup>\*)</sup> Citeret efter G. Brandes Gjengivelse i hans Litteraturhistorie.

former, hvoraf Abekatten staar nærmest det nuværende Menneste, halvt Dyr, halvt Menneste, at altjaa Mennestearten altid og altid har ftredet frem og vil fremdeles giøre det fra det lavere til det høiere, fra det hæsligere til det ffjon= nere, fra det svagere til det stertere efter den Lov, at det sunde og sterte overlever det singe og svage. Denne Theori tvinger of altsaa at se paa de første Mennester fom hæstige Bildmennefter i Ctogen, der igjen hande fine Foreldre i de laveie Dyreformer, indtil Slægten i Jordens Morgen synter ned til Bløddyret. Den almindelige Antagelse har jo pæret den, at Bud med en rund Staberhaand har ftrøet de forffjellige Arter ud over Jorden, har ftabt Fugl til Jugl og dift til Fift og Bløddyr til Bløddyr og Menneste til Menneste, at disse Urter vel har udviklet sig i en utallig Mængde Affkngninger, men at dog aldrig Grændsen er overffredet saaledes, at Fiff er bleven til Fugl, og Bløddyr bleven til Menneste; at de første Mennester vel var ufuldkomne Børn i Rundskab, men skjønne, funde af Legeme og funde af Siæl, med Epner baade i Legeme og Siæl til at forplante en hel Menneffehed, der fluide dele deres Blod og deres landsevner. Det er faaledes, de gamle jødifte Sagn har tæntt det, naar de taler om Adam og Eva i Paradis og deres Fald, det er saaledes alle Folf i Berden har dromt det, naar be taler om en founden Guldalder, hvor der itte var Ennd, hvor Guder og Mennefter git om hinanden i stign Enighed, hvor Arig og Trab var bantnite. Det er ogsaa dette, den franste Digter ber mener, naar han sammenligner Men= neftet med en nyftøbt, herlig Alotte, der endnu var uplettet af noget Men. Vel, pi vil ikte her ftrides om Menneskets Tilblivelsesmaade. Hvad vi alle er enige om er, at der findes Ondt i Berden, at Mennesteheden som Belbed betragtet endnu itte fvarer til fin Bestemmelse, at den herlige Alotte, Mennestet, er plettet af Syndens Ruft, af vilde og raa Lidenstabers ætjende Eurer, der tærer paa det rene og klingende Malm. Hvorledes saa denne Synd er tommen ind i Verden, enten den er en Levning fra forrige Tiders Ufuldtommenhed, eller den er forgare saget ved et Fald, det faar staa hen indtil videre, og det er jo i Grunden uvæ= fentligt. Det væfentlige er, at Synden nu efsisterer mellem os, og at den itte burde eksistere, at den er uforenelig med Mennestets Bestemmelse, og at vi altsaa stal tiæmpe imod den.

Ja, Taarnet har faaet mange Besøg, og enhver Veisarende har, en med sin stumpe Kniv, en med sit rustne Søm ridset snart sit profane Navn, snart et smudsigt Ord, snart en Plathed ind i Klottens Malm. Støv og Spindelvæv bedætte den nu, Rust er trængt ind i Staarene, besudler og fortærer den. Ja, se udover Mennestehedens Historie og se, hvorledes den har suldsort sin Opgave, hvorledes den fuldsører den den Dag i Tag. De, som virtelig har havt et Ord at sige, Sandhedsvidnerne, de, som har ladet Klottens rene Toner lyde ud over Mennesteheden, de er blevne overstregne og har ofte sunket i Glemsel; de er blevne mistjendte, forfulgte, stenede, korssæstede, mens libetydelighederne, Vigtigpererne, Pedanterne har siddet med Palmer i Hænderne, har med sit rustne Søm eller med sin stumpe Kniv strevet sit Navn ind i historien eller en eller anden

Dumhed knyttet til deres Navn, en Dumbed, som i Samtiden blev betragtet som den hoiefte Bisdom. Ja, Uvidenheden, Overtroen, Dumheden har sædvanlig fiddet i Høijædet og samlet Majoriteten om jig, mens Sandheden har maattet tatte til, om den har faaet Lov til at friste en kummerfuld Tilværelse. paa, hvad de har maattet gaa igjennem de Opfindere og Opdagere, som i Beste= denhed fremstillede forste Bang en Sandhed, der ffulde blive vigtig for hele Berdens Liv? de, fom f. Ets. forste Wang udtalte den Formodning, at Jorden var rund og itte flad, og at den git omtring Golen og ifte omvendt? De blev ud= leede fom Narre, forfulgte fom Gudsbespottere, og de, som jad paa Bijtopsiæ derne og paa Professcritolene, de udtalte i Guds Navn, i Bibelens Navn, i Viden= ftabens Navn Fordommeljesdommen over den Sandhed, der flang fom en fagte, iolotlar Tone fra Mennettehedens gudstøbte Rlotte for at do og tvæles i Mæng= dens dumme Latter. Rei, det var jo flart fom Dagen, Gud havde rullet ud himmelhowlvingen som et Lagen og for at støtte den, at den ike ikulde ramle ned, havde han bygget stærke Mure i Nord, Syd, Dit og Best, fra den og ned paa Jorden, og under Spælvingen havde han fat Sol. Maane og Stjerner, fom Englene forte ud og ind, naar Tiden var der. Se, det var Sandhed, det var jo det alle Tidens lærde Mænd enedes om og bevifte, og som Bibelen gav Medhold, og der git da disse, stærke i det Bestagendes Vildfarelse, og rystede medlidende paa Hovedet af disse andre som nogle stattels halvforrytte Narre, de, som vilde komme med noget Nyt. Og hvem erindrer Navnene paa diese stille Videnstabens Martyrer, der Narhundrede efter Narhundrede ringer den fuldto= nende Rlotte for den dove Mennestehed, og som har bodt for denne Synd med Livet fanite, mens deres Modstandere, Overtroens, Uvidenhedens, det Stillestagendes Forivarere, de, som tændte Hadets og Forfølgelsens Fattel mod Sandhedsvidnerne, de erindres, og erindres i Narhundreder først med Pris, senere med Latter og Foragt. Lad os se udover Meligionens Historie. Proseterne ftenes, Sofrates tommer Biftbægeret, Johannes den Dober halsbugges, Jefus forsfæstes. Og karismerne og Sofisterne, herodeserne og Pilatuserne, omgivne af den hulende og flappende Pohel, de affiger Dommen, og Berden boier fig for deres vife Roft, og figer Ja og Umen, mens Klottens Lyd forftummer for en Tid. Hvad havde itte en Loo Tje lidt, om han havde oplevet at je, hvorledes hans fuldtonede, evige Sandheder, ber i den aarle Morgen flang udover Vftens Folk, blev forvanikede af Efterkommerne, til de ikke var at tjende igjen? Hvad ftulde itte Bautama Buddha have lidt, om han havde feet, hvorledes hans adle Ord, der lærte Kjærlighed til Gud og Mennester, i Tidernes Lob blev forstovede af Dogmer, Præfteceremonier og Overtro? Ja, bvad flutde itte Zejus lidt, om han havde oplevet at fe fine herlige Sandheder, den meft fuldtonende Rlang af Mennestellotten, der endnu havde lydt, den, der faldte Mennestene til Renhed, til Barmhjertighed, til Fred, til Brodersamfund, den, der lagde dem op i Guds Urme fom hos en Fader, hvad ftulde itte han lidt, figer jeg, om han havde feet den tatolite Preft neie fig for Alteret med alle fine overtroifte Krumfpring, eller

Almuen i hedenst Afgudsdyrtelse bede til Træbilleder af Jomfru Maria, eller den ortodolse protestantiste Prest bringe Menigheden til at sove ved sine Dogmer, eller standinavist ameritanste Prester svinge Helvedesscepteret over de arme Stattere, der har vovet at tænse og tænte noget andet end dem, eller Sjælesørgerne ved de Døendes Leie istedetsor at bringe dem Trøst, true dem med Jldpolen, saa de ligger og sveder i sine Senge, eller hans Estersølgere mundhugges som Ravne paa sine tjævlende Kirsemøder! At ja! Støv og Spindelvæv bedætter den nu, Rust er trængt ind i Staarene, besudler og fortærer den.

Men hvad gjør det Klotten? Selv naar alting sover, selv i Nattens Morte sutter Kirkeklotken, som Bulkanen altid ryger; en tlagende Bon sinder Bei gjensnem Malmet. Thi Sandheden, Benner, kan aldrig dø, Menneskeheden kan aldrig miste Evnen til at synge ud den Guds Lovsang, der aandede sin Livsgnist i Leret. Hvormeget Støvet og Spindelvævene fryder sig og gror over Menneskehedens Klotke, hvormange Navne paa Ubethdeligheder Historien skriver ind paa den, hvormange Smudsigheder og Tumheder, der ridses paa dens ædle Malm, naar den sættes i Svingning af Nandens Beir, da toner den gamle, støvede Klotke endnu Sangen fra Tidens Morgen, da den randt ren ud af Guds Støbesorm, da bæder Menneskehjerter ved den sære Klang, og Støvet drysser af Klotken og blæses hen i Krogene.

Mørkets Bold er steil at storme, Overtro hviler kast daa Søilers Ro, talløs som Æghptens Orme er den sorte Fordomshær ved Templets Porte.

Fremad dog J usle Rader, Har af Ord, Eder Seiren dog paa Jord lovet er af Lysets Fader, naar J. tjene Sandheden hans Barn alene.

Fremad Ord, I Sandheds Helte!
en avant!
Adamshjerterne en Gang
blive Eders Seierstelte,
Straaler spile stal dem ud til Eders Hvile.

Fremad med Visiret lettet, Sandhedsord; thi den største Magt paa Jord Eder er af Gud forjettet, at J tunne itte dø, J Sandhedsmunde.

Derfor modige, I Dverge! Sandheds Sag feirer kun i Nederlag, stormer Løgnens Orkenbjerge hen i veire dem og Fordoms Taageleire. (H. Wergeland.) Ja, det er Klotkens Sciersjubel, at hvormeget end dens Lyd kweles, hvor døve Oren end den maa klinge for, saa kan den aldrig forstumme, saa kan aldrig Klotken kabe sin rene Klang, naar den settes i Gang af Nandens Veir. Og Gud, som dog leder hele Verdenslobet ester visse Vaner, der kan tjene det ophviede Maal, han har sat den, han vil sørge for, at slige Nandens Veir blæser over Landene, naar det blir for sovnigt og tungt derinde, sørge sor, at der opstaar en eller anden Mand eller Kvinde, der kan søre det myndige Ord i sin Iid, og som, om han end stenes eller forsølges til Døde, dog har ladet Klotkens Toner lyde, saa de dirrer og skjælver igjen hos en eller anden, der atter vil blive dygtig til at svinge Klotkens Reb. Thi det er og blir altid Sandhed, en trøstes suld Sandhed, om end det Modsatte saa oste synes at være Tilsælde, at Løgnen kommer tilkort, hvormeget den i Dieblitket triumserer, at Land altid i Længden vil blive overlegen Krop.

Stenen i Stefanus Pande, den er Løgnen mod det Sande, taabelige, grumme Haand, fom vil figte paa en Aand! Ha, hvad Sciersglans der bryder af det Saar, hvis Blodftrøm flyder.

Løgnen kun Sekunden vinder, intet Sandhedsord forsvinder, fom et Bift af lette Lin løsner styrtende Lavin, er det nok til at begrave Verden, naar den er aflave.

Men det maa ei hvistes stille, Sandheds Ben ei blot maa ville, vær i Et og Alt dig selv; det er Seirens Kunst, min Sjæl, som Stesanus mellem Stene maa du staa om selv alene.

(b. Wergeland.)

Men den samme Ting, som vi se stadsæstet i Mennestehedens Historie, den, at Sandhedens Alotse altid ringer fra Lid til anden, forkyndende Mennestehedens Bestemmelse, aabenbarende Mennesteandens Længsel og Seierskraft, den ser vi ogsaa stadsæstet i hvert entelt Menneste. Lad os høre, hvad den store franste Digter siger videre: "Ogsaa i min Sjæl, som fra først af tun bar Præget af sin ædle Oprindelse, have slygtige Beisarende, Lidenssaberne, indridset prosane Navne og næsten udslettet det guddommelige Stempel. Men det gjør min Sjæl sua lidet som det stader Alotsen. Naar den sættes i Svingning, naar en usynlig Haand rører den og byder den: "Syng!" da toner pludselig fra Malmets stjælvende Indre, ud gjennem dets besudlede Overslade, Hymnens mægtige og henrivende Klang, og Støv og Rust og Staar, alt tilhobe, maa klinge med i den store Harmoni."

Digteren her tror, ligejaalidt fom jeg, paa, at alle er fødte fom Smaa= diable, som de Ortodotse har faget det forvanitet til. han tror, at der ligger noget godt, et Liv fra Gud ftjult i hvert Mennefte, som tommer til Berden, en Langfel opad, en higen mod fin Bestemmelfe, fom Lidenstabernes Taren og Ligeanldighedens Stov og Ruft vel tan overgro, men aldrig ødelægge. Zeg vil appellere til Goer allesammen, Mand som Rvinder, om itte bette er fandt, om 3 itte ftundom bar folt det. Gelv om 3 er tomne langt bagud, langt borte fra Eders høie Bestemmelse at være Bud lig, der er dog Stunder i Gders Liv, naar Jer grebne af en Tale, af ftjøn Mufit, af en enstende Begivenhed, ber ftater Eder ob, saa Stov og Rust drysser af, og Rlotten i Ger begynder at ringe, der er flige Tider, hvor 3 foler Afstanden mellem, hvad 3 er og hvad 3 burde være, hvor I føler Luften til at flutte Eder til de Guds Stridsmænd, der spngende og glade gaa igjennem Berden, gjørende godt paa forstjellig Bis. Der er Stunder, hvor 3, opluste af Buds Mand, ser ftarpere end ellers alle de stugge Mærter, som Lidenstaberne har fat, og øufter, at I tunde ubslette dem. Da er Rlotten i Gder om at sættes i Svingning, gid den vilde svinge! Ja, Lidenskaberne kan indridie profane Navne! er det itte mærteligt, at alt ftygt og raat, som man hører i Barne= aarene, har lettere for at gro fast, end det, som er smutt og godt? Der er en vis Alder, hvor man formelig føler sig tiltrutten af det gemene, og syntes det er karsligt at vife sig saa raa som mulig. Det er Karsstytte at bande, at spotte, at fvire, at fnatte liderligt. Alle raa Siftorier vætter Vatter istedetfor Sorg. Jeg erindrer fra jeg bar But, at en Sjømand lærte of nogle liderlige Vifer. Jeg var saa ufkyldig den Gang, at jeg flet itke forstod Viserne, men jeg mærtede jo not, at Folk lo af dem. Først da jeg blev ældre, forstod jeg, hvilket gement Svineri dette var. Men mener 3 itte, at diefe Bifestubber brændte fig faa ind i mig, at om jeg blev hundrede Nar gammel, vil jeg hufte Stutter af dem. fan ikke noflettes. Ak, hvormange er der ikke, fom ridfer profane Navne, gemene Bers, rag, uswelige Tanker ind i pore Borns wole Alottemalm, uden at vi Forceldre ved noget om det. De vil have en ftor Synd paa fin Samvittighed disfe Mennester. Hormange har itte de myrdet i deres Liv! Da saa al den Ned= righed og Løgn og Bedrageri og Raahed, som omringer os — sandelig de gnaver og tærer som Rust paa Klotten. Dg saa alle de Bange, hvor vi har givet eiter for vort brufende Blod enten i Brede, Sad, Sandfelighed - De fætter Mærte fom efter en Kniv i Klottens Malm. Og faa Slovhedens og Uvidenhedens og Overtroens Stov - det er næsten det værste. Det har været drysset over vort Folt nu Slægt efter Slægt. Prefterne i ben lovbefalede Statsfirte bar pligt= ftyldigft ruftet Støvet og Sengedunet fra hundreder af Middelaldrens Nathuer ud over Menighederne, saa de fødelig er sovnet ind, og man glæder fig over denne Søvnens Fred, fordi der da er faa pent og ftille, og ingen gjør Opftude. Da Hans Nilfen Hauge i fin Tid begyndte at flemte Rlotten, ftvat de op og fif ham bragt til Taushed. Den, som tunde faa Klotten til at fvinge! den, som ved fin Mands mægtige Ord tunde reise et saadant Beir, at de hundreder af Rlotter, en i hvert af Eders Hjerter, begyndte at fvinge med, at tone med til Gud Herrens Bris, tone en Kjærlighedens Lovsang udover Jorden, ja fvinge Kloften, faa Uvidenhedens og Overtroens Stov fog langt bort i Krogene! Hvor er ifte flige Stunder falige, naar vi for Alvor er grebne af Nandens Liv og herer den længe glemte Lyd af Klotten i vort Indre, der fortynder os at være Guds Børn tlinger med sittrende Lnd - vi foler Trang til at boie Ana, til at græde, til at tatte, til at bede, til at fynge, ja vi føler os stærke til at tage imod Modgang og Fristelser. Og faa glider vi faa ofte ned igjen fra vor Hoide for at stoves igjen i Madstræv og Forretning og Omforg for det daglige Brød og al den daglige Rvalm og Trængjel. 21a, men disje Mandens ophoiede Stunder bar itte været forgjæbes; vi har dog faaet en Forvisning om, at Rlotten kan klinge, trods Syndens Staar, trods Spindelvavene og Stovet, og det fkal give of Mod til at forfoge endnu en Gang at faa Støvet af Malmen, endnu en Gang at relte os op for at blive bedre. Og en Gang, det ved vi, vil den Tid komme, da alle Mennestehedens Alotter ikal, rensede af Lidelsens Udvikling, klinge sammen til en eneste ftor harmoni, en eneste Lovsang af deres Staber og Fader.

Gud lad os ikke gjøre den Udvikling thingre ved at lade Klokken i vort Indre gro over af Berdslighedens Stræv, Gud lad mange Aandens Beir fare over Menighederne, saa de mange Sandhedens Klokker maa svinge og vække op alle de sovende, selvgode og ligegyldige, vække dem op til ogsaa at være med i det store Kor, der takker Herren.

#### Den brede Kristus.

(Femte Søndag efter Helligtrekonger.)

Tefst: Math. 11, 20-24; 21, 12, 13, 18, 19; 23.

Naar vi kænker os Billedet af Zeius af Nasaret, vor store Høvding og Brosoer, da er det altid som den sagtmodige, milde, taalmodigt lidende, han staar sor vort Sie. Der er en, som jeg saa tor sige, himmelsk Elskværdighed og vidumderlig Ajærlighed i alt, hvad han siger og gjor, saa at den har smeltet og vil smelte Menneskehjerter, saalænge Berden staar. Og dog er itse dette Villedet af den hele Zesus. Der er en anden Side af ham, som ogsaa kommer klart og sterkt frem i Evangelierne, og det er Zesus, som den vrede med de flammende Dine og den voldsomme Beltalenhed, som han staar der ligeoversor Farisæerne, væltende over dem alle deres skjulke Synder, som han staar der med Svøben i Haand, rensende Guds Hus for alle dem, der vanhelligede det. Det er denne Side af Zesus, jeg vil bede Eder sæste Opmærksomheden paa i Dag. Vi vil spørge os selv: hvorledes kan denne Side af Zesu Karaster harmonere med den sagtmodige? hvem er det fortrinsvis, der bringer Zesu Blod i Rog? har vi overs

hovedet Lov til at være vrede, og kan Jesus altsaa i denne Henseende ogsaa blive et Mønster for 08?

Maar vi paa Forhaand ftulde fvare paa det Spørgsmaal: hvad er det, fom væffer Jefu Brede? fynes det rimeligste Gvar at være: Synden, Synden i alle Stiftelfer. Da dog fer vi af Evangelierne, at det var itte faa. Der var mange af de Synder, fom vi falder de værste, som gjør Mennestene foragtede og ud= ffudte af det vene Samfund, og mod hvilte Zeius var mageløs overbærende. Itte faa, at han pag nogen Maade faa igjennem Fingre med dem. De fyldte ham med Sorg og med uendelig Medlidenhed. Jeg figter til de mange Fortæl= linger om hans Cammenftod med Stjøgerne, hvorledes han talte med dem paa Gaden, taalte dem i fin Nærhed, mens han fad tilbords, itte vilde tafte Sten paa dem. Han rorte dem sagledes ved fin milde Kjærlighed, at flere af dem, faafom Maria Magdalena, blev hans inderligste I thængere. Dette, at han itte ftyede dem fom Stumpelftud, itte ftjeldte dem ud, men blot jagde til dem med en Stemme, der bavede af Inderlighed, med Dine, fom bad, faa de folte det inderft inde: "gat bort, og synd itte mere!" det var en stærtere Magt end offentlige Straffe og Forbedringshuse, det rystede dem i deres Sjæls inderste Dyb, det vækkede den flumrende Gudslængsel i dem, og gjennem at elske Zesus, tom de ogsaa at elste hans Hellighed og Renhed, og blev revne ud af deres Syndeliv ved en traftig Anstrengelse af dem selv.

Men hvorfor anvendte han ikke den samme Fremgangsmaade ligeoversor Farisæerne, ligeoversor de andre, der blev Gjenstand for hans slammende Brede? Fordi han kunde ikke, fordi dette vilde ikke bidt paa dem heller, fordi de skod paa et ganske andet Standpunkt end Tolderne og Skjøgerne. Se disse sidske, de vilde ikke gjøre sig bedre end de var, de følte skamsulde, gvor lavt de var sunkne, og naar Synderinden hos Lukas kommer ind, falder ned ved Jesu Fødder, hulker og tørrer sine Taarer bort med sit Haar, da er det Billedet af en angrende Synder, som længes efter at blive bedre, og dersor ogsaa kan blive det. Wen Farisæerne længtes slet ikke efter at blive bedre, for de syntes, de var gode not. Om Jesus havde sagt til dem: "dine Synder er dig tilgivne!" eller: "gak bort og synd ikke mere!" — de vilde have leet ham op i Ansigtet, de vilde troet, han var gal. De vilde følt det, som om en Arbeidsmand fra Gaden vilde gaa op til en Millionær og sige: "gak bort og synd ikke mere!"

Farisæerne var jo Folkets autoriserede Lærere, deres Liv var betragtet som daddelløst, deres Lære var den Tids rene Lære, de herstede over de jødiste Samvittigheder ligesaa udelt som vore norst lutherste Prester over Normændenes uvisdende Masser. Det var ikke, fordi de var Farisæere, at Jesus havde noget imod dem, tvertimod siger han, at Folket skulde holde og gjøre, hvad de prædikede for dem, der var intet paa det at sige — "men gjører ikke ester deres Gjerninger. Thi de siger det vel, men gjører det ikke".

Det er saaledes tydeligt, at der maa have været en hel Del Hykleri med den Tids Farisæer, de lod, som de var de fromme, ærbare, til det yderste pligtopsyl=

dende, de bad paa Gadehjørnerne og gav Almisser til de Fattige, saa Folk saa paa, altsammen for at tomme i Orde for Gudfrygtighed, men bag denne Mafte var der Fuft, ærgjerrige, egennuttige Henfigter, et koldt Hjerte, en udslutt Tro. Det er et forfærdeligt Synderegister, Jesus væltede over dem i det 23. Rap. af Mathei Evangelium, og ban lægger itte Fingrene imellem. Det er den nøgne Sandhed, og hvis den ikte hvilede paa tilforladelige Erfaringer, kunde han ikke vovet at notale den, da det kostede ham hans Liv at gjore det. Men i Sandhe= dens Navn til alle Tider er det, at han flynger ud Veraabene over den Tids Hutleri, i boad Former det end aabenbarer fig, flunger det imod Hutleriet fom den forfærdeligite af alle Sunder, værre end Inveri og Hor, og med værre folger for Menneitene. 3 Bein malende Stildring af Farifæerne paa den Tid fjender vi dem igjen i mange Træk, ogsaa i vor Tid, disse, som fordrer, at Menneitenes Liv ifal indrettes faaledes og faaledes, og fom fpeider efter den mindite Sund mod diefe Former, mens de felv tager det notsaa mageligt; diefe, fom fremfor alt lægger Bægt paa at vedligeholde fin Bærdighed et Trin hoiere end alt Foltet, som derfor gjerne lægger an en vis Unisorm, der stal hæve dem over andre almindelig frattetlædte, og taler til fine Medmennesser med en fornem Medladenbed, diese, fom frænger Himmeriges Rige for Mennestene, for Menneiter, fom virtelig langes efter noget boiere, ftænger bet ved fine Befjendelfes= ftrifter og ved fit evige Helvede og ved Pavedømme og Sneverinn, disje, jom drager om tillande og vande for at gjøre en Tilhænger, og faa oplærer ham i det famme aundsdræbende Formvæfen, hvori de felv ligger, disje, fom giver Tiende af Mynt, Tild og Rummen, det vil fige opfylder paa en Prif Lovens ydre For= dringer, gaar fine regelmæstige Søndagsture til Rirte og til Alters, men forfømmer de Ting, som er sværere, Met, Barmhjertighed og Tro, de, som bider sig fast i Smaating, men itte brur fig om de ftore, filer Myggen og fluger Ramelen, jom itræber jelv at være og faa andre til at være "uta blant, inna frant", de, jom er med paa at forfolge og bræbe Profeterne, som tommer til Jorden med nye Sandbeder, fordi de har erflæret fit gamle mosgrodde Gormvæfen for ufeilbart. Bi tjender dem den Dag i Dag, og mod dem ftaar nu Zefus med løftet Haand og flammende Dine og raaber fine Be!

Hoverior er da denne Hotlerets Innd værre end Inveri og Hor? Fordi den forhærder Menneitet. Se Inven og Morderen og Horfarlen, de føler sig dog stamfulde ligeoverfor sin egen Samvittighed, de søler det som retjærdigt, at Samfundet foragter dem og lader dem søle denne Foragt, og derfor har de lettere for at overvindes og reises igjen, mens Hotleren, som er æret og agtet, som gjelder for den pene Mand, der nyder ossentlig Isllid og blir betroet Wresposter, han blir bare ved dette ægget til at fortsætte sit Komediespil, han bringes i sit Hyerte til at tro, at det maa dog itse være saa ganske ret med denne Gud, som stal være retsærdig, naar dette Spil kan drives med skig Fordel. Hysleren er saa optaget med at holde Spillet gaaende, med at udsinde nye Maader, hvorpaa han kan naa sine ærgjerrige Maal, at han itse saar Iid til at angre og forbedre

sig; hans Tro, hans barnlige Tillid til Bud, til det gode i Livet, tørkes ud og forsvinder. Og han fer itte, at netop derved er Guds Retfærdighed bevift i en forsærdelig Grad, at han selv vokser til at blive et Eksempel paa den Naturlov, at Spot med Gud virter Udeluttelse fra Bud, virter aandelig Død. Hyfleriet er den farligste af alle Synder, ifte blot fordi den forhærder Mennestets Sjæl, men ogfaa fordi den soætter andre Mennesters Tro paa Livet. Raar man fer man er bedragen, bedragen af den, man troede mest paa, da blir man let bitter og haard og uretjærdig mod Mennestene; man mister Lysten til at arbeide for Men Bedrageren lider dog mere end den Bedragne - huff paa det, Ben= Lad Bedrageren og Hytleren længe not gnide fig i hænderne og gotte fig over, at han har vundet Spillet, han har i Virteligheden tabt, tabt et Stutte Mulighed til Forbedring, bundet blot mere Sitterhed i sin Forhærdelse end for, og derved vundet et unt Stuffe Lidelje, der mag til for at overvinde denne For= hærdelse. Da hvor almindelig er itte denne Synd, og hvor ser vi den itte daglig imellem os. Beg vil ikke tale om den værste Form af den: religiøft Sykleri af Religionens egne Lærere. Jeg ved, der findes Prester, som itte tror en Gran paa, hvad de staar og forknider, endsige lever efter hvad de forknider. begriber rent ud itte faadanne Mennester. Deres Optræden rober en saadan foragt for almindelig mennestelig Sommelighed, en faadan Spot over Bud og alle Livets hellige og rene Magter, en saadan moralft Suntenhed, at jeg rent ud itte forstaar den. Alt en Mand af Feighed og ræd for at miste Runder og Levebrod, tier stille med fin virkelige Overbevisning og lader, som om han var helt med pag Det bestagende - Det kan jeg forstag. Men at man, naar sag er Tilfælde, træber offentlig op og fertynder for andre, hvad man i fit hjerte figer er Logn, lærer andre op i at tro ivertimod hvad man anser for Sandhed, folder Handerne og beder til Bud, tanffe med rort Stemme, uagtet man indvortes ler af denne Bud - det er mig faa modbydeligt, saa dievelst, at jeg forstaar, at Zeius vælter Beraab ud over flige Mennester.

At Benner! hvormeget religiøst Hytleri er der itte imellem os — itte just af dette Slags mellem Folfets Lærere; thi jeg tror og haaber dog, at de flest e Prester, af hvad Besjendelse de end monne være, alligevel tror paa, hvad de forkynder; men jeg mener religiøst Hytleri mellem Lægsolt. De tør itte være ved sin Overbevisning, de siger Ja og Umen til den Prest, som sidst snæster med dem; om de er liberale af Hjertet, saa spiller de ortodosse, fordi de staar sig paa det, ja, de staar som Embedsmænd, som Piller i den Menighed, hvis Lære de i Hjertet itse hylder. Det er seigt, det er usselt dette, og det virter tilbage forsæredigt paa deres moralsse Liv. Strassen for denne Synd staar i Forhold til Syndens Størrelse; de misregner sig ogsaa, naar de tror at bygge op offentlig verdslig Fordel paa dette Hysleri. Thi den, som ikte paa nogen brautende Maade, men stille og bestedent vover at være ved sin Mening, han sastner i det Gode, han opretholder sin Selvrespett, og erhverver i Længden ogsaa andres Ugtelse, han kan se Gud og hver Mand frit i Pinene, mens den, som er sig

bevidst sit Hykseri, i Grunden stammer sig for sig selv, og sever en Tilværelse som en vaad Hund. Jeg tjender en norst Farmer her, som frit og aabent brød med de ortodotse Samjund, vedtjendte sig, at han itse troede paa dem længer. Han blev, og blir fremdeles, set paa med hemmelig Frygt som et Helvedes Barn, og dog har dette, at han har vovet at sige sin Mening bent ud, baade til Prest og hvemsomhelst anden — vatt saadan Tillid til Manden, at hans Sambygdinger betror ham Penge uden skriftlige Bevis for, at han har modtaget dem. Ærlighed og Nabenhed erhverver Selvrespett og andres Respett i Længden, Benner; man staar sig ogsaa paa det, verdslig talt. Derfor af med Masten du paa Særtstedet, vær dig selv, vær sand, og du har den første Betingelse for at blive Borger af Himmeriges Rige.

Det gjælder for os, Benner, som det gjaldt for Kristus, naar vi møder flige Folt, at aftlæde dem, at vise dem frem i deres Nøgenhed; thi det er den eneste Bei til deres Forbedring. Først naar slige Folt mærter, at de er opdagede, at de er gjennemsstuede og offentlig lagte frem til Bestuelse, saa det itse san nytte dem længer at forsøge paa at fortsætte deres Kunstgreb, Talemaader og smaa og store Løgne, først da er Muligheden der, at de søler sig stamfulde, og gjennem Stamfuldhed gaar Beien til Anger og Ombendelse.

Et andet Billede af den prede Kristus er der, hvor han renser Templet med Svoben. "Min Faders hus ftulde være et Bedehus, og 3 har gjort det til en Rovertule." Hvorved? ved at folde Helligdommen med handel, med Kjøb og Salg Bed de ftore jødifte Fester i Jerufalem ved I, ftulde der offres en Mængde Dfferdpr, bringes en Mangde Gaver. Fremmede ftrommede til fra alle Kanter iom stulde vetsle Penge. Hvad Under da, om al den Handelstrafit og Bant= forretning, fom famlede fig om Templet, efterhaanden for Betvembeds Styld drog sig nærmere og nærmere indpaa, indtil den tilsidst fom indenfor selve Helligdommens Mure. Meningen med Zefu Protest, er itte en Protest mod den Elags Forretninger, men tun mod at drive de Forretninger paa det Sted, at bringe Spetulationsaand og Pengegrifthed ind paa de hellige Enemærter, at lotte de Andwatiges Sind, fom her fogte Svile i Bud og hans Tilbedelfe, atter ind i Forretningens Hvirvel, at fylde de Dren, som lyttede til Salmesang og Bøn, med Raab fra Auttionsbordene. At Benner, om Jesus git her mellem os med den straffende Evobe, hvor fit han itte fuldt op at gjøre i Amerika! hvor har itte Pengegrifthedens Aland ber tvalt Livet i Bud? Ber i bette Land, hvor der er et Rapløb efter Fortjeneste, som intelsteds ellers, ber syntes jeg, Folt udmajede og trætte af Ugens anstrengende Arbeide, maatte hilfe Søndagen med Glæde fom en velsignet Hvile, som en Glædens Dag, fordi de dog engang havde Lov at lutte Regnifabsbøgerne, at lade være at ftirre paa Tal eller Diffestuffer, og flytte fin Nand hen til Egne, hvor Siæl og Hierte fit noget til at leve paa, og hvor de funde fyldes med Styrfe til atter at begynde om Mandagen Tjaatet for Brød. Men nei - Bengeganden bar fagledes befat mange, at de betragter Søndagen fom et fammeligt Staar i deres Fortjeneste, som et nødvendigt Onde, som en Dag de maa se at flaa ihjel paa bedste Maade. Og de beflipper den og bestjærer den, Butitten aabnes faa tidlig og luttes faa fent det bare lar fig gjøre, unge Mennester, som er Rontorister, tvinges til at staa saa længe ved Handelen Lør= dagen, at de maa tage Søndag Formiddag til at ordne Bøgerne eller Lageret - der er aldrig Fred, aldrig Svile, aldrig Glæde for dem, de drives ubarm= hjertig af deres Principaler fom Sporvognsheite, der maa drage Forretningens Las Søndag som Hverdag; Udifjæntningsitederne holde Bagdørene aabne, ifjønt det er forbudt, for at lotte unge Mennester at prije Gud ved Clalasiet og Rortene istedetfor i Kirten. Hvor Zejus vilde have brugt Svoben? "min Saders Hus ffulde være et Bedehus, og I har gjort det til en Roverlule!" Tette at drufne Sjælens dybeste Trang, Trangen til Bud, til Nand og Nandstiv, til Bætst i det Gode, at drufne den i Berdslighed og Bengebegier – aa Benner, vogt Ber for det! vogt Ber for at drage ligens Ramp for Brod indpaa de Templets Enemærker, der fkulde være indviede til Etilhed og Gudstilbedelfe. Trager 3 Betselerborde og Rræmmerdifte ind i Forgaarden, de tommer inart i det Pollige og i det Allerhelligste, -- Gud blir taitet ud, og Mammon fat i bans Sted. , tvæler det bedite i Gder, det, som stuide holde Gder oppe og gjore Gder til Menne= fter, istedetsor til Mlodyr, & tweler det, til & tortes op, og blir som de, der i Sagnet hjemme er bergtagne, de g'emmer Kar og Mor og Jord og Himmel og De dor aandeligt, mens Aroppen lever og blir fed, de er i Troldenes Bold og forstenes mere og mere. Bogt Jer for at forstenes, pogt Ber for at opfluges af Forretningernes Hvirvel, rens Gers eget Hjertes lille Helligdom for Betzelerbordene, lad itte den dybeste Langfel i Gder, som selv det laveste va nedrigste Menneste har, om en flumrende, do, men nær den, opmuntre den, lad din Sjæl sommetider saa hvite ud i Zanten paa Guds Stjonbed og Rixeliahed. lad ifte Ordene Daler og Stilling flag i boiere Pris bos dig end (8 u d og Jojus Krijtus. Verdslighedsganden er Gudsgandens værste Fiende — pas dig for den. Og felv om du holder Sondagen i Were og glæder dig i den Svile den byder, saa tænt itte, at dermed har Bud faaet ut, og at du ujor= ftyrret fan offre de fer Ugedage til Berdeligbeden, nei tag Gud med dig fra Templet ud i Livet, tag ham med dig bag Diften og paa Haandvertstratken, lad hans land dowle over dit Arbeide, saa det holder dig fra at love, fra at holle. fra at bedrage, faa at du atter jom et glad Barn tan tafte dig i Søndagens Urme, for at tatte bam, fordi han har baaret dig gjennem Ugens Friftelser oa Slid med en ren Sjæl. Bær ftreng mod dig felv, lav dig en Evobe af din egen Samvittighed, og rens din egen Sjæt fra Berdslighedsaandens Overgreb, ligefom Jefus renfede Templet i Jerufalem.

Et tredie Billede af den vrede Kristus er, hvor han Inser Be over de Buer, som itse troede paa ham, uagtet han der havde gjort sine sterkeste Gjerninger. Han siger, at det stal gaa Tyrus og Sidon, Hedningebyerne, Sodom og Comorra, Byerne med den bundlose, sædelige Fordærvelse, taalesigere paa Dommens Dag

end baade Choragin, Betfaida og Capernaum. Svorfor? Jo fordi der er ingen Synd, der forstener saa som med Bilje at dræbe Evnen til Tro i fig. Ber var itte Sporgsmaalet om at tvinge disse Bpers Indvaanere til nogen Slags ren Lære, som stulde være den eneste rette og ufeilbare, nei, det som dømmer dem er, at de med Bilje har modstaat Jeju Gjerninger. Jesu Gjerninger, Benner, det vil fige det, at han helbreder baade aandeligt og legemligt finge, at han reifer de Faldne og trofter de Bedrovede, fort fagt Kjærlighedens Gjerninger i deres mangebaande Stittelfer, disse havde de moditaget, ftjønt de fag godt forftod dem, thi de taler et Sprog, fom alle Menneiter forstaar, hvad enten de er Iøder, Ariftne eller Hedninger. Men de havde modstaget hans Opfordring og Rald til at blive hans Disciple, hans Efterfølgere i disse Gjerninger, fordi det vakte Uro i deres Sind, fordi det drog dem ud af deres syndige Lyfter, ud af deres Pengespekulationer, ud af det at tænke bare paa fig felv. Ge Iprus og Sidon, Sodom og Gomorra, de havde ifte havt dette Insende Efsempel, dette Trnk af det Gode faa tlos ind paa Livet, der var ingen, som bød dem Balget mellem Lys og Morte paa en saa indtrængende Maade, derfor var de mer undstyldte, men de, fom faa Jesus af Najaret personlig, som hørte hans indtrængende, smel= tende Ord, som saa Gjerningerne bag disse Ord tegne Bud for dem med uudslettelige Former, og dog stoppede Fingrene i Drene, dog luttede Dinene og turede frem i deres gamle Liv og gamle Tæntemaade, nagtet de følte og vidfte, det var Uret, je de var itte at undftylde. Naar Balget mellem Gud og Satan, eller mellem Godt og Ondt, om du hellere vil, rytter dig ind paa Livet, saa du itte tan undlade at vælge, om du aldrig saa gjerne vil, saa har du ingen Undstyld= ning, om du da med velberaad hu vælger galt, vælger Mørtet, Doden iftedetfor Enset og Livet, fordi Ensets og Livets Bei er inngre at gaa for Riød og Blod. Det med Vilje at moditaa Aandens Rald i din Sjæl, det er et aandeligt Fald jaa ftort, at man stal have vansteligt for at reife fig, man maa pidstes med Dommedagens Ris, man maa luttres gjennem helvedes 3ld ftærtere end Straffedommen, fom regnede over Raaddenhedens Bper for at udbrænde Belluftens Slagg af deres Midte. Det at modstaa Riærlighedens Dragelse, uagtet den varmer dig, rorer dig, rufter dig op, — det er at modstaa Wud felv, modstaa Buds Mand, der raaber hoilydt i din Sjæl - derfor vogt dig, at ifte Jeju forgfulde Beraab over Choragin og Betfaida og Capernaum ftal ramme dig.

Der er andre end Hytlerne og de Verdsligsindede, der bringer Jesu Blod i Kog og tvinger voldsomme Ord fra hans Mund; det er de Rige. Jeg har før talt om Rigdommens Fare for (Undslivet, saa jeg itte nu da, Tiden er saa langt fremstreden, tør dvæle større ved det. Den, som meget har, vil have mere, det er et Ord, som gjentager sig selv i alle Lande. Lysten til at øge sine Rigdomme leder En først til at leve et Trælleliv hernede, glædeløst for En selv, glædeløst for Enmilien, dernæst til at dræbe alle andres Aandstraft, til at hæve sig over sine Medmennesser og benytte sig af sin Pengemagt til deres Underkuelse—tort sagt at tomme længer og længer bort fra det Mønster, Jesus opstillede,

nemlig at være alles Tjener, at leve for at gjøre godt mod andre. Derfor kan han bruge de sterke Ord om de Rige, at det er vanskeligere for en Rig at komme i Guds Rige end for en Kamel at gaa gjennem et Raalesie.

Der er endnu et Billede af den vrede Kriftus, jeg vil nævne; det er der boor han forbander Figentreet, der bare bar Blade, men ingen Frugt. Mange har ftødt fig over den hiftorie og finder den fing, men jeg opfatter den nu flet ifte som nogen historift Begivenhed, men som et Billedsprog i Lighed med de gammel-testamentlige Profeters Billedsprog, for at betegne en dyb og flagende Sandhed, nemlig at den Frombed, fom itte fætter Frugt i gode Gjerninger, den er itte værdt andet end at visne eller hugges ned. Det er famme Tanke, fom Johannes den Døber ogsaa præditer, naar han figer: hvert Træ, som itte bærer god Frugt, afhugges og taftes i Ilden. Den religiøfe Mand, fom pranger bare med gudelige Talemander, er ligt Figentræet, som bare pranger med Blade uden Frugt, han dur til intet. Der var en Gang i min Fødeby, Bergen, en Mand, fom git rundt med en Lifte, for at faa en Bygning reift i et eller andet veldædigt Diemed. San tom til Stiftsprobsten, men denne, fom bar en humoriftift Mand, lod ham først gaa rundt til de andre Prester og saa tomme til ham og fortælle, hvorledes det havde gaget. Manden fag gjorde. Da han tom igjen, var Liften lige tom. "Allefammen faa havde de faa ondt for Benge, fa' han, men de ønstede mig Guds Belfignelse til Foretagendet." "Man bygger itte hufe nu om Dagen med bare Buds Belfignelfe", fvarede Stiftsprovften, "der min Mand har du 10 Daler." "Man bygger itte Sufe, bare med Buds Belfignelse", det vil sige, det er ikte gudeligt Prat vi trænger, det er ikte at male og male paa den gamle Avern de udenad lærte Talemaader om Synd og For= løsning, men det er at g j ø re Guds Bilje. Ran du ikke leve et praktift Liv. der kan mætte og flukke din Medbroders Tørst; kan du ikke byde den trætte Bandrende Frugt, da er du lig Figentræet, som briffer fig med Blade alene og derfor blot til Unytte juger Næring af Grunden, det maa visne eller afbugges. Da det Rirtefamfund, fom bare tiavler om Ord og Læresætninger uden at giøre noget praktift godt i Berden, det har dømt fig felv til Døden, fom Figentræet, hvad Navn det saa bærer. Det nytter lidet, om Breften prætede de fineste pa aandfuldeste Præditener, og Menigheden nød dem som et Slags Lætterbidftener. anrettede hver fovende Dag, naar itte Preften og Menigheden lever efter Prædi= tenerne, naar itte diefe Præditener tan fætte Frugt i noget godt. "Medmindre vore Troesfætninger gjør Berden frugtbar, og vort Levnet faffer Mennefte: flægten Mad og Drifte, vil den Forbandelse, der udtaltes over Ufrugt= barheden, nedstige paa os." (Mozoomdar). --

Men bør vi da nogenfinde være vrede? og bør Kristus være et Mønster ogsaa heri for os? Visselig han skal, men der er Forstjel paa retsærdig og uretsærdig Vrede, og Sagen er, at vi saa oste bliver vrede, hvor vi ikke burde det. Men der er en Vrede, der kan kaldes hellig Vrede, og den er netop Kjendestegnet paa en moralsk vaagen Mand. Hvis ikke det lumske, nedrige, lumpne,

løgnagtige, du møder i Berden i mange Slags Stikkelser, formaar at gjøre dig bred, da er det Bevis paa, at du er flappet og flovet i din moralfte Sans. Den, som ligegyldig eller med et Smil ser paa Synden, han viser, at han ikke har Følelje og Forstaaelse af, hvad Synd egentlig er. At det er netop et af port Samfunds bybefte Saar, benne Claphed ligeoverfor Synden, naar den moder frem i en pynteligere, mere dulgt Stittelfe. Iftedet for at udpege den fom en Gjenstand for vor Foragt og Affky, saa Bedkommende kan føle, at ftittelige Mennefter itte taaler fligt mellem fig, iftedetfor med Jefus at raabe Be ober den, saa fer vi gjennem Fingre med Synden, smiler lidt og undftylder den. "Ala ja, fligt er jo faa almindeligt! der er jo mangt, fom undftylder ham, Statkar!" Svis en luende Harme betog os ved Nedrigheden og Løgnen og Udffeielsen, der vil stikke Næsen i Beiret og være lige god for det, da vilde vi førft felv vide, at vi faa paa Synden med Guds Dine, dernæft vilde Samfundet vothe fig ftertt og fundt og rent. Det er vor Claphed ligeoverfor Udfteielferne, fom gjør, at disje votser og bredes fom Ukrudtet. Aa om jeg kunde reife i Eder Befu harme, harme mod alt det tjæphøie, usle, nedrige og tomtbram= mende, da vilde vi vokse, Benner, vokse i Renhed, vokse op imod Kriftus, vokse ov imod Gud.

Bor Fader i himlen give fin Belfignelse til, at det en Gang maa fte!

## Den hellige Aristofer.

(Søndag Septuagesima.)

Bed Siden af Evangeliernes Beretninger om Jesus og Apostlernes Gjerningers Beretning om den første kristne Kirkehistorie, har der ligefra Kirkens Begyndelse gaaet Sagn og Fortællinger baade om Jesus og om hellige Mænd, der ved sit Liv har vist, at de traadte i hans Fodspor. Mange af disse Beretninger viser sig ved selve sit Indhold at være opdigtede og er oste Fostre af den vildeste Fantasi; men mange af dem er ogsaa af en vidunderlig Stjønhed. Kirken eiede en Stat i dem baade af Poesi og stjønne Tanker; thi mange af disse opdigtede Fortællinger var kun som en Stal om en Rækte dybe Sandheder, som bare gjennem dette Billedsprog blev mere sevende og settere at erindre, ligesom Herrens Parabler i sin Tid. En saadan herlig opdigtet Fortælling er den om den hellige Kristofer.

Den protestantiske Kirke, der saa det store Misbrug, som den katolske Kirke havde drevet gjennem Helgendyrkelsen, slog en Streg over Helgenernes Minde og førte en Udryddelseskrig mod Kirkens gamle Fortællinger om dem. Den hellige Sebastian og Pankratius, Ugnes og Cecilia var ikke længer Børnenes

Eiendom og Glæde, de Unges begeistrede Forbillede og de Gamles Trøst — nei, væk, væk med alt, som har fremmet Afgudsdyrkelsen! Istedetsor den katolske Kirkes overdrevne Overslødighed, sit man nu intet — intet. Det blev knusende tørt, og stjønt den lutherske Kirke beholdt alle Helgens Dag som en Festdag, havde den ingen Helgene at gjør Fest sor, undtagen Morten Luther selv. Den lutherske Kirke har mistet meget ved at tage fra sine Menighedslemmer de gamle Sagn om Pelgenerne, og det var at ønske, at Frindringen om dem atter kunde blive levende i Hjemmene og i Kirken, baade om de historiske Helte, som glade git i Oøden for sin Herre og Mester, og om Digtets Helte, som gjorde sit Liv til et Billede paa deres Mesters Lære. Derfor vil jeg i Dag tage frem et af disse Sagn.

Fortællingen lyder faaledes: "Der var en Bang i Jødeland en forfærdelig ftor Riempe, som kaldtes Oforos. San havde Blede af at ligge paa Lande= beien og banke op alle, som for forbi. Han sagde tidt, at fandt han bare nogen, fom var ftærtere end ham felv, faa ffulde han villig tjene ham. Folt fortalte ham da, at Reiseren var den stærteste, og Dforos git da til Reiteren og bod frem fin Tjeneste. Reiseren faa forundret paa de mustulose Urme og det brede Bruft og fagde: "Bil du love at tjene mig bestandig, Oforos, saa stal jeg tage dig." "Det vil jeg ikke love," svarede Oforos, "men saameget lover jeg, at faalænge jeg er din Soldat, stal ingen vove at antaste dig, hverten fra Nord, End, Dit eller Beft." Reiferen smilte, og Oforos blev hans Mand. Det vifte fig fnart, hvad han duede til; thi hvor han tom, ryddede han omfring fig. Reiseren vandt alle Slag, og Oforos var den førfte Mand baade paa Balpladien og ved Binkanden. Saa var det en Bang, Reiferen havde flaget Leir i Nærheden af en ftor Etog. San taldte paa fin Sarpefpiller og bad ham innge en munter Sang. Tenne gjorde saa, men da han under Sangen tom at nævne den Ondes Navn, gjorde Keiseren hurtig Korsets Tegn paa sin Pande. Oforos saa det og blev rent for= undret. "Hvad var det for underlige Fagter, Reiseren nu for med?" spurgte han. "Jeg gjorde Rorjets Tegn paa Grund af den onde Mand, som siges at have Tilhold i denne Stog," fagde Reiferen. "Rei er det fandt!" raabte Oforos, "tom Gutter, lad os gjøre Jagt paa ham."

Men Keiserens Ansigt mortnede, og han svarede: "Tag dig i Agt, Cforos, at du itte fortaber din Sjæl." Cforos stirrede paa Keiseren. "Er du ræd den Onde?" spurgte han — "saa kan itke du være den skærteste. Farvel og Tak for mig!" Og dermed forsvandt Osoros inde i Skogen. Han git og gik, til han inderst inde sandt en Rydning.

Der stod Alteret til den Onde gjort af sorte Stene, og paa det og rundt omkring det laa spredte Hjerneskaller og Benrangler af Mennesker. De skinnede. saa uhyggelig hvidt i Maaneskinnet. Oforos gav sig først i al Ro og Mag til at undersøge Skallerne og Benene, saa gik han tre Gange rundt om Alteret og paakaldte den Ondes Navn. Da ingen kom, lagde han sig rolig ned og faldt i Søvn. Ved Midnat hørte han en forsærdelig Larm, og der kom en kulsort

Mytter susende paa en kulsort Hest. Ilden fræste om dem begge. Rytteren søgte sørst at skræmme Oforos og true ham til at binde sig til hans Tjeneste bestandig; men Osoros svarede koldblodig: "Tag det med Ro— det kan vi altid snakkes om."

Saa fulgte da Oforos Djævelen, og det maatte han tilstaa, en saa morsom Tjeneste havde han itte havt før. Det var at gaa paa alle de Dansebuler og Trikkehuler, som fandtes, og have Kommers i dem alle.

Saa var det en Gang, han og hans Herre red sammen, at de kom til en Tverver, hvor der stod tre Kors. Djævelen saa dem og kvak tilbage. "Hvad er det, du er ræd nu?" spurgte Oforos, "er det de Galger derborte?" Og dermed stjød han en Pil af mod den midterste. "Er du fra Forstanden, du?" raabte Djævelen forstrættet og greb hans Urm. "Bed du ikke, at han, Korsets Herre, Marias Søn, har en stor Magt i Verden i vore Tider?" Osoros saa forbauset paa sin Herre. "Er du ræd ham, Marias Søn?" spurgte han — "da kan ikke du være den Stærkeste. Farvel, nu gaar jeg hen og tjener Marias Søn." Vermed red Osoros sin Bei og spurgte, hvem han mødte, om de kunde give ham Bested om Jesus. Men det var Faa, som kjenote ham. Endelig kom han til en Forstander sor et Kloster, som paatog sig at vise ham Veien. "Vil du sinde Jesus Kristus," sagde han, "saa maa du faste og spæge dit Kjød og bede, som Johannes den Vøber gjorde i Orkenen."

Cforos stod lidt. "Bønner har jeg itke lært," sagde han, "og jeg holder itke synderlig af Græshopper og vild Honning. Og skal jeg saste, saa mister jeg al min Styrke, saa er det den eneste Bei til Himlen, saa foretrækker jeg Helvede."

"Ugudelige Mand!" sagde Klosterforstanderen. "Der er endnu en anden Bei, men den er ulige sværere. Kan du offre hele dit Liv i Tjeneste for andre?"
"Lad mig høre, hvad Tjenesten er," sagde Oforos.

"Itte langt herfra," svarede Klosterforstanderen, "rinder en Elv, men der findes hverken Bro eller Badested, saa den hindrer Pillegrimmene at komme til den hellige Stad. Vil du tage dem og bære dem over?"

"Hois jeg tan tjene min Herre og Mester med det, saa vil jeg forsøge," saade Oforos.

Og bermed gif han ned til Floden, byggede sig en Hytte mellem Mustus=
rotter og Bævere og bar Pillegrimme over paa sin brede Ryg, som var han en
anden Kamel eller Elefant. Men hvergang de bød ham Penge, svarede han
stolt: "Jeg tjener for det evige Liv." Saaledes tilbragte han alle sine Dage,
vadende frem og tilbage i den kolde Elv, indtil han blev gammel og graa. Saa
var det en Kveld, just som han havde sovnet, at han hørte en Barnerøst kalde
paa sig fra den anden Side: "Kjære Oforos, som og bær mig over!" Oforos
greb sin Stav, en udtørret Furustamme, og vadede ud i Elven. Men da han
kom over paa den modsatte Side, saa han intet. "Jeg maa bare have drømt
det," tænkte Oforos, og vadede samme Bei tilbage. Men neppe var han om at

falde i Søbn iojen, for ban horte denne famme flagende Barneroft: "Rjære, fnille Oforos, tom og bær mig over!" Det tunde itte være nogen Drom heller. Oforos fprang udi for anden Gang og vadebe ober; men da han var tommen paa den anden Side, funde han hverken opdage Mand eller Mus. "Det maa være onde Nander, som driver fit Spil," tæntte Cforos og vadede taalmodig tilbage igjen. San lagde fig tredie Bang til at fobe, men en Stund efter fom denne samme Barneroften igjen, endnu mere indtrængende end for: "Rjære, fnille, gode Oforos, bær mig over!" Oforos lyttede, det tunde itte være til at tage Teil af. For tredie Gang sprang han ud i den brusende Elv og badede ober. Dg da faa han paa den modfatte Elvebred et lidet Barn fidde med lyfe Lotter. 3 ben ene haand holdt bet Jordtuglen, i ben anden Seirens flag. Uden at sige et Ord greb han den lille finr med to fingre, satte ham paa Stuldren og sprang ud i Elven atter. Men efter som han ftred frem og ftred frem blev Barnet tyngre og tyngre, og tilsidst hvilede det paa hans Stuldre som et helt Fjeld. Oforos vatlede frem faa godt, han tunde, ftemmede fin brede Rrop mod Strømmen, mens Sveden fprang frem paa hans Pande. Men Barnet blev tyngre og tyngre, Knæerne ftalv paa den ftærte Kjæmpe, han fant mere og mere, indtil Bandet nagede ham til Hagen. Da gjorde han en sidste Kraftanstrængelse - og naaede vaklende den anden Bred. "Kjære Herre!" fagde Oforos, "vær faa fnil ikke at komme denne Bei oftere; thi jeg ved ikke, om jeg tommer fra det med Livet næste Gang." Men det deilige Barn dobte Oforos paa Stedet og fagde: "Frygt itte, Oforos, om end dine Una vaklede, og dit Legeme fkalv; thi vid, at du har baaret Verdens Frelser. Da fra nu af ftal itte bit Nabn bære Dforos (Bæreren), men Rriftoforos (Kriftusbæreren); thi du har baaret Kriftus. Og fom Tegn paa, at jeg taler Sandhed, faa ftit din Stav i Jorden, og i Morgen ftal den bære Naale og røde Blomfter." Der= med forsvandt Barnet i en Lysfty. Men Kriftoforos inalede ned og fugde: "Nu tage du mig til dig, o Bud! thi mine Dine bar ftuet den Storkefte, iom jeg har tjent." Da han plantede den udtørrede Furustamme i Borden pa fe -Morgenen efter havde den Raale og robe Blomfter. Tre Dage efter bar Englene Kriftofers Sial til Baradis."

Om vi end ikke, Venner, er Kjæmper, store og stærke som Osoros, saa tænker jeg alligevel, nogen og hver af os kjender sig selv igjen i denne Kjæmpen. Denne Lyst til at herske, til at se andre under sig, til selv at være den skærkeske — den er en almen menneskelig Trang. Den er en Del af vor medsødte Bevidsthed som Menneske, hvad der ogsaa kommer frem i det gamle Paradissagn, hvor Adam, Mennesket, indsættes til Verdens Hersker. Deras den utrættelige Energi, hvormed Videnskadsmanden tvinger under sig Naturens dulgte Kræster, at de kan blive Menneskets lydige Tjenere, deras den uasladelige Kamp som Nands-

tjæmpen har for at boie under sig Kjødets Lyster og sin lavere dyriste Natur, deraf Tænkerens Anstrængelser for at blive herre over Livets Gaader. paa samme Tid som vi saaledes føle en ubetvingelig Lust i os til at være Berftere, paa famme Tid føle vi ogfaa, at vi itte er den øverste, at der er er stærtere Magter over os, som vi itte tan mestre. Bi tan lægge under os Rraft efter Kraft i Naturen, vi tan lægge under os Dub efter Dub i Tankens Berden, der beir dog altid noget hemmelighedsfuldt tilbage, den Magt nemlig, fom er den bevægende Kraft i alt det ftabte, fom har ftuttet op Solens Baner og hvirvlet diefe Millioner af Rloder ud i det uendelige Mum. Ja, baade Bedninger og Kriftne trænge til Guber, bet vil fige, be trænge til en ftærtere at flinge fig til end dem felv. Bi fole under vor daglige Ramp, under Sigdom og i Dødens Baande, at vi itte er den stærteste, at vi, trods det at vi i mangt funes Herrer, dog maa tjene en stærtere, og saa gaa vi ud, som Oforos gjorde det, for at lede op den stærkeste og give os i hans Bold. Naar vi betragter Bedninge= religionerne og deres Udvifling, saa fer vi, hvorledes Menneskeganden har strukket fig opimod Gud, opimod den ftærtere og føgt at fatte ham. De har famlet fig frem til lyfere og lyfere Forstagelse af ham. Ja alle, som duer til noget, saa drives de afsted sogende efter den stærteste, efter Gud, og standser ikke, før de har naget og fundet ham. Det er fortalt i Beretningen om Glaget paa Stiklaftad, at da Rong Claf havde flaget Leir Aftenen for Glaget, tom der til ham to fvære Karer, Vildmænd fra Stogen. De faldte fig Afrafaste og Gautatore og bod ham fin Sjælp. Kongen fpurgte, hvem de troede paa. "Aa - vi bar hidtil troet paa os selv — men nu vil vi tro paa dig, Ronge!" "I sfal iffe tro paa mig," fvarede Rongen, "men I ftal tro paa den, som har ftabt alt og er over alle." "Bel" — svarede Bildmændene, "den du tror paa, den tror vi og paa" Og faa lod Rongen dem undervife om Bud, og de bleve døbte famme Aveld og fandt Doden Dagen efter i den Herres Tjeneste, de havde givet fig hen til. Dette er et lidet Billede fra hiftorien paa det famme, som er fortalt os i Sagnet om den hellige Kriftofer. Ja, vi allefammen har i os ligefom to ufyn= lige, bundne Urme, der længes efter at bryde fine Baand og ftrafte fig efter Gud, efter Frelsen, efter at tlynge fig til den stærkeste, som aldrig kan tabe, som aldrig tan visne eller forgaa, men som eier Livets og Stjønhedens Gvighed.

Oforos git først til Reiseren og bød sig frem, for han hørte det, at det var ham mest, Folk snakkede om. Det er et upperligt og sandt Træk dette; thi det er den verdslige pdre Magt og Glans, som trækter de fleste Dine paa sig. Tyrannen og Røveren indtager større Plads i Verdenshistoriens Bøger og i Folkenes Tankekreds end Videnskasmanden og Tænkeren. Rapoleon, den geniale Menneskeslagter, sylder Verden med mere levende Tale end Gud; Reiser Augustus blir ganske anderledes baaret paa Hænderne og hyldet end Barnet i Vethlehems Stald. De fleske af os laver sig selv sine Afgudsbilleder, som de i Stilhed dyrke, og glemme over dem at tjene den skærkeske, tjene Gud. De bliver staaende paa Halvveien. Det er i visse Maader mageligt at give sig selv op og lægge sig

ind under en andens Autoritet. Sløve eller udtrættede Naturer foretrætte bette for alt andet; andre tænter for dem, andre handler for dem, andre tager Answaret fra dem, - de har bare at fpife og fove. Det er Brunden, hvorfor den katolife Rirke kan faa faa ftor Magt; det er Grunden, hvorfor et Folk kan finde fig i og finder fig godt tilfreds med et Enevælde; det er Brunden, hvorfor det norfte Folf i Amerita finder fig i et Presteherredømme. "Prefterne er jo oplærte i alt, fom vedtommer Meligionen, de maa felvfølgelig vide bedre Befted om de Ting end jeg, derfor vil jeg folge det, som de figer. Stal jeg begunde felv at tænke over og underføge religiøfe Ting — ja da blir det Tvift og Arbeide og meget leidt, og jeg har i Grunden flet itte Tid til det" - faaledes er bet almindelige Rasonnement, og faa bøier de villig Natten ind under Preftens Autoritet og dølger med den fin egen Uvidenhed og aandelige Dovenftab. De opdrager og nærer fig felv i fløv Tankeløshed. Ja, hvor mange smaa Reifere har vi itte, fom vi villig tjene, og fom drager os bort fra ham, fom det alene er værdt at tjene, den Stærke, som er over alle de Stærke. Hvor mange er det itte, som tjener den ftore Berdensteifer, Bengeguden, og gir bele fit Arbeide og fin Tante for at dyrte ham? hvormange er det itte, fom tjener Lutsusens og Modens ftore Reifer, og som spilder hele sit Liv med at rende hans tomme Wrinder? Ja, Materialisten, som ikte kommer med sin Undersøgelse længere end til Mulden, han har i Grunden gjort Mulden til fin almægtige Keiser, hvem han blindt tjener; og Bonden, som ikke tør gjøre det og ikke tør tænke det, fordi det er ikte faa brugeligt der, han har gjort Bygdeskitkene til fine Eneherskere, til hvem han har folgt fin Sicel; og Sytleren, fom gaar og taler med futtrende Stemme om Synden og futter og lægger Hovedet paa Statte uden at mene noget andet med det end at spekulere i Budfrygtighed, han har gjort Egentjær= ligheden, Beregningen til fin Herster, hvem han blindt hen lyder uden at spørge efter Midlerne. Der er En, vi har at adlyde og tjene, og for hvem alle disje Berdens Smaathranner maa blegne og forsvinde - ham, den evige, rene og hellige, vi talde Gud, men hans Tjeneste er itte faa let, som og Oforos fit lære — et Liv i Narvaagenhed, stadig paa Bagt mod det Onde i os og omkring os, en daglig, alvorlig Ramp for at vote i det Gode, for at kunne gibe fig felv og fit Arbeide hen for andre.

Se, denne Fordring om at tjene Gud gjennem et Offerliv for andre, den er flet ikke morsom, den er meget mer brysom; man kan jo aldrig slippe sig løs. Og derfor er der ogsaa saa mange, især i den Alder, hvor alle Livskræfterne spulme og fordre at tiskredsskilles, som vælger at tjene en anden Mand, som ikke tager det saa nøie med lidt Synd og lidt Rangel imellem, nemlig Guds store Modsætning. De ser det, at de llgudelige, som ikke betænker sig paa at fuske lidt og ture lidt, de klarer sig oste bedsk frem — hvorfor ikke da sølge deres Eksempel? vi ved, hvad vi har, men ikke, hvad vi saar — og saa gaar de som Osoros hen og tjener den Onde, ham, som — lidet andesalende sor os — kaldes i det nye Testamente "denne Berdens Fyrske".

3 Middelalderen, ja tildels endnu, ved De, at man afbildede Djæbelen med horn og med Buttefødder, fom en forfærdelig Stittelfe. Ru er de flefte dannede Mennester tomne ud over Troen paa en personlig Dicebel, betragter ham, ligesom jeg, som en poetist Itladning af det Onde i alle Stitkelser. Men hvis denne Diavel aabenbarede fig faa forfærdelig for Menneffenes Børn, faa tror jeg itfe, han var faa farlig, for da vilde de blive rædde. Rei Beters Ord er not fande, at han heller ftaber fig om fom en Lufets Stittelfe, og fnart møder han os som en titspneladende agtværdig og pen, aldrende Herre, der taler saa overbevisende og rorende, fnart som en flot Kavaller med fine Støvler og Lorgnet, fnart som en ung, forførende Bige med ftjelmfte Dine, fnart som en munter Gambrinus med den ftummende Olfeidel i haanden — med andre Ord, Benner, det Onde møder og aldrig paa nogen afftræffende Maade; thi da holdt vi os borte fra det; men det møder altid lottende, tiltalende bore blinde Lyfter, og bortræsonnerende ved Stjemt alle Tvivl. Og faa kaster Ungdommen sig ind i Lufternes Hvirvel og folger fin Herre i Sus og Dus paa alle hans Eventyr. Det tan innes herligt dette Liv i de første Mar, men saa kommer Atterslaget i Sygdomme, i Svirevaner, i Aandsflovhed, og hvad blir Enden paa det - Dod= ningeftaller, blege, smuldrende Ben, som Margen er blæft ud af. Det er Lønnen, man faar for lang og tro Tjeneste hos den Mand. Derfor tag Jer i Ugt, J Unge, som døver Samvittighedens Rost i Eders Indre, som dræber Eders Længsel efter hoiere Liv, efter Gud, og som gir Jer hen i et rnggesløst Liv. — 3 har offret Jer felv paa Alteret derinde i Stogen til den Onde, og 3 ender med at ligge der som magtesløse, ubrugelige Ben. Bryd af Eders Kontrakt med den Onde, som Oforos gjorde det ved Synet af Korset, bryd den af i Tide og igg ham op, som af Gud Fader er overdraget al Magt i himmelen og paa Jorden, ham, den stærte Helten, der har bundet Synden og Døden, faa de ingen Magt fit til at fælde ham.

Vi har i det gamle Land Sagn om Folt, som har været bergtagne. Der i Bjerget glemmer de mere og mere alt, hvad der binder dem til Jorden og til Hjemmet, de er givet Trolden i Vold, indtil de hører Kirkeklokken ringe — da brister Berget og Troldommen, og de kommer atter ud under Guds frie blaa Himmel. Det er samme Tanke, som i vort Sagn er udtrykt ved Synet af Korset; kan Tonerne, der minde om Gud og hans Udsending paa Jorden, trænge ind gjennem den Haardhedens Skorpe, det Berg, som har omfluttet os, da slaar og Besrielsens Time for os, da sinder vi ham, som det ene er værdt at tjene her paa Jorden. Og da hænder det med mange slige pludseligt, kanske voldsomt vakte og omvendte, at de slaa over til den modsatte Yderlighed og hensalde til det, vi kasde Pietisme. De sølger Munkens sørste Unvisning og tror at tjene Gud ved at dræbe saa meget som muligt alle menneskelige Følesser i sig, ved at gjøre Læsning i Bibelen og Salmesyngning til et rent Hoveriarbeide for sig. Det er den samme Tanke, som sedede Middelalderens Munke og Ronner til at spære sig inde i Klostere sjernt fra al Omgang med

den sarmende Berden og der faste og spæge sit Rjød og pidite fig og flide fig ud med Nattevaagen og unaturlige Bodsøveljer. De troede, alt dette ftulde være velbehageligt'for Gud, fom et Bevis paa deres Biljefraft og Offervillighed. Ma - men Berden følger med ind i Kloftret, og netop ved at dæmme op for Legemets naturlige Trang paa en unaturlig Maade, pirrer og væffer man Fienden iftedetfor at tue den. Denne Fordring i Rriftendommens Rabn, at man ftal leve paa ben og den Maade, efter den og den Streg, betragte det og det som Synd, som ingen andre tan betragte som Synd, det bar ffræmt og ffræmmer faa mangen En bort fra Rriftendommen, ligefom det ffræmte Oforos. Dg berfor lyder hans Svar til Munten faa prægtig mennefteligt: "ftal jeg fulte faa mifter jeg al min Styrte, og er det den enefte Bei til Simlen, faa foretrætter jeg Belvede." Ge det var hans enefte retmæsfige Stolthed: hans funde, ftærte Legeme, og ftulde han beroves det, da havde han intet at tiene Herren med; det var netop hans funde Legeme, som holdt hans Nand fund, og begge vilde han vie tilfammen til fin nne herre. Og ban vilde tiene sin Bud ved at tiene sine Medmennesker og itte rømme bort fra fine Pligter. Denne Oforos's Tantegang er det funde menneffeliges Protest mod en unaturlig opstruet Rriftendom. Den fande Rriftendom bestaar netop i ikke at rømme bort fra Verden, men plante sig selv midt i Berden og bruge alle fine Legems-og Aandstræfter til dens Fremvætst i det Gobe, itte at rømme bort fra de andre, men offre fig for de andre og vife, at fund Menneftelighed og fund Rriftelighed netop tan og ital gaa Saand i Saand, fordi Rriftendommen bestaar i at frigjøre den bundne Menneftelighed. Da saa git da Oforos til fin tunge Pligt, den ulige vansteligere Maade at tiene herren paa, at vie fin Sjæl og sit Legeme til en nomng og besværlig Tjenerstilling for andre. Jeg ved itte noget bedre Billede paa et pompat, ensformigt Selvopoffrel= fens Liv end dette Oforos's: at tilbringe sit Liv med at vasse frem og tilbage i en fold Elv for at hiælpe andre over; fe Billegrimmene glade ftynde fig videre til deres Længfels Maal, men felv itte have Lov at følge dem, ftjønt hans Sjerte brænder efter det; felv være bunden til fin trifte, ensformige, trættende Gjerning og ingen Lon tage imod uden benne fin ftolte Bevidsthed, at han tjener for det evige Liv. Djenerstillingen er ingen bebagelig Stilling for Nogen, ifer itte for den, som føler Magten og Luften i fig til at herfte, og dog sætter Jefus ben fom den øverste, vel at mærke, naar den vælges frivillig, og gab dem Etsemplet, da han ved det fiofte Pauffemaaltid git rundt og vaftede Difciplenes Fødder. "Den som vil være ftørft iblandt Gder, han være alles Tjener", saa lød hans dybsindige Ord, faa lyder det til os den Dag i Dag. Den ringefte Gjerning gjort til Guds Were er ham velbehagelig, og det er Maalet for vort Liv, det, hvorfor vi er fatte her i Berden: at opbngge of felv ved at opbngge andre, ved at vie vort Liv til deres Tjeneste. Det gjælder at være trofast og holde ud, faa kommer Frelferen til os, fom han kom til Oforos, og da fkal han omdøbe vort Nabn "Bareren" til "Rriftusbæreren". Ja felv om du har biet og biet paa Herren, vassende Dag og Nat i Livets kolde Elv, han kommer engang, om itte for, faa i Dødens isnende Band, naar dine Ance vatler, og Bølgerne vil flaa over dig, og du synes, du vil synte, fordi Byrden af at bære hans Rige frem blir for four. Da ftal du finde, at den, fom tynger ned, ogfaa er den, fom kan løfte op, og hnem er det, fom innger ned? det er Barnet, fom sidder paa dine Stuldre. Ja du har naget Frelsen, naar du har faget Die paa Barnet og løftet bet paa dine Stuldre, men du ftal og tjende, at det er tungt, barnsligt at bære Barnet frem gjennem Berden. Men fidder Jefusbarnet paa dine Stuldre, da ftal det ogiaa berge dig fra Drutning, felb om Bandet naar dig til hagen. Den fom iftemmer med Betrus hans angstfulbe Raab: "bicelp mig herre! jeg forgaar!" ham vil og herren være nær med fin hjælpende Saand. Barnet ftal være vor Læremefter til himmerige, berfor ftillede Jefus et Barn midt i Disciplenes Flot og fagde: "medmindre I blive som dette Barn, tomme I flet itte ind i himmerige", derfor tommer han i vor Fortælling i Stittelfe af Barnet med Seierstegnene i fin Haand. Det helt og fuldt at give sig hen til Fa'r og Mo'r og adlyde dem, det er Barnets Bæsen, og det er ogsaa det høieste af fristeligt Liv, at vi maa helt og fuldt give os hen til vor Fader i Simlen og gjøre hans Bilje paa Jorden, at elfte ham gjennem at elfte bor Næste som of selv. Det var det, Oforos havde gjort gjennem bele den sidste Del af fit Liv, og derfor havde han oglaa ufpnligt baaret Zesusbarnet den bele Tid, baaret ham i fit Sjerte, stjønt han blev først levende for ham i den sidste spære Strid.

Vi bleve alle kaldede til Kriftushærere, kjære Lenner, den Gang, da vi ved Daaben bleve indlemmede i hans Menighed paa Jorden, og Spørgsmaalet blir derfor til hver af os: bærer du ham endnu? bærer du Jefusbarnet? Li ved, det er tungt at vasse gjennem Livsens Elv med ham paa Stuldrene, men dog er det herligt; thi den samme, som tynger ned, han gir og Kraft til at bære; og den Tro paa din Livsgjerning, hvortil du har støttet dig som til en Stav, skal, selv om den syntes tør og traftløs, skyde Blomster og Blade. At der er saa siaa virtelige Kristusbærere i Berden, fordi der er saa saa duelige til helt at elste og offre sig for sine Medmennesser, og derfor og saa saa duelige til at elste Gud. I den lutherste Kirke har man altsor meget glemt Gjerningerne sor Bogstaverne, Livet for Læren, og dog er det iste Udenadlesser, der spørges om paa Dommens Dag, men "hvad du har gjort for en af disse mindste, det har vi ogsaa gjort sor ham. Ja den mindste Hverdagstjenesse sjort i Kjærlighed er ogsaa en Gudstjenesse, der hjælper Pillegrimme til det himmelste Jerusalem.

# Er det tilladt for en Kristen at være rig?

(Søndag Seragefima.)

Tefft: Marc. 10, 17-31; Jat. 2, 1-7; 5, 1-8.

Jefus af Nafarets volbsomme Optræden mod de Rige er betjendt not, itte bare af de her oplæste Tetster, men vod saagodtsom alle Leiligheder, hvor han hande Unledning at udtale fig. Sans Broder Jatob, den førfte Biftop i Berufalem, gir ham itte noget efter, bvis det er ham, der har ftrevet det prægtige, praktiftstraftige Brev i det nye Testamente, der bærer hans Navn. En af de ibrigste Socialistførere nu om Dagen tunde itte ført voldsommere Sprog. Det er itte saameget at undreg paa dette. Baade Jesus og Jatob var fødte Urbei= dere, opdragne i smaa Forhold, og havde tanste prøvet, hvad det var baade at fulte og fruse imellem, ftjønt Fattigdommen der i Oftens Lande itte fan medfore ben Libelse, som her i bort kolbe Klima. Da bet at prøbe Fattigdommen felv, bar en ganife anden Rlem med sig, end at sidde paa fit gode, varme Studere= pærelse pa strive om den og give vise Raad. De havde ogsaa set sig harme paa Riamandenes Lutsus og Marmorpaladjer og Hjerteløshed, tanhande og de felv følte den bittre Modiætning mellem dette Lip og deres trællende Medbrødres, og faa luede dette op i deres Tale, da de traadte frem som Folkeledere. Det daglige Spn af Tiggere og Bærtbrudne og Krøblinge, hvoraf det mag have vrimlet i det folkeoverfnidte Galilaa, har fra Barn af fuldt Jesus med dub Medlidenhed med fine lidende Medbrødre, og batt Tanfer hos ham, hvad der vel funde bære Grunden til al denne Ulighed i Bilfaar mellem Menneftenes Born. Uagtet den begeistrede Mængde siden hilsede ham som Messias, og bad ham tage Rødernes Rongekrone, faa blev dog Jefus trofast mod fin Stand og fin Ungdoms Ideal. Kattigmanden og den Undertryfte havde i ham fin Forsvarer og Talsmand. Bengemutkeren habde i ham fin uforsonligste Fiende, som itte lod fig tiøbe eller bestitte. Da Jesus ftillede op som fin ufravigelige Regel, hvad han ogsaa sagde til den unge, rige Mand, at den eneste Betingelse, hvorunder En, der vilde bære hans Discipel, kunde være rig, var den, at han gav bort igjen fin Rigdom, faa fort han fit den, blev et Redstab til at giøre godt i Berden. Da trods det, at ben Kirke, fom talder fig med Jeju Navn, i bette Stutke, jom i faa meget andet, har handlet tvertimod fin Mefters Forftrivt, faa at Rirten, baade fom famlet Korporation og i fine entelte Medlemmer, har beriget sig med Landeiendomme fom med Gulo; trods det, at han, fom kalder fig Rrifti Statholder paa Jorden, bæres om paa Festdagen i en Klædning faa oversaaet med Guld, Perler og Webelstene, at der ftal en traftig Mand til at tunne bære Thngden af disse Rlæder, trods det, at Folfeordsproget har maattet lave den Bittighed, som en Karafteristif paa Jefu Kirtes Brefter, at "Preftesætten blir aldrig fuld", — trods alt bette, staar dog Jesu Fordring til den Rige lige urørt: gat bort, sælg alt hvad du har, og giv det til de Fattige -", og intet Prestesnat stal kunne rokke den.

Men mente da Jefus, at hver Kriften var forpligtet til at være fattig, faaledes som Ebioniterne, Levningerne af de gamle Sødekriftne, saaledes som Middelalderens Munke opfattede det, naar de afgav Fattigdomsløftet? Seg tror ifte det. Jefus begunder nemlig itte med at fordre denne Selvforfagelse af den unge, rige Mand; han henviser ham kort til Budene. "Lev et hæderligt Liv, faa vil du naa, hvad du joger", er Meningen. Og det er først, da den unge Mand putter paa, at alt det der har han gjort, han var faa bra, fom han funde bli - det er førft da, Jefus ftiller ham paa Prove ved denne fterke Fordring, at han ftal give alt bort, som han har. Befus havde jo felv prøvet Orfenlivet i Enjombed, med Bod, Bon og Friftelfer; han havde forladt det som ufundt. Bed den fri, barnlige Maade, hvorpag han blandede fig i Foltets Forlystelfer, deres Brylluper og Selskaber, paadrog han jig Beftyldningen for at være en Fraadser og Bindritter. San havde til Benner en Nikodemus og Josef af Arimathea, hvoraf i alle Fald den sidste har maattet være meget velstagende. Ja han tager endog Ord for Tilladeligheden af en vis Lutsus, for Etsempel i hiftorien om Avinden, der kom med en fin Alabasterfrukte foldt med kostbar, vellugtende Olje, fom hun udgied over ham. Disciplene knurrer og indvender, at disse Benge, som var floset væt i denne unpttige Lutsus, kunde været bedre anvendte ved at gives til de Fattige, men Jesus tager Rvinden og Lutsussen i Forsvar, og siger disse markelige Ord: "de Fattige har 3 bestandig hos Eder, men mig har 3 itte altid". Denne Hiftorie har jeg altid elstet, fordi den frir Jesus fra Beftyld= ningen for tranginnt Ensidighed og uretfærdig Overdrivelse; den er saa fand menneffelig, fom bele Jeju af Nafarets Stitkelfe er det. Bi holder rent ud fagt ifte ud, i disse uluttelige Ulighedens Samfundsforhold, hvori vi lever, bestandig at stirre ind i Lidelsen og Elendigheden og Fattigdommen, hvis Forbandelse vi dog fag lidet er istand til at ophæve; vi blir gandelig fnge ved det, mismodige, flappes paa vor Energi. Bi trænger til lidt Glæde, lidt Abspredelse, lidt Befslen af Somer og Tanker for at holde vor Mand frift, ligefaavift fom vi trænger forftjellig Elags Næring for at holde vort Legeme friftt. Zeg har felv følt det saa mange Bange. Der er Stunder, hvori al denne Mennesteulytte gjør mig gaufte ing, og hvor jeg fynes, at det næsten er Synd for mig at kunne være glad ellet fpije mig mæt eller nyde en Adspredelfe, som toster Benge, faalænge jeg ved, at der er dem, som fulter og fruser, fordi de itte eier Mad eller Bed. Og dog kan jeg itte naa til dem, for jeg ved itte, hvor de er. Raar jeg en fjelden Gang har været i Theatret, for at faa lidt Svile eller Oploftelje for min trætte Hand, eller fjøbt mig en ny Bog — saa kommer ofte den Bebreidelse til mig: "har du Lov til denne Lutsus, naar du ved, der er faa megen Rod i Verden? Bar det ifte bedre, du havde givet Pengene til de Fattige?" I flige Stunder tommer For= tællingen om Avinden og Alabastertrutten saa troftende og fand, og jea hører Jesu Ord til de knurkende Disciple: "I har altid de fattige hos Eder, men mig har 3 itte altid". Bi trænger ftundom til at vende os fra de trifte Tanker og Spiner og lade og falve med Gledeng, med Handsdannelfeng vellugtende,

fongelige Olje i fit fine, kunstneriste Alabasterkar, ellers holder vi itse ud. Jesu voldsomme Ord mod de Rige vender sig itse mod et hyggeligt Belstands Hjem med den Lutsus, som kan glæde og danne Aanden og lade Mennesket søle sig lytteligt, og som ruster ham til nye Anstrengelser for at gjøre godt. Det at kunne være fri for Ræringssorg eller slippe at grue for Alderdommen, og det at kunne ha' Raad til at stifte Familie, er de første Grundbetingelser for, at et Menneske skal kunne føle sig lytteligt. Derester kommer det at kunne have Raad til at omgive sig med den Atmosfære, som Ens Aandsstandpunkt tiltrænger, hvad der er saare forskjelligt hos de forskjellige, og lader, hvad der er Lutsus for En, blive det daglige Brød for en anden.

En Videnstabsmand uden Bøger f. Ets., er som en Haandværker uden Værktøi. Stjønt det er sandt, at Menneskene kan føle sig sornøiede, naar de kan tilfredsstille sin Trang til Mad og til Kjærlighed, saa higer dog, og bør de fleske hige, ester noget mere og høiere, uden at dette skal fordømmes som unødvendig Luksus. Vi trænger Kunst og Stjønhed og Glæde og Komfort omkring os baade i vort Hjem og i vore Samsundsomgivelser. Vi burde have Lyst og Raad til allesammen at holde Uviser, at læse Bøger, at høre aandsløfstende Foredrag, at besøge lærerige Møder en Gang imellem.

Det var Guds Bestemmelse med Mennestet, ved at sætte det paa Forden, at benne flulde afgive Føde not til, at alle kunde have det hyggeligt og godt, og føle sig Inttelige, og den, som higer efter at saa det saaledes, og hjelpe andre til at faa det saaledes, han arbejder for noget godt. Alle Mennester burde tunne fidde i jenn Belftand; alle Mennefter burde funne tilfredsftille fin Trang til Alandsuddannelse og Svile i et glad Sjem, alle Mennester burde kunne være fri for Næringsforger eller Alberdomsforger, alle Dennefter burde tunne habe Raad til at førge for fine Børns baade legemlige og aandelige Udruftning til at begnnde Livets Stræv. Der burde itte findes Rige og Fattige, men lykkelige velstagende Brødre og Søstre. Og mod dette vil Jefus, der forsvarer Kvinden med Alabastertrukten, ikke optræde. Men hvad Jesus træder op imod, er at være rig. det vil sige, at eie mere, end man med sin Familie trods tilladt Lutsus nogenfinde tan bruge op, og dog at vedblive at mutte og mutte sammen Tufinder, mens Ens egne Arbeidere tanfte fulter eller fidder i poerft trange Omftandigheder. Se det er fordømmeligt, det er Synd, det ffriger til Berren Zebaot efter Benn, fom Jatob udtrufter det. Det nytter lidet, at disfe rige Sundere føger at berolige fin Samvittighed og blænde og bestitke fine Samtidige med at give, om bet var en Million, til Godgiørenhedsanstalter eller Buens Forstjønnelse, Princippet blir dog ligefuldt fortasteligt, ligefuldt Synd: at det ftal være tilladt i et fristeligt Samfund at mutte op Rigdomme, der ligger rent til Unnttes, og fom itte tan famles uden gjennem Bold og Tyveri og Bedrag. Dette fiofte høres noget voldsomt, og dog er det den nøgterne Sandhed. Det er umuligt for en Mand, hvor begavet han er, ved fit eget Arbeide at samle mere, end at han kan tilbringe sit Liv hyggeligt og tomfortabelt. Baar han ud over ben Grændse, saa kan vi være visse paa, at han har benyttet andres Arbeide til at skaffe dette Resultat, og har findt dem for en god Del af den Profit, som de burde havt at fit Arbeide. Lad os tage Etsempler. En Kontraktør har taget fig paa en Bygning. Han benytter sig af den bestaaende Arbeidsløsbed og forfærdelige Konkurrence mellem Arbeiderne, fremkaldt ved Nøden, til at faa faa billigt Arbeide som muligt, han pruter og tvinger Priferne ned, faa lavt han tan faa dem, han ansætter Opinns= mænd, fom tan paafe, at disse arme Arbeidere, fom faa finde sig i alt uden Knur, for at faa Mad i Mund, træller uophørligt og itte faar fluste, og naar faa det hele er gjort, stifter han felv en 30,000 Dollars i sin Lomme, mens de, der har gjort det tyngste Arbeide, er lige fillede og fattige. Jeg nævner dette Etsempel, fordi jeg tilfældigvis hørte dette nede i Chicago. Dette er ikke Und= tagelsen Benner, det er den almindelige Bei det gaar til at blive rig. Det gjælder at have Dinene med fig, benntte fig af Omftændighederne, benntte fig af Medmenneffers Sjælpeloshed og Rod og tritifte Tider til at flaa ned fom en Rovfugl og grave til sig. Lad os indrømme den omtalte Kontraktør en større Del af Profitten end hans Arbeidere, lad ham faa dobbelt, lad ham faa tredob= belt, fordi han har Ansvaret for det Hele - men ber, ber er det tidobbelt, hundrededobbelt; her ftiæler han bogstavelig talt hver eneste Dag sine Rigdomme ud af Arbeidernes Lomme, og fnyder dem for deres retmæsfige Del. Han feln, fom blot gaar omkring og fer efter, at alt blir fkikkeligt gjort af de andre, og fom blot nedlægger Bestillinger, som andre udføre paa Maskinværkstederne, han blir rig ved det, de andre, som gjør alt Arbeidet, de blir fattige. Lad of tage et andet Etsempel. En Mand har for arvede Benge, som han altsaa har faaet stuttet i Næven uden at arbeide en Dag for dem, tjøbt en Landeiendom. Om han nu var overladt alene til sig selv, kunde han ikke blive rig paa den; thi hans Arbeide rak ikke langt. For at faa Giendommen at svare sig, maa han altsaa figbe andres Arbeide. Han figber det saa billigt som muligt, han gir halvanden Daler om Dagen. Ruvel, ved bisfe tigbte Dagleieres Unftrengelfer, bælter ber Belfignelfer op af Jorden i fligt Maal, at det, gjort i Benge, blir et Overftud af 100 Daler om Dagen. Svem faar nu godt af Sisfe 100 Daler. De, fom har arbeidet for dem i fit Unfigts Gved? Rei - de faar fine halvanden Daler. Men han, som ingen Ting har gjort uden at leie dem, og bruge deres Urbeide til at trælle for fig, og fom gaar med Handerne i Lommen og plyftrer, han ftitter de 100 Daler hver Dag i fin egen Lomme, og ender med at blive rig; mens de, der har givet ham hans Rigdomme, blir lige fattige. Der er Uretfær= dighed i dette, der er Synd her, fom et friftent Samfund bor paatale. Beien til at mutte op grændseløse Rigdomme gaar gjennem Forbrydelse paa en eller anden Maade ved at stiffe Lønnen for andres Arbeide i fin egen Lomme.

Det kooperative Arbeidssosstem søger at sætte en Grændse for dette, ved at bygge Arbeidet paa Retsærdighedens og Lighedens Grundvold, det arbeider Brodersølelsen, og dermed ogsaa den kristelige Tankegang i Hænderne; mens derimod den ubundne Frihed, som nu hersker til at benytte alle Magtmidler til

at faa sig selv i Beiret, det ægger Ergjerrigheden, Magtbegjæret, Kengebegjæret, det gjør sit til at flutte Broderfølelsen hos Mennestene, og gjøre dem til hjerteløse Eavister.

"Sælg aft dit Gods og giv det til de Fattige" — det var den eneste radikale Kur, Jesus vidste mod saadanne, der havde sat sit Hjerte fast i Gulddyngen, istedetfor at give det til sine lidende Brødre og Søstre. Stil dig ved denne Fristelse til Begjærlighed, til at glemme dine Samsundspligter, til at gro mere og mere fast i Haardhed, og du skal blive virkelig rig, rig paa Rjærlighed, rig paa Brodersind, rig paa Arbeidsslyst for det, som er værdt at arbeide for paa Jorden. Har Ens Sind først begyndt at tage den Retning, at man vil arbeide for at blive rig; da er denne Fristelse saa skært og saa berusende, at man glemmer alt for den, man lukter Dinene for andres Krav og Nød; man bryr sig ikke om Retsærdighed og Samsundspligter, man skyder tilside alle Hensyn og tramper ned de andre for at naa frem til Guldsætken. Der er intet, der kan gjøre Mennesket saa nedrigt og selvsoglemmende, som Pengebegjærlighed. Derfor kan ikke Jesus udtale sig voldsomt not mod de Rige.

Da hror taabeligt er itte i Grunden dette Raplob efter Rigdom! Naar man har en Million, som man med bedste Bilje itte tan bruge op til fig og sin Familie, hvorfor da tave og jage efter en til? Det er atkurat, figer Ingerfoll meget træffende, som naar en Mand, der have 10,000 Frakter vilde tave og flide for at faa en Frakte til. Det er taabeligt - gjennem taabeligt. Da hvad opnaar man ved dette Jag? Bogstavelig intet uden Sond og Selvøde= læggelje. Hvorledes lever da disse Millionærkonger? i en rolig, lyttelig, forgfri Nydelse af fine Penge? Rei, i en stadig nervos Spænding og Uro om deres ftorartede, vogsomme Spetulationer ftal lyttes, om itte en Traad her og der i deres uhnre Foretagsomhedenæt ftal overklippes, om ikke den stigende harme over Rapitalens Tryt vil antage Former truende for deres personlige Sifferbed. De er i Regelen overarbeidede, overanftrengte, deres Belje nedbrudt, deres Familielytte med; thi de har itte Tid at offre ftort paa deres Familie i denne Hvirvel af Forretningafpanding bare med det Maal for Die at ftaffe fig flere Benge, som de itte felv kan tage med fig i det andet Liv De betragter Berden itte fom et Sted, hvor de er fatte for at gjøre godt, men fom en Zumle= plads for deres Wrgjerrighed og Magtbegiær Samfundet er itte en Samling Brødre og Søstre, der er styldige at elfte hverandre og hjelpe hverandre, men en Samling af tjempende Individer, hvor det gjælder at flaa fra fig og bære vaa Bost, og benytte sig af andres Fald og Ullytte til selv at kravle sig høiere op. Hvert Mennette er en Fiende og en Ronkurrent, som maa flages, eller giøres uftadelig, hvis han itte vil tjene mig og mine Benfigter, det er Millionærens Berdensbetragtning; thi ellers vilde han itte være Millionær. Og faa votfer han og beriges han ved at tipbe andres Arbeide billigt og ftitte Profitten i fin Lomme, og de andres harme votser; men den er bare unnttig, fom at gaa og fnipfe i Lommen, og Stilsmissen mellem Fattig og Rig øges, og Uretfærdigheden

i Berden oges med den. Derfor, fordi Pengebegiar odelagger Belfe, Familie= lykke, omvælter Guds bestemte Berdensorden, forstener Menneskets Evner til at giøre godt, udflutter Broderstabsfølelfen, derfor er Bengebegiæret og den dermed forbundne Rigdom faa fartig og Rriftendommens Hand faa modfat. Der= for maa Jejus raabe Be over dem Gang efter Gang. Det er itfe personlig Uvilje mod de Riges Person, som bryder ud i disse Jesu Udraab; det ser tvertimod ud som han har Medlidenhed med den unge, rige Mand, som fom til ham, fordi han folte en Nandens Raldelse i fig, der viste, at han endnu itte var bundfordærvet ved Rigdommen. Der staar hos Martus, at Jefus elstede ham, følte jig draget til ham. Det er af Mjærlighed til dem, til deres Menneste= værdighed, at Zejus vil jøge at ryfte dem ov af deres Forblindelse, og faar dem til at se, at Beien til Millionen gaar gjennem Ennd og Dod for det bedste i dem felv, at den har en saa fængslende Magt over Hjertet, at man blir itte hel fri Mand, for man har ffilt fig ved ben. Det var af Kjærlighed til Farifæerne, han raabte Be over dem og fagde dem Sandheden rent ud; det var af Riærlig= hed til Rigmændene som ogsaa værende Mennester, at han raabte Be over dem. Det er naturligvis heller itte jagt med bisje Ord, at alle Rige berfor er haardhjertede, er Mennestesamfundets Giender; men dette er Regelen. Der gives naturligvis Undtagelfer, og disse kommer itte ind under Dommen. Men vi stal ogsaa je, at saadanne Rige blir frelste, eftersom de i høiere eller mindre Grad har fulgt Befu Unvisning til den unge rige Mand, at fælge alt fit Gods og give til de Fattige. En Peter Cooper i New Port, der fra Arbeide tjente fig op ved flid og Sparsommelighed til en Formue, glemte aldrig fine forrige Medbrodre af Arbeiderklassen. Han jolgte, billedlig talt, hvad han havde, og gav de Fattige. San oprettede alle mulige Anstalter, der kunde hjelpe og forbedre Arbeidernes faa vel legemlige fom aandelige Raar, og derfor var han ogsaa æret og elstet af alle, baade Fattige og Rige, i New York. Der bar været dem i Berdenshiftorien, som er blevne saa rustede vod denne For= tælling om Resus og den unge rige Mand, at de virtelig bogstavelig har fulgt den, folgt eller givet bort alt de eiede og felv levet fom Tiggere. En flig En var Frants af Uffiji og hans Medbrødre, han fom stiftede Francistanerordenen, og som i den Grad levede et uftyldigt Barneliv som et Led af den store levende Familie af Brødre og Softre, at han endog tog Dyrene med ind, og talte til Fuglene og Arybene omtring fig, fom tunde det været Mennefter, en forunder= lig fværmeriff, ren, glødende Barnefjæl, foldt af Befu Evangeliums Hand. For at gigre dette maa det være naturligt for En, og det vil være unaturligt for de Fleste. Men naar Frants af Assissi faa Fordringen i det Lys, var det ret og storartet af ham at funne gjøre saa, og han votsede ved det, han blev aandelig rig ved det, han blev en helftøbt, fand Berfonlighed ved det, der itte holdt Menneffefrngt. Men at paalægge alle Rigmænd denne Fordring nu bogftabeligt, tan itte være Jesu Mening. Jesu Mening var at ftabe en Brodertjærlig= hedens Hand, der af fig felv vilde omftabe det bestagende Camfundsliv. Da vi

fer ogsaa, at denne Nand ftabte sig sit Udslag i hans første Menighed, frivillig Kommunisme, der altsaa indeslutter fælles Ansvarlighed.

Og som sagt, Jesu Bemærkning om Alabasterkrukken med Olje, hans Benskab med velskaaende Folk, viser at hans Mening itke er at fordre Fattigs dom som Megel. For somme kan det derimod være deres eneske og bedske Frelse, ligesom det at gaa ind i en Totalasholdssorening kan være Frelse sor dem, der har Friskelse til at nyde skærte Orikke. Men Meningen, der gjælder alle, er: du har kun Lov at være rig, i Forhold til som du gir bort igjen, hvad du tjener; thi dette viser, at det at mukke sammen Penge itke er dit Maal, men kun for dig et Middel til at kunne gjøre des mere godt. Siv ikke alt væk, saa du kommer at tigge selv; "thi den som gir til han tigger, skal bankes, til han ligger", siger et sundt gammelt Ordsprog hjemmesra; og det at være Tigger er ogsaa at skjæle fra andres Arbeide.

Men søg at tjene ærligt saameget, at du kan leve huggeligt og godt, unde Hvile og Menneskelytte, udvide din Nand og hjælpe dine Born frem, og vær fornøiet med det og brug Resten, hvis du har noget, til at hjælpe alle omkring dig, som trænger, hvad enten det er paa den ene eller anden Maade. Sæt itse Penge og det at blive rig op som dit Maal: thi det er et unteligt Maal, og Beien til det kan itse gaa uden gjennem Uret paa den ene eller den anden Maade. Det vil sløve din Brodersøletse, din Samsundsaand, din Næstetjærlighed, det vil gjøre dig mere og mere haard, kold, selvsjærlig, og du tjener intet andet paa det, end at samse over dit Hoved de Fattiges retsærdige Harme og Jesu Beraab, og skabe sledsk Hykleri hos dem, der vil smigre sig ind hos dig, for at kunne plyndre dig desbedre. Hust paa dette unge Mænd! det eneste, som er værdt at seve for, er at være god og gjøre godt, det er Summen af al Religion.

Bud! fri of fra det Onde! fri of fra den Ulykfe at blive rige.

### Jesu Daab. (Faftelaunsføndag.)

Tetit: Math. 3, 13-17.

Vi staa i Dag ved Indgangsporten til Jesu offentlige Liv, vi staa ved hans største, afgjørende Balg. Før sin Daab har han levet i Stilhed oppe i Nasaret, formodentlig hjelpende sin Fa'r i hans Haandværk, og hvis denne var død, som vi maa formode, da vi ikke hører mere om ham, tillige som Familiens Hoved og Forsørger. De evangeliske Beretninger ved intet at fortælle om Jesus før Daaben, uden den lille Beretning om ham, som tolvaarse

gammel Gut i Templet. San tager nu Farvel med fin Mo'r og fine Brødre for at drage ned til Jordan og høre Johannes den Døber. Kanfte har han havt som en Anelse om, at han aldrig vilde vende tilbage i samme Egenstab fom for, at Tommermanden nu ftulde forvandles til Folkelæreren, til den ftore Reformator af sit Folk, ja af hele Verden, at han for bestandig havde fagt Tommerhaandværket Farvel. At Jesus har været fuldkommen klar paa fig selv, da han reiste, kan vi ikke antage. Han er bleven det ved at høre Johannes mægtige Beltalenhed, ved at je Forstjellen paa dennes Livssyn og sit eget, ved at føle med Aandens Bished, at Johannes itte tunde føre Foltet helt frem, men blot bane Beien for en hoiere, Iniere, mere omfattende Ertjendelse af Bud. Bein Daab er hans frivillige, beviofte Balg, efter Daaben træder ban iffe længere tilbage. Han har nu overgivet fig helt til (Bud, og til hans umiddel= bare Tjeneste som hans Fortunder. San har folt Nandens Rald i fig med tbingende Magt, og han har overgivet fig til fin Stjæbne. Han vidfte, den itte vilde blive blid; thi han vilde itte reife den politifte Oprørsjane, fom Judas Galilæeren gjorde i hans Barndom, og derved samle Folkets nationale Begei= ftring om fig. Han vilde itte gaa i de gamle Profeters Spor, fom Elias og Johannes den Dober, klæde fig i Haarskjorte og leve i Orken. n. Han vilde ikke fmigre Jødernes Nationalforfængelighed og prædite dem, fom det enefte Guds udvalgte Folt. Nei han vilde aabne fin og Buds Favn for den hele Mennette= familie, hvad enten de taldte fig Jøder eller Hedninger, og forkynde Frelfens lige Ret for alle, Broder og Epsterforholdet mellem alle. Han vilde lære, at Buds Riget var inden i os, først og fremmest, at et Liv i Gud var et Liv i Riærlighed midt imellem Menneftene og itte et Liv i Ortenen borte fra dem; at Buds Rige, fom flulde tomme, tunde trives ffjult felv under Romernes tunge Mag; at Gud itte er den ftrænge, lunefulde Berffer, der bredes og myrder, faaledes fom kan fremstilles i det gamle Testamente, men at han er Barmhjer= tighedens ftore Fader, fom elfter Syndere. Men at forkunde dette, bar bet famme fom at vælge Stuffelse, Mistjendelse, Lidelse, Sad. Det var at vælge Beien mod Golgatas Rors og itte til Jødernes Rongeftol. Det er til dette Balg, han frivillig og bevidft vier fig i Daaben. San gjør det, fordi han maatte giøre det, fordi Aandens Roft i ham fagde, at dette bar Sandhed, at dette var Berdens Frelfe. San gjorde det fuld af Begeiftring; fiden tommer Tvivlen, malet os gjennem Fristelfen i Ortenen. Alle afgjørende Balg i Livet tofte, og vi maa derfor heller itte tro, at Jesus gjorde dette Balg, betegnet ved Daabens Stillemærte, uden Ramp. San han grublet, han har bedet, han bar lyttet til Johannes's Ord og til Rosten i sit eget Indre, og saa har han valat.

Jesu Daab er ogsaa interessant fra et andet Synspunkt; thi det er det første historisk sittre Møde mellem Johannes den Dober og ham, mellem Forsgiængeren og Mesteren, et Møde mellem disse to grundforstjellige Mænd, der dog vidste at skatte og elste hverandre, der begge var kaldte til at være Resors

matorer for sit Folt og for hele Berben, ben ene som et Billede af Loven ben tordnende, den oprivende, den i Rnæ tvingende; den anden fom Evangeliet, det løftende, trostende, toægende i Tid og Evighed. Raar man vil have et paalide= ligt Billede af Mødet mellem disse to Mænd, faar man gaa til de tre førfte Evangelister. Disse giver nemlig alle det samme Billede af den mærkelige Bods= præditant, mens den fjerde Evangelift alt begynder at grumfe Billedet af ham, i den Hensigt, at frembæbe Jesus som Messias og lægger Johannes den Dober Ord i Munden, fom han neppe tan have fagt; fom er aldeles uforenelige med Fremstillingen af ham i de første Evangelier, saaledes, at der hos den fjerde Evangelift ingen Forftjel blir paa Jefu Udtrytsmaade og paa Johannes's, mens der hos de andre Evangelifter er ftor og betydningsfuld Forftjel. Raar ben fjerde Evangelift lader Johannes den Dober flere Gange pege paa Jefus og fige: "fe det Buds Lam, fom bærer al Berdens Ennd!" faa imager det af fenere triften Theologi og itte af Johannes den Døber. De andre Evangelister ved heller ikke af, at Johannes har fagt faadant noget. Til denne Mand, hvis luende Beltalenhed havde fat hele Jødeland i finr og Flamme, er det nu Zefus tommer og begjærer at døbes med Omvendelsens Daab. Svad mente Zesus med bette? Trængte han som de andre til en grundig Omvendelse fra et selvtjærlig ført Liv? Just itte det; thi alt tyder paa, at han har været en fjelden pligtop= fpldende Son, som har havt et medfødt Drag til at gruble over religiøse Ting, og som har levet et sjeldent rent Liv. Der er jødiste Traditioner, som fortæller, at han har habt den berømte Sillel til Lærer, med hvem hans fenere Lærefætninger havde faa meget tilfælles; andre figer, at han har været Medlem af Esfærnes tommunistifte Broderstab. Alt inder paa, at Jejus fra Barn af har været en dyb, inderlig religiøs Natur. Men nu, da han horer Johannes's brændende Beltalenhed om de Krav, der stilledes til en Borger af det vordende Messiasrige, da han ser Starerne, som grebne af hans Ord dutter ned i Jordans Elv for at vie fig til et nyt Liv i Guds Riges Tjeneste, da føler han fin egen Ubwrdighed, føler hvor lidet han i Grunden har gjort felv for dette Rige, uagtet han har folt Nandens Rald i fig, og jaa fatter han den driftige Beflut= ning herefter at frafige fig alt og vie fig helt til Rampen ved Johannes's Side for Guderige paa Jorden og betegne dette ved at vafte hele den forbigangne Tid af fig i det twættende Band. Det er med Følelfen af, at han langt fra endnu bar Fuldkommenheden, at Zefus ndmngt ftiger ned i Jordan til Omvendelfens Daab. Derfor er det ogiaa, at der fortælles, at han der forft helt fyldtes af Buds Hand. Jefu Sjæl er i den Stund som en aaben Blomfterfalt, der aander op imod Bud, efter hans Dugg og Col. Betragtet fagledes blir Jefu Daab betydningefuld og ftjøn. Betragter vi derimod Jefus felv fom Bud, da blir Jefu Daab meningsløs, og den hele Geremoni et Slags uforstaaeligt Komediefpil. Thi hvad ftulde Bud med Omvendelfens Daab? hvorfor ftulde Bud indvie fig felv ved Menneffedaab til at arbeide for fit eget Riges Romme? hpor= ledes funde Gud foldes med den hellige Mand? han fom felv er denne? Dg ftal

vi se paa den hellige Aand ogsaa som en tredie Person i Guddommen — ja da blir galt værre.

For mig er Jefu Daab et nut Bevis paa hans nendelige fine, rene og følsomme Sjæl. Netop fordi Kravet til et gudopoffret Menneste stod for ham faa nendelig alvorligt og høit, netop fordi han var fag ren af Sjertet og havde jaa høie moralfte Principper, har hans Samvittighed været faa følsom, har hans Selvanklage over den ringeste Slappelje i hans Iver talt mere hoilydt, har han været des snarcre at bebreide fig den mindste Utroftab mod den gud= dommelige Fuldtommenhed. Og vi maa hufte paa, at ffal vi antage et aande= ligt Fremifridt hos Jefus, faaledes fom Lutasevangeliet mener, naar han figer, at han votste i Bisdom, som i Naade hos Gud og Mennestene, saa maa vi antage en lavere Grad af Hellighed i Begyndelfen end i Slutningen af hans Liv, en vis Mangel, ikte opdaget taufte, mens den var der, men beklaget bag= efter. Bi fer ogsaa, at Jesus aldrig fremstillede fig som den fuldkomme. Sang En faldte ham: "gode Mefter"! fvarede han nomngt: "Ingen er god uden En - Bud." Det nye Testamente fremstiller ogsaa Jesus som udsat for alle Fristelfer, fom En, der larte at blive fuldtommen alene gjennem den ftarpefte Ramp og Lidelfe.

Alt Jejus birtelig blev døbt i Jordan er en Kjendsgjerning, fom alle Evan= gelier er enige i, de nærmere Omftændigheder derimod, fom ledfagede denne Begivenhed, er foobte i Sagnets Taager. Da Rriftenheden faa fmaat begyndte at ville gjøre Zejus til Bud, tom de i ftærkt Betrnt med henfnn til Daaben og forføgte forftjellige Udveie for at fomme derfra. Caaledes opftod en Fortælling, der er opbevaret i hebræernes Evangelium, et Evangelium, der bar meget anseet og læst i den første Tid, men som vi desværre nu fun har opbevaret i Brudstytte. Fortællingen er faalydende: "herrens Moder og Brødre fagde til ham: "Johannes dober til Syndsforladelfe, lader os ogfaa gaa og blive dobte af ham". Men han jagde til dem: "bvad Synd bar jeg begaget, at jeg ftulde gaa og blive døbt af ham?" — Opfinderne af denne Historie faa itte, at ved at lade Jefus gaa til Johannes uden egen Drift, bare paa andres Tilftyndelfe, ajorde de ham til en vet Rarafter, der behandlede alvorlige Ting letfindigt. En anden Fortlaring, der er os overleveret fra gamle Dage, er itte bedre, nemlig at Jefus ifte tom til Jorden og lod fig dobe for fin egen Styld, men for andres, at de gjennem de Undere, fom ledfagede denne Daab, ftulde ved= fjende fig ham som Messias. Men Ulytten, er at Evangelierne flet itfe melder om, at Folket faa eller hørte disse Undere — hvis Duen og Roften ftal kaldes faa; men at det var enten Jefus alene eller Johannes alene. Hiftorien om Duen og Roften er Boefi, deilig Boefi, der vil have fin Sandhed til alle Tider. men uforstandige Bibelfortoltere har flaget den fast som hiftoric. Allerede den Ufitterhed, som nu herster i Bereiningerne vifer os, at vi itte staar paa Siftoriens, men paa Boefiens Grund. Bi ffulde have ventet, hvis Johannes virtelig havde fet dette Under, og hørt herrens Roft gjennem Styen, at han i

hellig Wrefrngt havde vift Jefus frem for Folket fom den kommende Messias og traadt af fra fin Præditergjerning, men nei han giør ifte det, han præditer lige fuldt. Ja han fender ogfaa fenere, fom 3 erindrer, Bud til Jefus, om han er den, som stal tomme, hvad der vilde være høist usandinnligt, havde han set Duen og hørt Møsten ved hans Daab, og Jesus omtaler heller itte denne Begivenhed med et enefte Ord i fit Svar til Johannes, hvad han fandfynligvis vilde have gjort, om det havde fundet Sted, fom en virtelig underfuld Begiven= Bi bar ogfaa en Beretning, fom forføger at flitte paa denne For= tolling ved at fremftille Johannes greben af hellig Undring falde ned for Jefu Fødder. Det er i det for omtalte Debræernes Evangelium. Der ftaar: "da Folket blev dobt, tom ogsaa Jesus og blev dobt af Johannes. Dg da han tom op ud af Bandet, gabnedes himlene, og han fag Alanden i Form af en Due tomme ned og gaa ind i ham. Da der tom en Roft fra Simlen, fom fagde: "du er min elftede Son! i dig har jeg Belbehag!" Dg atter: "denne Dag har jeg avlet dig!" Dg ftrats blev Pladjen omtring dem opluft af en ftor 3ld (en Ild brændende i Elven Jordan, som vi oplnses om andetsteds). Da da Johan= nes (fom itte havde fet Duen, eller hort Roften, der bar for gefus alene) opdagede Ilden, fagde han til Zesus: "hvem er du Berre?" Dg atter fagde en Roft fra himlen til ham: "denne er min elftelige Son, i hvem jeg har Belbehag!"

Da faldt Johannes ned paa sit Ansigt for ham og sagde: "jeg beder dig Herre, døb mig!" Men Zesus holdt ham tilbage og sagde: "lad det nu blive saaledes, thi saaledes maa alt, der er bleven proseteret om mig blive suldkommet". Her ser vi tydelig, hvorledes Historien ved at gaa fra Mund til Mund votser paa sin Bei. Bi har endnu et Brudstutte af dette samme Hebræernes Evangelium, der ogsaa taler om Jesu Daab. Der hedder det: "Lg det begav sig, da Herren steg op af Bandet, at den hellig Aands hele Bælde kom ned paa ham, og hvilte paa ham, sigende: "min Søn, gjennem alle Proseter har jeg set frem til dig, at du skulde komme, og at jeg i dig skulde sinde min Hvileplads. Thi du er min Hvileplads, du er min førstesødte Søn, som herster i Evighed".

Naar vi altsaa aftlæder denne Fortælling om Jesu Daab Poesien og staar ligeoversor den nøgne Virselighed, saa blir der tilbage den historiste Kjends=gjerning: Jesus har oppe i Nasaret hort Rygter om den forunderlige Trkenens Proset. Disse Rygter har drevet ham til at søge Døberen. Døberens Ord og Berson har gjort et saa mægtigt Indtryk paa ham, at han blir sig sit eget Kald klart bevidst og indvier sig igjennem Daaben til dette sit høie Rald for aldrig at træde tilbage. Ut Historien om Duen er en poetisk Digtning, sees tydelig af det, at Johannes den Døber vedbliver med sin Prædiken og sin Stole ligefuldt efter Daaben som sør den, uden i nogen Maade at henvise til Jesus som den kommende Messias, hvad han umulig kunde have gjort, om Historien med Duen havde været historisk Virkelighed. Og dog er Historien med Hellig=Nanden og Duen Sandhed, dyb Sandhed, blot itke historisk Sandhed, men poet ist

Sandhed, det vil sige - en fand Tante, iklædt et Billedsprog, og det bedfte er, at denne historie itte blot hændte Jejus, men den hænder hvert eneste Menneste= barn den Dag i Dag, der bøier med Bon og Tro fit Hoved under Daabens Band, og derved indvier sig til at blive en Herrens Tjener, som Jesus gjorde det. Ja aabner du helt dit Sjerte mod Bud, fom Jefus gjorde det, med Længfelens Bon efter helt at hore Gud til - faa daler ogfaa Guds Nand over dig i Duens — i Fredens — Stiffelse, og du hører Røsten fra Sthen: "du er min Søn! du er min Datter! i hvem jeg har Belbehag". Den friftne Rirte bar jo optaget Daaben som Indgangsporten til fit Samfund. Meningen med Daaben er, at de, som begjære at træde ind under den Port, ogsaa nærer Længsel efter at vie fit Liv til Guds Tjeneste. Derfor taler vi om Nandens Neddalen over Mennestet i Daaben. At Duen er valgt til Billede paa Guds hellige Aand, laa Jøderne nær; thi den var allerede paa den første Side af deres Bibel fremftillet i Fugle: flittelse: "og Guds Nand rugede over Vandene", for at betegne den varmende, bestyttende, livgivende Kraft. Duen er tillige Renhedens, Uftylbighedens Sumbol.

Jesus var virkelig en anden Mand, da han steg op af Landet, end da han steg ned i det. Han folte sig gjennemglødet af Guds hellige Aand, han sølte sig i Pagt med ham, som har Stjernerne i sin Haand, han sølte sig sikker paa sit høie Kald at være Guds Sendebud paa Jorden, han sølte sig salig ved Tanken om at have gjort et Balg, sit Livs afgjørende Balg, han sølte Guds Belbehag hvile paa sig med Fredens Aandedræt, fordi han sølte, at det var Gud selvehag hvile paa sig med Fredens Aandedræt, fordi han sølte, at det var Gud selve, som virtede gjennem ham, at han var Guds Redssah, Strengene stemte og slaaede til Guds Pris. Hans Hans Famile, hans daglige Omsorg for Brødet, alt sant for hans Dine saa uendelig dybt — fra nu af tjendte han kun en Familie — Mennessehedens store Familie — kun en Pligt — Pligten til at være Guds levende Vidnesshyrd, Guds tjødblevne Ord her paa Jorden. Sandelig det kan siges med poetist Sandhed, at Jesus saa Himlene aabne over sig, og Guds Aand svæve ned som en Due og Guds egen Røst syde til ham: "du er min Søn den Glstelige, i hvem jeg har Belbehag!"

Den fristne Kirke har, sølgende Jesu Eksempel, optaget Daaben som en af Kirkens hellige Stikke. Den har sat Døbesadet ved Kirkeporten, og hver som onister at gaa ind i denne kristne Kirke, det være Boksne eller Forældre med deres Smaabørn, besprænger den med Daabens Band i Guds Nabn, i vor Høvdings Jesu Nadn, i Guds hellige Krastes Nadn, der skal dale over os som en Due, om vi er færdige til at modtage den. Og Kirken mener med denne Besprængesse det samme som Johannes Døberen mente, at ligesom Bandet renser dit Legeme, saa skal Guds Aand rense din Sjæl, om du mener det alvorligt med at være en Kristen. Og J Smaabørn, som endnu ikte have syndet, over Eder daler Guds Aand med et Belsignelsens Kys til Eder, signende Eders Forældres Beslutning at opdrage Eder i den kristne Tro, at indvie Eder til hans Følgesvende, som steg ned i Fordans Elv den Dag, han besluttede at overgive sig helt til Guds Tjeneste.

Der er mange Kirkesamfund, som betragte Daaben som noget hemmeligs hedsfuldt, at der foregaar en eller anden pludselig Forvandling med Barnet, saa at det er et ganste andet ester Daaben, end det var før den, og dette har da sødt af sig igjen det forfærdelige Dogme om, at udøbte Børn utvivlsom git til det evige Gelvede.

Beg tror itte paa nogen faadan Troldomsdaab, tiære Benner; jeg betragter Daaben tun fom et Symbol eller Billede, og fom faadan elfter jeg ben. Og tun betragtet faadan, tan Barnedaab forfvares, hvad jeg fenere ftal tomme til. Raar der i det nye Testamente tales om Gjenfødelse knyttet til Daaben, saa er bet ganffe rigtigt, netop fordi Daaben er Indvielfen til det friftne Camfund, og det at træde ind i det triftne Samfund ved frivilligt Balg, fra det at have været en Hedning, det er en Gjenfødelse, en Forandring af vort Bæsen, af vor Tante= gang, vort Maal, vort hele Liv. Enhver fom i Alvor bliver en Kriften fra itte at have bæret det, blir gjenfødt, og dette betegnes netop ved Taabens Aft, at man vafter det gamle forbigangne af, og indvies til det nye. Men itte faa at forstaa, at denne Gjenfødelse skulde ligge i Bandet. Derfor fer vi i det nne Testamente det Ord Gjenfødelse ligesaa ofte, om ikke oftere, kunttet til Guds Ords Forkyndelse og med lige stor Sandhed. Der er ogsaa i det nye Testamente brugt et andet Udtrit om Daaben, nemlig fom en Pagt mellem Gud og Mand "en god Samvittigheds Pagt", fom der ftaar i første Beters Brev. Det forstaar vi ogiaa godt. Raar du bevidst og frivilligt begiærer Optagelse i det friftne Samfund og derfor bøier dit Hoved under Daaben for at betegne dette, saa gjør du derved et Løvte til Bud, det friftne Løvte at elfte Bud og Mennefter, og Bud lover dig paa fin Side en indre Lykke og Fred, fom er uafhængig af alle pore Stjebnens Omftiftelfer.

Dette at Kirken har indført visse ydre Stikke, Saframenter, som betingende for Saligheden, har gjort paa den ene Side, at mange intelligente Menneffer bar vendt den Ryggen, paa den anden, at mange har ladet fit Livs Salighed bero paa pore Ceremonier istedetfor paa indre Vækst i det gode, og derved styrket Overtroen istedetfor Troen. At Baulus itte betragtede Daaben fom ubetinget nødvendig til Salighed, fes af, at han taler om den, fom noget underordnet. San var itte tommen for at døbe, men for at prædite, fagde han. Undre funde døbe, om de vilde, og fpare ham for det Arbeide, og vi hører ifte om, at Jefus døbte fine Apostle. At ftille fig ved diefe Geremonier, fom Kirken har døbt Sakramenter, fordi de har været misbrugte i Overtroens Tjeneste, vilde imidlertid føre for vidt. Det vilde være som Reformatorens Korstog mod Kirkens Billeder og Røgelsestar og Orgelspil i fin Tid. Disse Stitke, Taabens og Nadverens, er nu engang faa indforlivede i Budstjeneften; der tlæber faa megen virtelig Frombed, sand Forstagelse og dyb religiøs Folelse ved dem, at det vilde udtørre benne, om man uden videre ffilte fig ved diefe Stiffe, hvor der fandtes Reft af Trang til dem. Man maa hufte paa, at hvormeget udvitlet Tiden blir, faa tommer albrig ben Stund, da alle ftaar paa famme Standpunkt og trænger

famme aandelige Naring. Der er mange endnu, som vil tiltales mere af Billederne, Parablerne, Kirkestikkene, end af den nøgterne Udlægning af Kristensdommens Tanker, og Gudstjenesken vil vinde i Afveksling, i Stjønhed, i Høitideslighed ved Blandingen af Sang og Prædiken med Geremonier. Lad os vogte os for at gjøre vor offentlige Tilbedelse af Gud tør og altsor forstandsmæssig. Lad os huske, at der i hver Menighed er aandelige saavel som legemlige Børn, Unge og Gamle. Lad os derfor hellere prædike en sundere Forstaaelse af Taaben, end at fortaske den. Lad os plutke af den det mystiske, trosdomsagtige; men laddens talende, stjønne Billedsprog staa og gjøre vor Gudstjeneske tiltalende baade for Fantasi og Hjerte, saameget mere som Daabens Geremoni ikke alene er Kristendommens, men er Menneskeslægtens Giendom, saasom de sleske Hedningesolk har havt den, og søiet en religiøs Bethdning til den, længe sør Kristendommen var til. Hver eneske Gang vi øser Landet over vort Legeme og vasker af vor legemlige Urenhed, burde det minde os om Taabens Land, om vor Forpligtelse til som Kristen at leve et rent Liv.

Der er endnu et Spøgsmaal, jeg vil svare paa, og det er: "hvorledes stal vi stille os til Barnedaaben?" Naar Baptisterne paaberaaber sig Kirkens Historie, at man ikke kan paavise en eneste Barnedaab i Evangelierne eller i den første kristne Tid, men at Barnedaabens Praksis er et senere Paasund af Kirken, saa har Baptisterne ubetinget Ket. Barnedaab blir ikke almindelig, sør mange Narhundreder frem i Kirkens Historie; skjønt vi paa den anden Side ikke bestemt tør paastaa, at Børn ikke er døbte sør, da der staar omtalt Daab af hele Familier, hvor der musigvis ogsåa har været Børn. Men da Kirken var en missioenærende Kirke mellem Hedninger, var det klart, at den sørst maatte vende sig til og døbe de Votsne. Barnedaab forudsætter et allerede ordnet kristnet Samfund, hvor Forældre og Omgivelser altsaa er Kristne.

Saalænge man nu betragter Daaben fom et muftift Gjenfødelfc6=Sakrament, der stiller som Betingelse en vis udtalt Tro fra dens Side, som ftal døbes, saa maa Barnedaab absolut fortaftes. Thi Ingen anden tan i saa Tilfælde svare for mig, eller tage Unsvaret for mig. Jeg maa være felvbevidst og voksen not til at forstaa, hvad jeg gjør. Naar man derfor fra visse Hold har fagt om mig, at jeg har sveget mit Daabsløfte, saa siger jeg simpelthen: "jeg har albeles intet lovet. Zeg kan itte bære Unfvar for, hvad mine Forældre gjorde ved mig, da jeg laa der fom et hjælpeloft Barn, der hverten viofte op eller ned. habde faldt paa f. Ets. at dobe mig ind i Mormonernes Samfund, ffulde jeg derfor være nødt til at være Mormon al min Levetid, og være Meneder, om jeg fom Botsen vendte mig fra det Samfund? Nei det er der ingen Mening i. Derfor er der heller ingen Mening i ved Barnedaab at fpørge Barnet om noget, eller at forpligte Barnet paa noget; thi det kan jo intet hverken fvare eller love. Bruger man Barnedaab, bor man fom hos os bare fporge Forcelbrene, om de onfter Barnet optaget i en friften Menighed, og om de vil opdrage det i Rriften= dom efter deres bedfte Stjøn. Man bør itte binde Barnet til nogetfombelft Samfunds Grændfer eller nogenfomhelft dogmatift Tro; thi bette tan man itte giøre med Sandhed. Barnet maa, naar det votser op, fole fig fuldtommen fri til at lade fine Meninger gro hvorsomhelft de vil, uden at være bunden ved nogen Forældrenes Ed eller Løvte. Barnedaaben kommer at have mere Betydning for Forældrene end for Barnet. Den blir en vatter Stit, hvorved Forældrene mindes om fine Kriftenpligter og fit Unfvar ligeoverfor Barnet. Run fra bet Standpuntt fan Barnedaaben forfvares; men faaledes betraatet er den mig ogfaa fjær. Jefus velfignede de fmaa Børn og fagde, at himmerige hørte faadanne til. Stulde vi da nægte dem det Tegn, hvorved Kirken indlemmer Mennester i fit Samfund? Refus forlanger jo netop Uffpldighed og Barnetillid fom Betingelfer for at indtræde i hans Rige, ftulde vi da nægte dem det, som fortrinsvis har disse Betingelfer? Rei, vi vil troftig bringe vore Smaa til Dobefadet, om vi foler en Trang til det, og lade Nanden dale over dem og over os, hvis vi i Tanken med dem bøier Hovedet ind under Daabens Band og i Stilhed fornger port Kristenløfte at elste Bud og vor Næste som os selv. Ja vi vil lade Buds Nand dale ober of og over dem, faa vi i Jefu Navn voter mere og mere fammen med vore Smaa og fører dem tidlig hen til Gud, fordi vi felv har følt, at der er godt at være, at der har vi Værnet mod alle Fristelser og Prøvelser. Gud lade os ret blive fom Børn, glade, tillidsfulde, Indige, altid spørgende efter bor ftore Faders Vilje, han som er evig Kjærlighed.

## Rirfens Fristelser.\*)

(Førfte Søndag i Faften.)

#### Tetst: Math. 4, 1-11.

Mellem de mange dybsindige Fortællinger om Jesus i det nye Testamente, er denne en af de dybsindigste; thi den stilder itte alene i et gribende Villedspro Jesu Kamp med sine personlige Fristelser der i Ortenen sor 1800 Aar siden, da Tvivlen om han dog var den rette, om han itte havde paataget sig større Byrde end han kunde bære, kom ovenpaa det store Valg at vie sig til Guds Riges Præsdikant, beseglet ved Daaben i Jordan. Men denne Fortælling skildrer ogsaa Kirkens Fristelser til alle Tider, og Historien vil vise, om den har givet ester for disse Friskelser eller, som sin Herre og Mester, vidst at modskaa dem.

Fristeren viser sig verdensklog. Han frister med tre Ting, som har vist sig at være nær sagt uimodstaaelige for den store Masse Mennesker, og hvormed man kan gjøre dem til sine lydige Slaver, nemlig: Underverket, Mysteriet og

<sup>\*)</sup> Sovedtanterne i denne Bræditen er tagne fra Doftojevftis: Brødrene.

Magten eller Autoriteten. Jejus foler disjes Tillokkelser, hvorledes han ved Hjælp af dem kunde ftabe fig jordist Herredømme og Unscelse; men han modstaar tjætt Fristelsen og flaar den tilbage i den personlige Friheds Navn. Jesus havdede den personlige Frihed. Han saa, at Menneste blir itte fuldt Menneste i Tvang, at ifte Maden er det eneste eller det høieste, men Udfoldelsen af dets ædlere aande= lige Natur. Derfor jagde han, at "Mennestet lever itte af Brød alene, men af hvert Ord, som udgaar af Guds Mund". Hans Ideal var en frivillig Sammenflutning af fribaarne og frigjorte Mennester til gjensidig Sjelp i gjensidig Men Mennestene har habt vanskeligt for at forstag dette. istedetfor at hjelpe dem til at forstaa dette, ved at være Mennestenes Tjener, har Rirten, som talbte fig efter Jesus, fulgt Fristerens Unvisning, og bed Brødet lottet Mennestene i sin Magt og gjort dem til lydige Slaver. Fristeren forstod, at en hungrig Mave bryr sig itke ftort om Friheden; den bryr sig om Maden, om Det er fun de faa, der ligesom Besus føler fig faa gjennemstrømmede af et høiere Aandens Liv, at Hungeren intet har for dem at fige, som bogstavelig foretræfter Ordet af Guds Mund for det. materielle Brod. Alle de Mænd og Rvinder siden, som har været tro mod sin ideelle Raldelse, og iffe har folgt fig hverten for Brød eller gyldne Lovter, de har vift, at de har forstaaet Jefus. For dem har den personlige Frihed, der giver dem Lov til at være trofast mod sine Ideer, felv i Lidelje, været den alt beherstende Magt, og alt andet for Starn at regne. Men til at kunne indtage et saa ophøiet Nandens Standpunkt, behøves der Dannelse, behøves der, at man engang har smagt Sødheden af at være Nandens Liv tro. De store uvidende Masser, for hvem Livet saa ofte er for= vandlet til et evigt Stid for Brød, for dem er Maden det altbetydende. Deres lavere Naturdrifter er deres Herrer, og fan de faa tilfredsstille dem, spife, drifte, parres og fove, saa er de fornøiede, og det nytter itte til dem at snakke om per= fontig Frihed, og Frihedens Sodhed og Frihedens Unfvar. Den ruslifte Digter Turgenjef har i fin Bog: "bet unge Rusland" givet os en rørende Stildring af en ung Student, som er glødende begeiftret for fit Folt og har en uflutkelig Tro paa de rusfifte Bønder, naar de forft engang blir vatte. San vil forfoge at væffe dem. For at vinde deres Tillid maa han gaa ned til deres Standpunkt og blive fom En af dem. Han flær fig fom En af dem, han gaar ned paa Rroen, hvor de sidder og prater og drifter. Han maa overvinde fin Modbydelighed for deres simple Brændevin, og indaande Røgen af deres ildelugtende Tobat. Da han endelig føler fig trug, begunder han at tale til dem om Frihed og Rødven= digheden af Reformer.

Og hvad gjør saa disse hans nye Benner? De glor paa ham som paa en gal Mand, og da han vover at tale et Ord mod Reiseren, saa udleverer de ham til Politiet som en Oprører. Fortvivlet styder saa Studenten sig en Rugle sor

Panden.

Alf, de er ikke modne endnu til Friheden, de forstaar ikke, at et Ord af Guds Mund er bedre Næring end et Stykke almindeligt Rugbrød. De foretrækker det sidste. De foretræfter Trældommen og det simple Brændevin og Tobakken, kan de bare faa seve i Fred med det, og saa slippe for at lære noget.

Dg naar vi læfer om Arbeider= og Fattigforholdene i de ftore Bper, hvor der er Tusinder af Mennester, der flider sig ihjel i et haabløft, glædeløft Træl, bare for at faa daarlig og utilstræffelig Roft, faa vil en Tale til bem om at ffatte og arbeide for Friheden bare klinge fom Spot; de vil not hellere fitres Maden. Mennestene har stelt sig flig, at Brødet for — vi tan næsten sige Flertallet er blevet alt. Forvandl Stenene til Brød, og du ftal faa fe Menneftene fpringe efter dig som en Flot Faar, taknemlige, fledskende, ikke rædde for noget mere, end at du ftal drage din haand tilbage og lade Brødet blive Stene igjen. "To make money", er itte det blevet Ameritas Balgiprog. De ved det, de Fabrit= berrer og Landbrugere og Grubeeiere, som har tusinder Arbeidere under sig, der er afhængige af deres Naade for det daglige Brød. Med Brødet tjøber de disfe Menneffers Frihed, draber deres Hafhangighedsfolelfe, tiober deres Stemmer, afklæder dem deres Menneskeværdighed. De forføger en Gang imellem, disse Stattere, gjennem "Strifer" at havde fin personlige Frihed, at vidne om, at Mennestet lever itte af Brød alene, og de sulter og de savner, for saa som vitest at maatte bøie fig og gaa ind under Brødets Trældom igjen. Buds Bilje bar, at alle stulde have sit daglige Brød uden Beknmring og rigeligt; thi Jorden er ftor not til at føde alle og mange til. Men Mennestene har itte villet forstaa Frihedens Lov; de har forlangt og erobret toilesløs Frihed for fig, ved at undertue andre og leve paa deres Arbeide; men Brodertjærlighedens Frihed har de itte villet forstaa. Da før Mennestene vil forstaa den og gjennemføre den, for nutter det itte at prædite om det aandelige Brøds Herlighed fremfor det legemliges. Jefus fastede og hungrede frivilligt, derfor funde han saa meget lettere hæve fig over Sungeren; men faa mange Mennester faste og hungre nodtvungent, berfor kan de itte faa let have fig over hungeren. Det blir en evig humbug at fige: her findes itte Slaveri mellem os, fordi vi i det nore afftaffede Neger= flaveriet. Her vil blive Slaverier, faalange Mennestene er fuldtommen afbangige af andre private Menneffer for Brodets Styld. Et fligt Forhold er en evig Fristelse til Epranni paa den ene Side, og Hytleri paa den anden. Run hvor det daglige Brød er sittret, tan Mennester forstag og bruge sine gandelige Ebner frit. Jesus tom med sit ophøiede Ord om alles personlige Lighed og Frihed -Foltet Inttede en Stund, de haabede i ham at faa en politiff Befrier fra Romerne; men da han itte vilde være bet, men talte om et aandeligt Livfens Brod, han vilde give dem — da vendte de sig bort, og den blege, bloddryppende Stiffelje, fom hang paa Golgata Kors, vifte, hvor ftor Pris Berden fatte paa dette hans aandelige Brød. Men fot nu at Jesus bar tommen med legemligt Brød, at han havde ftabt Svedebrød og Rugtater ud af Stenene, og taftet dem rundt til den graadige Mængde - jo da ftulde han vel faaet Følge! Itte bare, at Miratlet vilde fpilet Dinene op paa de mest vantro, men Brodet, Brødet i fig felv vilde gjort Underverter. At faa det daglige Brød uden Arbeide — jo det var

noget. Det var næsten som at gaa i Edens Have og plutte Træernes Frugter. Derfor, de fom den Dag i Dag holder Agglerne til Jordens Brødlifter, de er Jordens Mægtige. Landeieren i det ftore, Fabritherrerne, de ftore Kjøbmands= huse, Bankørerne, Jernbanekongerne og Dampskibskongerne, Mineeierne, Rot= childerne og Banderbilterne ofv. — de er Jordens Mægtige. De kan byde Stenene blive Brød, og Mængden folger dem, og de, fom blir tilbage, foretrættende Frihedens og Nandslivets aandelige Brod, felv under Lidelfe, de blir et forsvindende Mindretal. Friheden staffer Uro, ftaffer Lidelse, ftaffer personligt Unfvar, derfor er der faa mange Mennester, som foler sig ulnktelige og hjælpeløse ved den, og foretræfter Fred og Brod, og faa lader andre tænke og handle for Dette har den tatolite Rirte tæntt, da den luttede Bibelen for Masfen, og og indførte den blinde Autoritetstro. Lad Massen være fri for at gruble og tænte og tvivle og underioge. Lad dem bare tro, hvad vi siger dem, og de vil være lyttelige. Besus hævdede den personlige Frihed for alle til at vælge, og at deri bestod Mennestets Abelftab, at derigjennem ftede dets Gelvopdragelse til at naa Fuldkommenheden. Kirken mente: dette Jesu Brogram er kun for de entelte opluste, for os; Masserne er lytteligst, naar man tager Friheden fra dem og lærer dem blind Lydighed istedet. Og det gir desuden os Kirkens Mænd uindstræntet Magt over Masserne. Rirken har fulgt Fristerens Unvisning og itte Jesu. Den har villet gjøre sig til alles Herre — istedetfor til alles Tjener ad den famme Bei, som den Onde vilde lebe Jesus til Magt og Lykke. Jesus indiaa vistnot, at Frihedens Balg vilde medføre Tvivl og Lidelse, og at Fari= icernes Bei gjennem nore Ceremonier og Offringer at lulle fin Sambittighed til Ro, bar ulige betvemmere for mange Mennester. Og dog tunde itte Jefus fritage Menneftene for Frihedens Balg: thi netop i Rampen, som dette bringer, ffjærpes alle Evner, og Folessen af aandelig Lækst, som frembringes af denne Ramp, føder Lytte. Ut tvinges og pidftes til Rjærlighed og Lydighed, duger itte. Gud vil elstes med en frivillig valgt Kjærligbed, ikke med Trællens skjælvende Wrbø= dighed. Zesus vil efterfolges frit. Dg Ricerligheden til Bud og til ham behøver ifte at støttes ved Mirafler. Rirten saa, at Miraflet var den bedste Maade at imponere Mængden paa og holde dens Undersøgelseslyst i Ave. vidste ogsaa Djævelen i Fortællingen om Fristelsen i Ortenen, og han tager derfor Jejus med paa Templets Tinde, og beder ham tafte fig ned. Runde han giøre det, uden at tomme til Stade, ja da vilde Mængden tro. Der var da noget hemmelighedsfuldt, overnaturligt med i Spillet. Og for Minfterier har Manaden altid arbedig Gru. Bi fer, hvor miratelfnge Folt var paa Jefu Tid, og hvor det derfor ogsaa den Tid brimlede med Mirafler. Hver Mand, som ftulde faa nogen Betydning fom Folkeleder, maatte omgive fig med Mirakler, ellers vilde itte Mangden faste Lid til hans Ord. Jesus afviste ftolt Miratlet fom en Dievelens Friftelfe. Runde itte hans Frihedens Evangelium vinde Fremgang uden igjennem Miratler, faa fit det være det famme. Han figer til fine Disciple, ut de ftal tunne gjøre ftørre Ting end de, han felv gjorde, at der

felvfølgelig intet miratuløst var ved dem. Han siger, at det er en vantro Slægt, som begjærer Tegn. Men det nyttede ikke. Mængden var saaledes bunden i det mystiske, at den skulde og maatte have Tegn. De forlangte det med Spot, selv da Jesus hang paa Korset; "stig ned sra Korset, saa skal vi tro paa dig!" Og da han vel var død, sattes i Gang en Mængde Historier om Mirakler gjorte ved ham, de kom ind uden Spor af Kritik i det nye Testamentes Beretzninger, og den Dag i Dag er Miraklerne en af Hovedhjornestenene for den ortodokse Tro.

Rirten vil itte fe, hvor elendig liden den i Grunden gjør Bud ved at paa= staa Mirakler, naar man ved Mirakler forstaar Brud paa Naturens Love. Den affætter ham som den alvise og fuldtomne. De Love, hvormed han regjerer Univerfet, ftal itte være gode not, ban maa flitte paa dem en Bang imellem, brode dem fønder som et Legetøi, for at overbevise Mennestene om, hvad Kar han er. Man giør Gud til en Sort af Taftenspiller ved at fordre Miratlerne, og dog fordres de, og fordres Bang paa Bang. Da Rirten bar fet, bviltet mogtig Baaben den ber bar i fin haand til at holde Masserne i Tømme, og den har lavet Mirakler fort væt. Den førger for, at den hellige Januarius Blod finder en Gang om Aaret; den lader Madonnabilleder blinke med Dinene, den har omgibet alle fine hellige Mond med en Sty af Miratler. Den har troligt fulgt den Ondes Anvisning istedetfor stolt at tilbagevise den som Besus, og den har ogsaa derved ganste rigtig sittret sig Magt over Masserne, men ogsaa gjort sig til Apostel for Uvidenheden og Overtroen. "Slut Jer til Bud i frivillig Kjærlighed ved at flutte Jer til hverandre", var Jeju Lære. "Undertaft Eder villig uden at tænke, felv om Eders Samvittighed lider under det", fagde Rirten. "Ens Salighed er ens eget frie Balg", fagde Jefus Salighed beforges af os gjennem Mesfer og Sakramenter og Aflad", fvarede Kirten. Selv de lutherste Prefter, som jo tulde reift fig mod Katolicismens Mag, beholdt Mirakelaaget, og Jefu Mirakler, fom han felv afvifte, de prædites høilndt fra alle Præditeftole. Og Menighedstemmerne forfer fig af Forfærdelfe, naar vi figer, at vi ifte tror paa Mirakler, og at Jefus ingen Mirakler har gjort. Og de har beholdt Rirkens Autoritet ligefaa godt fom Ratoliferne, pa taler om Kirkens Bindenøgel og Løsenøgel og Sakramentets Magt til at med= dele Syndstilgivelse, og taler om sit hellige Embedes Myndighed o. f. p., og anfer ved den mindfte Kritik af de gamle Dogmer, som for noget ugudeligt. Sandelig Rirten har itte havdet Frihedens Lov, men ved Undervert, Mufterier og Autoritet føgt at binde Masferne og ftræmme dem iftedetfor at frigjøre dem. De entelte fri Aander, som gjennem Tiderne har vovet at protestere mod denne Rirtes paatagne Autoritet og havdet Jesu Lære om hvert Mennestets frie Underføgelse og personlige Balg, de er tilbageviste med Bold. Mange har bansmeg= tet i Fængsler, mange er pinte og mishandlede tildode, og Intvisitionen gjorde det til sin Opgave i fin Tid at towle Forsøg i denne Retning. Den brændte levende alt af Fremfkridt, af Nobelhed, af Opposition i Europa; for at beholde tilbage alle de fløve Sjæle, som var glade til at slippe at tænke, og som af Kirken kunde saa Opskrivt paa, hvad de skulde tro og gjøre, og saa gaa som Indige Faar, der hvor Kirkebjelden skranglede. Og naar Kirken nu ikke længer kan tillade sig dette sor den borgerlige Lov, saa skempler den med sin Banstraale og med Navne af Frikenker og Lantro alle dem, der, som Jesus, vil hævde Menneskes Ket til sri Undersogelse og Tænkning og Lalg.

Det var en Gang Kirten forfogte at træde i fin Mefters Spor ved virkelig at leve et Liv i fjærligt Broderftab, da Livet var det alt betydende, ikke Læren, da Presterne kun var Kammerater mellem Ligemand, der blev adlydte ikke fordi de var Herrer, men fordi de var valgte til Menighedens Forstandere. Det var den Tid Kirken felv levede under Forfolgelfer. Men Frifteren tom i Reifer Ronstanting Stitkelse, tog dem op paa et hoit Bjerg og viste dem al Berdens Riger og Herligheder og fagde: "dette ftal jeg give dig, om du vil falde ned og tilbede mig!" Da Rirten modstod itte Fristelsen. Den sagde itte: "vig fra mig, Catan!" - den faldt ned og tilbad. Dg Djævelen Konftantin holdt fit Ord. Rirten blev Statstirte, blev omgivet med Pragt og Sitterhed, blev den for= folgende i Stedet for den forfulgte, blev en Inftitution, som erobrede Berden. Den iveg Beju Grundtov, himmeriges Riges Grundtov, og antog hedninge= famfundenes. Den beienttede Krig og Procesfer, den tillod Forrettigheder, den fordrede, at den enkelte ftulde afgive fin Samvittighedafrihed til den. Den fatte fig til Maal alle Folts Enhed under dens Scepter. Jesu Tante var ogsaa alle Folts Enhed, men paa Brund af en frivillig Sammenflutning i Broder= fjærlighed. Rirten har iggt Enheden ad Magtens, ad Autoritetens Bei. tager Mennestene som de er, og itte som de ffulde være; den vil itte opdrage dem til Selvstændighed og Selvstyre, men til Afhængighed af Autoriteten. ræsonnerer som saa: "Mennestene er lyttelige ved at blive frataget dette Frihedens Balg, der bare bringer dem i Bine, naar de itke er modne til, ikke har Forstand til at vælge. Bi stal vælge for dem.

Staar Mennestene adstilte, vil de æde hverandre op i Arig og Had, i Misundelse og Konkurrance. Den eneste Maade at saa Enhed paa, er at overtale dem til at underkaste sig en fælles Autoritet, og denne Autoritet maa da være en, som kan herste over deres Samvittigheder, og som har mere end Fængsler og Pinebænk i Baggrunden, som har det evige Helvedes Rædsler at stræmme dem til Apdighed med. Og vi skal not naa vort Maal. Ser vi ikke nu mellem de høist Dannede, at mangsoldige, udtrættede af Tvivl og forgjæves fri Søgen, lede af den Tomhed, som den frie Tanke og Videnskaben esterlader dem i angaaende Livets høieste Spørgsmaal, har kastet sig i Kirkens Arme og er blevne de varmeste Forsvarere af Autoriteten. Denne personlige Frihed til at vælge vil bare skabe en Mangsoldighed af Sekter, som saa atter vil æde hverandre op. Nei lad vs arbeide for den katolste Kirkes Eneherredømme, og Fred skal komme over Jorden. Vil I give op Eders Frihed, skal vi give Eder den Lykke, som bestaar af Brød og Pdmyghed. Du Jesus lærte dem op i Opposition og Trods

mod Autoriteten; vi ftal atter lære dem Underkaftelse og Nomnghed; vi ftal vije dem, at de er fvage, ftrøbelige Børn, som trænger at ledes. Og som rædde Anllinger ftal de frybe under vore Binger. De ftal beundre og frygte of paa famme Tid. Bi ftal tage paa os felv deres Synder, og de ftal elfte os fom fine Belgigrere, fordi vi tager paa os deres Synder. De ftal betro sig til os, for= tælle of fine hemmeligheder og være glade ved vor Dom; thi vi fan knuse dem, og bi fan lade dem leve." Se faaledes ræjonnerer den tatolite Rirte den Dag i Dag og haaber endnu pag det gandelige Verdensherredømme, frembragt ved Samvittighedstvang, og stoler pag det lave Standpuntt af Flertallet af Menne= ftene. Og de lutherfte og andre ortodotse Camfund bar itte vovet at tage Sfridtet fuldt ud i Protest mod dette, men bygger fremdeles paa Undervert, Mnsterium og Autoritet. Det er de forstjellige liberale Retninger indenfor Kriftenheden, færlig da Unitarierne, som har vovet at løfte igjen Jesu Banner, den personlige Frihed til Undersøgelse og Balg, og afviser Undervert, Minite= rium og Autoritet som Dicevlens Fristelfer til at holde Mennestenes Camvittig= bed bunden og staffe sig felv utilbørlig Magt. Kirken har handlet stil imod Zesu Blan, og den har habt Lytte med sig i at stabe en uvidende, flov Elægt, der lader fig binde af Arresteautoritet, i at ftabe Forfærdelse for den frie Tæntning og det frie Balg. Men lad Intvisitionen raade, lad Fortjættreljer og Ban= ftraaler fuje, aldrig stal Mennesteheden nedspute til at blive blinde Reditaber for dem, fom har anmasset sig Nøglerne itte alene til Jordens Brodtifter, men til himmelens Salighed Protesten vil tomme, som ben har tommet igjennem de entelte frie Mander, som intet tan ftræmme fra at tale Sandheden fuldt ud. Da den fkal ade om fig, om det end gaar fent, indtil Mennestebeden spalter fia mere og mere tydeligt i to Grupper, dem, som med gesus hæder den personlige Frihed til at tænke og vælge, og dem, fom forlanger blind Underkastelse under Autoriteten, og fom derved faar Magtens Nøgler. Da vil det vije fig, hvem fom blir fterteft: Jesus af Rasaret eller Fristeren i Ortenen.

## Religionens Kilder.

(Anden Søndag i Fasten.)

Apostlernes Gj 10, 15. 28. 34. 35.

Hvad er Religion? Hvorfra kommer den, og hvad er dens Maal? Det er tre Spørgsmaal, som vi Liberale vil besvare anderledes end vore ortogokse Brødre. Og denne Forstjel drager igjen med sig al anden Forstjel mellem os. Alle, som er Kristne, ja itte alene Kristne, men alle, som har en Religion værdt dette Navn, vil være enige i at bekjende og tilbede et evigt Læsen, som

er den første Rilde til alt levende, af hvem Universet bæres og lever, og fom har sat i Birksomhed sine uendelig fine Love, der herster over det største, som over det mindste. Endvidere vil de være enige i, at vi endelige Mennester itte tan fatte dette uendelige Bæsen i al hans Fplde, men hvad vi kan fe og kjende af ham er Glimt af hans Mabenbarelfer hernede gjennem fine Love -, og at vi finder disfe Buds Aabenbarelfer i alt ftabt, altsaa i Planter, Dur og Mennefter, og aller høieft naturligvis i Stabningens Toppuntt, Mennestet. 3 de Mandsevner, fom udgjør Menneftets aandelige Sammenfætning, i hans Fornuft, boor= med han gjennemtrænger, griber og tilegner fig alt, i hans Samvittighed. der, jo mere den vaagner, blir et finere og finere Barometer, der fortæller ham, hvad er Ret og hvad er Uret, i hans Følelfer, der bølger op og ned fom et oprørt Hab, - har Gud fat fine Mærker, de er allesammen Gaver, Aaben= barelfer af Bud. Og faa fandt fom vi tror paa vor Aand, fom en Aabenbarelfe af hans, faa maa vi ogfaa komme at tro paa Muligheden og Birkeligheden af, at Buds Mand tan paavirte vor, tan oplyse, lede, vætte, varme, begande vor Mand, faa at den blir et Redstab for Bud, Redstab til at fortynde og leve Guds Sandhed her paa Jorden.

Flere Nabenbarelfer af Gud tjender itte vi Liberale til. Ud af dem flyder alt Aandsarbeide, som fter i Berden, verdsligt saavel som religiøft. Ud af den er ogsaa Religionerne fludt, mener vi. Religion er intet andet end Udtruffet for Menneftets famlende Forjøg paa at naa Bud, dets Stræben op imod bet ideale, Bingeflagene af Mennesteaanden, der tjender fig i Slægtstab med Gudsaanden. Jo høiere Mennestet staar, jo høiere vil følgelig dets Religion staa. Religionen er saaledes et Mennestearbeide, der tan udvitles, forandres, votse, efterfom Menneftene ifrider frem, itte nogen færegen labenbaring, der pludfelig er faldet ned fra himmelen uden nogen Sammenhæng med Menneffets oprige Aandsarbeide. Derfor blir der ogsaa en Sammenhang mellem alle Religionerne. Den ene har understøttet og hjulpet den anden, den ene bar laant fra den anden, den ene har staaet paa Stuldrene af den anden. Der blir itte Fiendftab mellem dem, men Benftab. Det gjælder den friftne Religion faavel fom de andre Religioner. Den friftne Religion bar været paavirtet og opbygget af de andre Religioner, der har været dens Forløbere, den har undergaget Forandring og Bæfft gjennem Tiderne, ligefag= vel fom de andre, hvad enhver tan overbebife fig om, der vil læfe Rirtens Siftorie.

I denne Betragtning er det, at vi stiller os fra de ortodotse Kirker. Disse anerkjender vel, at Gud har aabenbaret sig i Naturen saavel som i Menneskets Fornuft og øvrige Aandsevner; de anerkjender ogsaa, at Guds Aand kan paavirke og oplyse vor Aand, men ikte deskomindre siger de, at Menneskeaanden intet har med at skabe Religioner. Ja Hedningereligionerne og alt andet salftt Aandsliv har den skabt, siger de, men den eneske sande Religion, den kristne, er en særegen Aabenbarelse, skilt fra, uashængig af Menneskeaandens

Arbeide. Mennefteaanden tan itte med fin yderfte Glid ane den en Gang, end fige fabe den. Den er nemlig ene og alene afhængig af Buds Lune eller Bilkaarlighed, om vi tor bruge dette Udtryt. Den tan berfor innes os Menne: fter det ment ufornuftige, urimelige Tpieri, vi har simpelthen itte at rafonere over den, men bare modtage, og fvare vor protesterende Fornuft: Bud har villet det faa, følgelig er det faa. Den friftne Religion er en egen Frelfes institution, undfangen i Simlen i Guds eget hemmelige Raad, og faa dalet fuldfærdig ned paa Jorden med guddommelig Autoritet, figende til os: dette er den eneste Bei til Salighed, den som vil forsmaa den, blir itte falig, faar staa udenfor. Alle Bedningereligioner er noget Strap, duer til intet andet end til at vildlede Mennestene ud paa en Hangemyr uden Bund, de er en Karrikatur af den eneste fande Religion. Der er intet andet end den triftne Lære oa den friftne Frelfesinstitution, som tan frelfe. Svo som stiger andetsteds over, er en Typ og en Røver. Om du var det bedfte Menneste, om du havde de reneste Grundsætninger og levede efter dem — det nytted altsammen ingenting; du kan ikke blive frelst derved, du vil ufeilbarligt gaa til et evigt Selvede, bvis du ifte vil gribe og tro de specielle Læresætninger, der indeholdes i den fristne Religion og bøie dig under dens Autoritet og Disciplin. Og hvad er saa denne Frelfesinstitution? Jo, siger de Ortodotse, bet er den, at Gud har tilladt fin Brede over Menneftenes Synder at blive fluttet ved fin uftylbige Sons Jefu Blod, ber træder fom et Conoffer iftedetfor alle vore Synder og udfletter dem i Buds Dine. Dg alle, som vil tro paa dette og annamme dette Jefu Blods Rraft, der indpodes i dig paa en hemmelighedsfuld, trolodomsagtig Maade gjen= nem visfe Rirteftitte, Satramenter talbet, de blir frelfte og tun de. Alle andre, fom itte tan eller itte vil tro dette, gaar til et evigt Belvede.

Jeg haaber, I fer den nendelige Forstjel paa vor og paa de Ortodokses Opfatning af dette.

Bi fer paa Hedningereligionerne saavel som paa den kristne Religion som guddommelige Aabenbarelser kun forsaavidt, som de er Udstag af Mennestets gudgivne Tænkeevne; de Ortodokse ser paa Hed ningereligionerne alene som Udstag af Menneskers Grubsen, paa den kristne Religion derimod som noget særlig givet, aabenbaret, som intet har med den menneskelige Tænkesevne at gjøre.

Bi sætter den kristne Religion som Laasen eller Perlen i den Kjæde af Religioner, som sunger sig om Jorden, som den ædleste og dyrebareste af dem, men dog som disses Jevnlige i Tilblivelsesmaade, nemlig fostret først i et eller slere Mennesters Hjerner, der saa har overtalt andre til ogsaa at tilegne sig den paa Grund af den Overbevisningens og Sandhedens Magt, der ligger i den selv.

De Ortodokse afbryder al Sammenhæng mellem den kriftne Religion og de andre, al Sammenhæng mellem den kriftne Religion og Menneskets Tænkning, og vi antager den ikke, siger de, paa Grund af dens egen overbevisende Sand-

hed, men paa Grund af en egen guddommelig Autoritet, der siger: "saa og saa er det villet og laget af mig, Gud den almægtige; du har bare at adlyde og modtage, hvad jeg giver, uden at ræsonnere. Den, som ikke vil gaa til Himmerige gjennem den kristne Kirkes Naademidler, saar ikke slippe derind."

En Selvfølge af dette Ræsonnement er, foruden at de betragter Bedninge= religionerne som noget forførende Djævelskab, ogsaa det, at de nødvendigvis tommer at fætte Jefus, fom Rriftendommens Aabenbarer, famt det Folt. hvoraf han udsprang, pan en egen ophøiet Plads. Jesus træder ud af Menne= fterætten, tan itte fammenlignes med nogen anden religiøs Reformator, er en eneftagende Fremtoning paa Jorden fom Guds enefte religiøfe Budbærer. Alle de andre, Buddha, Zoroafter, Sokrates o. f. v. blir falfte Brofeter, der med henfyn til Religionen bar gjort mere Stade end Gavn, idet de har afledet Menneftenes Opmærtsomhed fra det enefte fande Lys, Rriftendommen. Søderne blir et færligt udvalgt Folk, bestemte i Guds hemmelige Raadslagning og opdragne til at frembringe denne Messias mellem fig. Deres Profeter kommer ogsaa derved at blive ganste forstjellige fra andre Folts Profeter, som de eneste fande. Bi Liberale tror simpelthen ikte, at dette er Sandhed. Ihvorvel vi bed, at Iøderne felv tror paa fin Forret fremfor alle andre Nationer, fom Buds eget Giendomstolt, og ihvorvel denne Unftuelfe farver ogfaa hele det nye Testamentes Fortundelse, saa beviser dette intet for os. Man fan i National= hovmod indbilde sig faa meget, som ikke er fandt. Bi tror ikke Iøderne bar noget udvalgt Folt mere end de andre, simpelthen fordi vi tror, at det er ufor= eneligt med Guds Kjærlighed at holde Stedbørn, at gjøre nogle til Adelsmænd og andre til Bøbel. Bi tror tvertimod, at Gud elfter alle lige og behand= ler alle lige, ligesom han lader'fin Sol og Regn ffinne og druppe baade over Retfærdige og Uretfærdige. Bi tror endvidere, at hvert Folk gjør fig værdigt til fin Mission i Livet gjennem fit eget Selvarbeide, og at bet faar benne Mission, at løfte sin Samtid og Eftertid frem til klarere Erkjendelse, som en Løn for dette fit Selvarbeide. Bi tror derfor om Jøderne, at de var det Folk, som arbeidede fig længst frem i Gudsertjendelse og religiøs Dybde og Inderlighed, for hvem Tanten om den altstyrende Gud var en Birkelighed i Livet fom hos intet andet Folt, og at det derfor bar en Selvfølge, at de maatte fætte Blomft i det ftorfte religiofe Menneftegeni, fom har levet, Jefus af Rafaret. fer itte paa Jejus fom en Stjerne faldet ned til os fra himlen, men fom et naturligt Produkt af Menneskehedens Bækst op imod sit Ideal. San bliver for ositte den miratuløjt fødte, men den naturligt fødte, itte den hemme= lighedsfulde Salvaud eller Belgud med de to Naturer, en guddommelig og en menneffelig, men det fulde Mennefte med en hel, fuld Menneffe= natur, ligefaa udfat for Friftelje og Fald fom vi. San blir for os Menneftemonftret, den der har vist os, hvor høit Mennestenaturen tan naa i ichelig Fuldtommenhed, itte i verdelig Rundstab; thi i den er bi

naturligvis stredne langt forbi Jesus, som itte tjendte til nogen af vore Dages

Opfindelfer og videnstabelige Opdagelfer.

Da benne Forstjel i Opfatningen mellem of og de Ortodotse angagende Kriftendommens Tilblivelse og Stilling, samt angagende Jesus og Jødefolkets Stilling i Berdenshiftorien, forer ogfaa med fig en forftjellig Opfatning af Bibelen. Og ba be Ortodotse fer paa Rriftendommen fom en færftilt Frelfesinstitution, og paa Jesus som dens eneste fande Budbærer her vaa Jorden. faa kommer de naturligvis til at omfatte den eneste Bog, fom lærer os noget om Jefus og om denne Frelsesinstitution, det nye Testamente altsaa, med en særegen Werbsdiahed. De maa paastaa, at den er feilfri, at den har guddommelig Autoritet, fort, de ledes ved fin Opfatning uvilkaarlig ben til Dogmet om Bibelens eller i alle Fald det nye Teftamentes færlige Inspiration, der kommer til at ftille det fra alle andre Bøger i Berden. Bi tan ifte indrømme en faadan Theori, fordi den flaar sig felv ihjel. Historien vifer os, at det nye Testamente er blevet til som andre Bøger, at det er sammensat af mundtlige Traditioner og fkriftlige Dokumenter, der er blevne kritisk siftede, hvad Forfatteren af Lukasebangeliet udtrykkelig erklærer i første Bers af fit Evangelium, at det er ffrevet af forstjellige Forfattere paa forstjellige Tider og Steder, at biefe Forfattere ofte modfige hinanden og afvige fra hinanden i Beretningen om den famme Begivenhed. Rort, det nye Testamente felv flagr ihjel den Tanke, at der ftulde være noget overnaturligt med i Spillet ved dets Tilblivelse, flagr ihjel den Tanke, at der fulde bære bare en Forfatter til det, nemlig Guds bellige Hand: thi i faa Fald maatte jo Berket være heltstøbt og uden Modsigelser og Unsiag= tigbeder. Altsaa - vi kan ikke antage de Ortodokses Bagkand om Bibelens guddommelige, ufeilbare Autoritet, fordi Bibelen jelv figer udtruffelig, at det itte er saa, og vi ønfter at være fandfærdige og itte sælge Sandheden for en opajort Theori, der ftal passe i et opgjort, unaturligt Sustem. Bi betraater Bibelen fom Berbens interessanteste og mærkeligfte Bog, bens Dission og Indflidelfe fom vidunderlig. Retop fordi den er den enefte Bog, der fortæller os noget om Jefus og hans Folt, vil den altid blive for os Kriftne por dure= bareste Bog; bette indeflutter itte, at vi ftal vife den Afguderi, eller at vi stal betragte den som overnaturlig. Tvertimod, vi fer vag den som paa hver anden Bog, fom et naturligt Menneftevert, og hvis vi bruger det Ord "infpireret" om den, saa er det fun med den Forstagelse, at andre Boger ogfaa tan være inspirerede, paa famme Maade, som vi figer om en ftor Taler. at han bar "inspireret" af fit Emne. Er Bibelen inspireret, fag er Indernes Bedaboger det itte mindre og Roranen paa fine Steder og mange af de nivere Brofeters og Digteres Berter udigjennem Tiderne. Bi gjør itte Bud faa liden. at vi vil indespærre hans Nabenbaring, hvor det gjelder evig Frelje, til et lidet Folk og en eneste Berson og en eneste Bog, der er bleven afftrevet og feilftrebet mange Gange, for ben har naaet os i trott Form. Di paaftaar, at Bud aldrig har ladet sig uden Aabenbarelfer i Menneftebeden, at han bar

strøet sine Nabenbarelser om de høiere Ting ud sor os, ikke bare i Naturens Bog, der ligger opslagen til vor Undersøgelse, men i Digtere, Proseter, Bidenskaß=mænd hele Jorden over, dem der har fortalt nye Sandheder til sit Folk og opdraget det til renere og høiere Livssyn end før; at Midlet, Gud har benyttet i denne Hensigt, er vor gudskabte Fornust eller Tænkeevne, vor Nand, med andre Ord, som er paavirket og ledet af Guds Nand, hjulpet og skøttet af soregaaende Slægters Urbeide og Granskning, der nu samler sig ligesom i et skort Brændpunkt i denne ene Mand eller Kvinde. Ut skille Bibelen og Jesus og Kristensdommen fra Sammenhængen med alt det øvrige Menneskearbeide ogsaa paa det religiøse Felt, er unaturligt og ujandt, og vi bare taber paa det.

Bi er heller ikke saa torstige for y dre Autoriteter, som vore ortodokse Brødre. De vil itte tro en Ting, førend de har faaet, som de mener, et gud: dommeligt Segl paa Papiret, at det duer. Bi derimod bøier of for en Ting som Autoritet for os, i det Dieblik det gaar op for os, at den Ting er sand. Dg da fpør vi itte om noget Segl af Luther eller Paven eller Bibelen eller Gud; vi tror Sandheden paa dens eget Ansigt. Jeg vil saaledes ikke tro, at en Ting er ret og fand, for di den ftaar i Bibelen, men fordi den foretommer mig ret og fand, fordi min Fornuft og min Samvittighed figer Ja og Amen til den. Raar vi derfor siger, at Bjergtalen er vidunderlig deilig, at flere af Jeju Parabler er udødelig stjønne og fande, saa gjør vi ikke det, fordi Jes us har jagt disse Ord, men fordi de er vidunderlige i sig felv. Om Muhammed havde fagt dem, om Beder Offen havde fagt dem, vilde de været lige vattre. Det er itte Navnet, det tommer an paa for os, det er Birteligheden, Sagen i fig felv. Naar vi derfor finder ophøiede Sandheder i andre Bøger end i det npe Testamente, saa vil vi erkjende, at ogsaa disse Ord er deilige, og tager dem fom en Guds Bave til Mennesteslagten. Bi vil itte først spørge, før vi liter en Ting, hvem fom har fagt ben, eller hvor den staar ftrevet, men vi vil dømme Attringen efter dens eget Bærd. Og gjør disse Ord mig til et bedre Menneste, opbygger de mig, og øver de en evig Indflydelfe paa mig, saa vil jeg være Gud taknemmelig for de Ord, enten jeg finder dem i det nye Testamente eller i Bedabøgerne eller i Koranen eller i Bjørnstjerne Bjørnsons Fortællinger. Lad mig nævne nogle Eksempler.

Naar vi læser sølgende: "En Plet kan blive taget ud af en Diamant ved omhyggelig at posere den; men dersom dine Ord har den mindste Flæk, er der ingen Udvei til at udslette den." "Himlen trænger igjennem til Bunden af vort Hjerte, som Lyset i et mørtt Rum. Bi maa danne os selv efter det, til vi er lig to Musikinstrumenter, stemte i samme Tone. Bi maa forbinde os med det, som to Tavler, der synes bare en. Bi maa modtage Himlens Gaver, samme Dieblik dens Haand er aaben for at yde dem. Bore tøslesløse Lidenskaber lutter Sjælens Dør mod Gud", — saa maa vi sige, at dette er sandt og skjønt, og det blir ikke mindre sandt og skjønt, fordi vi hører, at det skaar i en af de ældske Bøger i Berden, hvor der forekommer Digte, der er 1700 Aar ældre end

Kristi Fødsel, og som er samlede og udgivne af Konfusius en 500 Aar før Kristus.

Naar vi endvidere læfer følgende:

"Hoo som tjender det evige (Gud), stal leve evigt", saa siger vi: ja men det er jo, hvad der staar i Johannesevangeliet: "dette er det evige Liv, at de kjende dig, den eneste sande Gud." Og disse Ord blir ikke pludselig forvandslede til falske og Djævelskab, fordi vi hører, at de er udtalte af Kineseren Lad Tse en 500 Aar, før Kriskus levede. De bærer sin Sandhed i sig selv. Endvidere naar vi læser: "dette er Lisdom at kjende sin Lærdighed som et Barn af Gud og beholde sin Ydmyghed. Giv godt for godt og godt for ondt. Det gode Menneske ser alle Mennesker som sike at gjengjelde Fornærmelser og at betragte alle som Brødre, som Jesus lærte, og det kan ikke pludselig forvandles til falsk Lære, fordi vi hører, at det er sagt af den samme Kineser Lao Tse.

Naar vi læser: "Gud Fader (Noi Buddha) er uden Begyndelse. Han er fuldkommen og ren, Kjernen af Bisdom og absolut Sandhed. Han kjender alt det sorgangne. Hans Ord er altid de samme. Han er uden Lige, han er allesstedsnærværende." "Gud Fader har Glæde af at gjøre alle tænkende Bæsner lykkelige. Han elsker ømt dem, der tjene ham. Hans Majestæt sylder alt med Ærbødighed og hellig Frygt. Han er Lægedom for Smerte og Sorg. Han er Berdens Skaber, uskabt selv", — saa maa vi sige: "ja dette er netop, hvad vi Aristne tror om Gud." Ganske rigtigt; men saa beviser dette, at Gud har aabenbart sine, Kristendommens, Sandheder, længe sør Kristendommen var til; thi dette sinder vi i buddhistiske Skrister mange hundrede Uar sør Aristendommen.

Naar et Menneste siger til os: "en Guds Udsending kan aldrig blive ægget til Brede ved flette Sandlinger og Stjældsord. Sandant tan blot bringe ham til at fordobble fin Barmhjertighed og Kjærlighed." "Bed Kjærlighed alene tan vi erobre Brede. Bed godt alene fan vi erobre ondt. Gjør mod andre, hvad du vil, de ftal gjøre mod dig. Det fom tan volde, at Sad ophører i Berden, er itte had, men at lade være at hade. Det vatte Menneste gaar itte ud vaa havn, men belønner med Godhed den Stabning, fom har fornærmet ham. ligefom Sandaltræet giver Bellugt til den Brandehuggers Ptse, der falder det", - ja faa siger vi maafte: "bet Menneste maa have lært af Jesus; thi det er jo akturat hans Lære, ofte Ord til andet." Sandt not, men nu er Ulpkfen. at disse Ord er fagt mange hundrede Nar for Jesus blev til. Stulde den Ene have lært af den Anden, maatte det være Jesus som havde lært af Buddha, itte omvendt. Men dette vifer of flagende, fynes jeg, at det itte gaar an at ftille Aristendommens Lære fra de andre Religioner og talde disse fidste falfte og vildledende Rofter. En faadan Fordommelfesdom vil i faa mange Tilfælde tomme at ramme Jeju egne Ord, da disfe ofte Ord til andet er, hvad vi finder hos andre for ham. Da falft Lære tan vel itte forvandles til ren Lære bare ved.

at Jesus ubsiger de samme Ord, jeg før ertlærede falste. Vi ser her Farligheden af at ville dømme Ord efter en ydre Autoritet og itse efter deres indre Værd. Man kan slumpe til, som Manden oppe i en af Smaabyerne her, at sordømme et af Morten Luthers Stytter, stjønt han selv var ivrig Lutheraner, bare sordi han stod i den Formening, at det var mig, som havde skrevet det Stykke.

Fammenhæng med dette staar ogsaa vor Betragtning af, hvad Religionens Hens Hensigt og Maal er. Bi mener, at al Religion er til for at gjøre Mennesster gode, at derfor den Religion er den bedste Religion, som san støbe de bedste, tjærligste, mest selvoposfrende Mennester. Og netop fordi vi tror, at Kristensdommen bedst kan gjøre dette, er vi Kristne. Den Stund vi troede, at en anden Religion vilde gjøre det bedre, vilde vi gaa over til denne anden Religion.

For vore ortodokse Brødre har Religionen intet ligefrem med Ens Karakter og Liv at gjøre. Den er en Lære, og naar du tror paa denne Lære, er du hjulpen.

Retskaffenhed, Fromhed, Selvoposirelse, ja selv om du var det bedst mulige Menneske, hjælper intet til din Salighed, dersom du ikke antager denne specielle kristne Lære. Den bibringes dig og holdes vedtige ikke ved din Selvkænkning og dit sædelige Arbeide, nei gjennem visse ndre Handlinger, Sakramenter, der har en vis trolleagtig Virkning. Deraf kommer det, at de Ortodokse sender de størske Skurke til Himlen, naar de bare har passet paa at omvende sig, før de dør, mens de sender de ædleske og bedste Mennesker til Helvede, hvis disse ikke har kunnet tilegne sig den ortodokse Theologi som Sandhed.

Bi fynes dette er forfærdeligt; thi det oplærer Menneftene til at tro, at deres Frelje afhænger af nore Midler, itte af hjertets Omftabelfe i Lighed med Guds Vilje; det indbilder Menneftene, at der kan findes frelsende Tro uden et retfærdigt og tjærligt Liv. Dernaft indeflutter en faadan Baaftand, en rasende Untlage mod Gud. Først den Antlage, at han itte har aabenbaret Ariftendommen for, naar den ftulde være den enefte Port til himmerige, hvorved altfaa Millioner af Hedninger af alle Nationer har gaaet til det evige Belvede uden Nødvendighed; dernæft at han itte har førget for, at den er præditet i alle Lande, til alle Tider, naar den ftal være det enefte Saligheds= middel, og hvorfor Millioner paa Millioner endnu gaar til Helvede, og endelig at denne Saligbedsvei ftulde være ftilt fra Menneftets fædelige og moralite Fuldkommengjørelje, være en Tro paa Sætninger iftedetfor et Liv i Retfærdighed. Uf alle disse Grunde maa vi fortaste den ortodotse Betragtning af Religionen som en særegen Frelsesinstitution og paastaa, at Kriftendommen, som de andre Religioner, er en Frugt af Mennestehedens Arbeide opad, ledet af de ftore Mend, fom Gud Tid til anden har fendt, og i hvem Tidens bedfte Tanter har samlet sig til Lysstraaler; at dens Maal er at gjøre Mennester gode, støbe deres Vilje om til at ville og kunne gjøre Guds Bilje. Bi paaskaar endvidere, at bette var Jesu Mening med fin Religion, at bette var Jesu Lære, udtalt faa tydeligt som muligt paa mangfoldige Steder af det une Testamente, og at den

fenere faataldte ortodotse Lære itte har innderligt med Jefu Lære at gjøre, men er theologifte Spetulationer, opfundne efter hans Tid. Jefus betonede altid, at paa Frugterne flulde Treet tjendes, at hvad det tom an paa, var at gjøre Faberens Bilje, og at hvad der afgjorde Dommen, var, om man havde gjort noget godt mod en af hans mindste Brødre (Math. 25, 40). San lærte udtrykkelig i Parabelen om den forlorne Søn, at felv det dybest funkne Menneste tan gaa lige tilbage til Bud og blive antaget af ham fom Barn uden nogen: fomhelft Mellemmand eller Blodforfoning eller Satramenter. Bed vor Opfat= ning blir der ingen Stedbørn. Bud har aldrig ladet fig uden Aabenbarelfer, men ladet fine guddommelige Lys tande i Mennesteaanden bos alle Nationer; der er ingen Tider, der har ligget ganfte i Mørte, overladt Forbandelfe, der blir Sammenhang i alt Menneftets Mandsarbeide, enten det er paa bet religiøfe eller paa det itte religiøfe Welt, fra den første Mennesteflægt og til den sidste, og Maalet for alt det religiøse Arbeide bliver at fuldtommengjøre Mennestet, giøre det gudeligt. At være Buds Søn og at være Buds Datter — op til det er det Religionerne har famlet sig, og fordi vi tror, at Aristendommen bedst har tolket, hvorledes dette tan fte, nemlig ved at elfte alle Mennefter og offre fig for dem, derfor flutter vi os til den. Men vi udelutter itte de andre, vi udelufter ingen, fom vil famme Bei, fom ftræber efter at være Buds fande Son og Datter gjennem andre Former end vore, og naar vi siger, at Jesus er "Beien og Døren" til himmerige, saa er han dette tun som Representant for Sønneftabets 3de, en Dør altsaa, som er funden og gaget for ham af alle gode Mennester paa Jorden, en Dør, som man kan finde, om man aldrig har hørt hans Navn nævne.

Man har sagt: ja men man trænger en pore guddommelig Autoritet, saa jeg tan være sitter paa, hvad fom er det rette, og denne Autoritet er Bibelen. Jeg siger nei; thi der vil aldrig opnages Enighed om at erkjende en sagdan pore Autoritet, den være Bibel, Betjendelsesffrift eller Pave. sitter alligevel, om du har denne pore Autoritet. Men hvad vi trænger, er en indre Autoritet, og den har vi alle faget i vor gudgivne Fornuft og Tænke= ebne. Lad være at den dømmer rangt, at den anser Vildfarelse for Sandbed til fine Tider; faalange den tror Bilbfarelfen at vare Sandhed, faalange den altfaa er ærlig, fer Bud paa dette og itte paa Bildfareljen. Enten pi vil erkjende det eller ei, faa eksisterer ingen anden Autoritet i Troessager for mig, end min egen Dømmetraft. Om Bibelen eller Baven eller Breften tufinde Gange fagde, at en Ting var guddommelig, naar jeg felv har Tvivl paa det, tan jeg itte tro den Ting som guddommelig. Den nore Autoritet forflaar itte; den in dre Autoritet maa være den afgjørende. Man fan itte fommanderes til at tro, hvad man itte tror. Man fan fige længe not, man tror bet og bet, fordi det staar i Bibelen. Saalænge man itte virtelig tror det, faalænge alt= faa itte min personlige Dømmetraft har fagt Ja og Amen til det, saalænge er det itte Tro for mig. Og derfor tan denne Butten pag en pore Autoritet lidet nytte; thi den hore Autoritet maa, naar det stal komme til Stykket, bøie sig for den indre. Derfor er det, vi sætter op vor indre Autoritet, vor Fornust og vor Samvittighed, i Modsætning til de Ortodokses hore og paastaar, at det kun er vor egen Stemme, som overalt blir den afgjørende sor os, enten den saa afgjør ret eller rangt. Og den, som ærligt tror en Vildsaresse, er langt nærmere paa Beien til Gudsriget end den, som hykler at tro en Sandhed, han ikke tror.

Altsaa: hvad er Religion? Svar: "Mennestenes famlende Forsøg mod Fuldkommenheden." Hvorfra kommer den? "Fra Menneskets eget Dyb, fra Nandens gudsendte Gave, som er ledet og oplyst af Guds Aand." Hvad er dens Maal? "At gjøre Menneskene til Guds Børn, ved at gjøre dem retsærdige, kjærlige og gode." Det er vor Besvarelse af de tre Spørgsmaal, hvormed vi begyndte i Dag.

#### Fordi hun elstede meget. (Tredie Søndag i Faste.)

Tefft: Lut. 7, 36 fg.

par I lagt Mærke til, Benner, poor ofte det nye Testamente omtaler Jesu Møde med Stjøger? Bi har Historien om Maria Magdalena, vi har Historien om den utro Kvinde i Johannesevangeliet, vi har Mødet med den samaritauske Rvinde ved Jatobs Brond, vi har Hiftorien her. Netop fordi Jesus levede et fag fuldkomment fundt Mennesteliv, uden alt Hnkleri og uden at bry fig om Foltefnat, netop fordi han itte fornemt ftpede de udftudte og ringe, men for= trinsvis føgte dem for at bringe dem Evangeliets Trøft og reise dem, netop derfor blev det et almindeligt Ord om ham, som han felv siger, at han var en "Fraadser og Vindritter, Tolderes og Synderes Ven". Men Jejus forstod Mennestehjertet bedre end Farisæerne; han mente, at man har noget bedre at gjøre med de Faldne, end at taste Sten paa dem; han forstod, at det ikte altid er et Overmaal af Slethed og Syndighed, der bringer En til at falde, men ofte Fødfel, Baner, umilde Omstændigheder, for itte at sige strigende Nob. Han saa, at der ofte hos disfe lave, udskudte var rige Evner til noget bedre, bare det blev fundet frem og ledet i de rette Spor, ja at det ofte netop var disse rige Evner, der havde forført dem til Fald. Saaledes finder vi i alle hiftorierne om Stjøger i bet nne Testamente en Onbde af Følelse, en Evne til at gribes og til at hengive sig helt og fuldt, som vi favner hos de andre. Det er deres ftormende Lidenftaber, fom itte har fundet fit rette Maal, der har forfort dem til Fald. Det er ifte deres Trang til Rjærlighed og deres Evne til at elfte helt og fuldt, fom er deres

Stam; men deres Stam er, at de itte har tunnet beherfte fine Lidenftaber, men har taftet fin rige Kjærligheds=Evne bort for alle Binde, fpilot den paa uværdige, der bare vilde lege med dem en Stund, berøvet Rjærligheden dens moralfte Renhed og Spihed. Dette er deres Stam. Jefus vil itte fe gjennem Fingre med beres Synd; men med fit fine, ficelelige Blit fer ban gjennem Synden til dens for= flaringsgrund og finder her netop Saab om deres Reisning, Saab om i dem at faa de bedfte Arbeidere for Buds Caq, fordi de fan opflammes og hengive fig helt i det, de virkelig faar tjært. Dette Billede i vort Tekst i Dag om Jejus, fiddende midt imellem den ftolte, arbare Farifæer og den hultende Synderinde, er et af de herligste i det nye Testamente, og jeg tan i alle Fald itte læje det i al den ophøiede Simbelthed, hvormed det er fortalt, uden at røres ligemeget hver Bang, uden at fole min Beundring og Rjærlighed til Jefus votse, og uden at bebreide mig felv, hvorlidet jeg dog gaar i hans Fodspor og handler i hans Aand ved at opføge de Faldne og føge at drage dem til Guds Rige. Lad os lære at forstag Historien. En Farisæer har indbudt Jesus at spije til Middag hos sig. Allerede dette maa innes os forunderligt; thi Farifæerne viste sig ellers itte som Refu Benner: tvertimod hadede de ham og lagde Snarer for ham, hvor han git, fordi han itte vilde præte op igjen deres rettroende Letse og følge deres Bogftap= væfen, men kom med noget nyt og bedre, kom med Aand og Sandhed iftedetfor Form og Bogstav. Vi ser vasaa, at denne Farisæer ikke har ment saa synderlig med Indbydelsen; han vil simpelthen benytte Leiligheden til offentligt at haane Jefus og udfpeide ham. Det var en jødift Stit, fom endnu holdes vedlige i Ofterland, at faagnart en Gjæft traadte over Sufets Dørtærstel, modtog Værten ham med et Rus; fag biev hans ftovede Sandaler trutne af ham, og en Tjener bragte Band i et Fad, saa han tunde vafte fine Fodder. Da vilde man vife rigtig Hoflighed mod fin Gjoft, faa falvede Lorten bans haar med vellugtende Olje, for han git til Bords. Jefus modtager Simons Indbydelse, men da han træder ind under hans Tag, tysfer itte Bærten ham; der er ingen, fom bringer ham Band; med Gadestovet paa fine Fodder maa han fætte fig til Bords, oa ingen tænker paa at salve hans Hoved med Olje. Dette er ikte alene Ubetænt= fomhed af Simon, bet er rent ud bevidft Fornærmelfe. Jefus lader imidlertid fom ingen Ting, han lægger fig til Bords fom Stit var, støttet paa den ene Albu. med Fødderne ftratte udover Loibanten. De ofterlandfte Sufe er meget agbne. Bi maa antage, at en nysgjerrig Mængde, som vilde se, hvordan denne Bordscene løb af mellem Jesus og Farisæeren, har trykket sig sammen ude i Sval= gangen, ja kanfte fyldt den aabne Dør og Stuen, hvori de fad. Maaltidet var allerede begundt. Da trænger fig en Kvinde frem gjennem Mængden og blir stagende nede bed Jeju Fødder med en Alabaftertrutte i haanden. Gag begyn= der hun pludselig at hulte, falder ned ved hans froder, faa Tagrerne drupper paa dem, og torrer dem faa angft væt igjen med fit haar. Saa tosfer bun bans Fødder Gang paa Gang lidenftabeligt og ømt og falver dem med fin toftbare. vellugtende Salve. Svorfor gjør hun dette? hvad ftal disfe ømme, voldsomme

Pttringer af Hengivelse betyde? Evangeliet siger intet om det, men vi forstaar at læfe mellem Linjerne. Sun har hørt Jesus tale, og hans dybe og milde Ord har faldt som Bnister i bendes Siel. Alt det Letsind, al den Raahed, som for har holdt hende fangen, al den Bitterhed, som andres Foragt har lagt i hendes Sjæl, den smelter væt, og hun fer pludfelig fin dybe Styld, fer, hvor langt hun er kommen bort fra Guds Rige. Dg dog er der Haab for hende. Jefus kafter hende itte bort; han udtaler itte Fordømmelsen over hende, han truer hende itte med noget evigt helvede; han taler om, hvorledes Guds Engle glæder fig over hver Synder, som omvender fig, og hvorledes Buds Kjærlighed er aaben for alle. Med hans Ord brændende i fin Sicel gaar hun hjem; men hun finder itte Fredhun maa fe ham igjen, denne Mand; hun fer, at han vil blive hendes Frelfes Engel, eller faa ingen. Alle bendes Sjæls Følelfer famler fig i en grænfeløs Taknemlighed og hengivenhed for denne Mand. hun maa fe ham igjen, hun maa faa sige ham lidt idetmindste af alt det, som rører fig i hendes Hjerte. Hun maa faa vije ham paa en eller anden Maade, at han i Dag har ombestemt hendes Liv. Men hvad ftal hun finde paa? Ja hun har en Krutte med fin Salve. Den vil hun give ham; det er jo lidet i Forhold til, hvad han har givet bende, men han vil forstaa det, han forstaar bende jo belt. Saa trænger hun fig frem mellem Mangden med fin Kruffe; men da hun tommer hen til Jefus, fvigter Modet hende, overvælder Følelsen hende, og hun bare synter ned for hans Fød= der og græder, græder og tysser og tørrer Taarerne og Ryssene bort igjen med fit haar, angft for at de ftulde besmitte ham; thi hun bar jo en Stjøge. man noget Billede af Domnghed, af Syndsbetjendelfe og af grænfeløs Bengivenhed smuttere end dette? Hun taler itte et Ord, og dog striger det op af hendes Bjerning om Sond og om Anger. Hun fortjener itte at staa ved hans Side, hun, Spinderinden, nei nede ved hans Fødder vil hun ligge og hulke og klappe og knose dem; thi hun ved, at disse Fødder ikke vil trampe hende dybere ned i Støvet: hun ved, at ved at flynge fig til hans Fødder har hun en fikter Tilflugt, han vil bestytte hende og hjelpe hende. Lad saa Mængden glo og le og forarge fig: hun bryder sig om ingen Ting andet, end at Jesus stal forstaa bende og Rvindens Opførsel voetter Opfigt, som rimeligt kunde være. Bærten blir forarget; der kommer et offentligt Fruentimmer uden videre flangende ind i hans hus og det ved Middagsbordet. Hans Foragt for Jefus ftiger endnu mere, fordi han taaler dette; thi bar han en Profet, faa maatte han vide, at det er et uanstændigt Kvindfolk, som farer der og kysser og klapper hans Fødder. Men ban er en simpel Agitator, en Opvigler; han ftjønner det ikke, han taler af fin egen Nand og itte af Guds. Saaledes har Simon ræfonneret ved fig felv, og faa tan han itte holde fig, men begynder at mumle fine Tanter halvhøit. Jefus hører det og optager Sanffen; men han bender Baabnet mod Simon felv. San gir fig til at fammenligne disse to, fan Folt hører det, Simon og Synder= inden, og Sammenligningen falber itte ud til Simons Forbel. Det er fandt, Jefus indrømmer, at Synderinden er den ft orfte Styldner ligeoverfor Bud;

men saa erfjender hun ogsaa ganste anderledes sin Synd end Simon ajør; og derved blir hendes Hjerte brændende i Tak til Gud, som vil modtage hende og tilgive hende, saa besmittet hun end er. At hun fremdeles maa lide Følgerne af sit slette Liv i andres Foragt og haarde Dom, det saar saa være, det blir let at være, naar hun vare har Guds Tilgivelse. Simon derimod, som lever et ydre ærbart Liv og har den rene Lære, han mener, han dermed er assureret sor Himmeriae; han søler ikke, han trænger saameget til Guds Naade, hans Hjerte er derfor ikke brændende i Tak til Gud og brændende af Vilje til at gjøre det

forfømte godt igjen. Det er det samme ber som altid, at ofte de ftørfte Syndere, naar de virkelig blir ombendte, blir de traftigfte Arbeidere for Guds Rige, fordi de eier en Begeis ftring, som itte de andre bar, og en altid drivende Braad i Erindringen om sit hidtil fpildte Lip; mens de, der lever, fom man figer, fom "ftittelige" Mennefter, ofte fløbes og blir ligegyldige for et traftigt Arbeide for Guds Rige paa Jorden. For den Sags Styld, at hendes mange Synder er forladte, er det, at hun elfter meget; men hvilken lidet forlades, elfter lidet. Dette Jefu Ord indeholder en Sandhed, der altid vil gjentage fig; men beraf vogte man fig for at flutte: ja faa var det jo bedft, jeg gav mig til at rangle forfærdeligt, for faa siden at omvende mig. Dette at omvende sig er ikte en saa let Sag som at bytte en Stjorte; bet er Hiertets umiddelbare Briben af Buds Mand, og den fom er omvendt, som staar i Kristenforhold til Gud, tan aldrig ville synde med Vilje. Rei, men Zesus formaner til Selvprøvelse, til en Indtrængen i, hvad Guds Bellighed og Renhed vil fige, og faa fammenligne den med vor egen Sjælstilftand. Jo dybere og alvorligere du foretager denne Selvprøvelse, jo mere vil Gud vokse, og du felv dale; Afstanden mellem Eder, det vil fige Afstanden mellem, hvad du er og hvad du burde være, vil blive ftørre og ftørre, og du vil fe, at du har meget, meget at bede om Tilgivelse for, meget at tage igjen, som du har forsømt. Dg jo mere du føler Storheden af Buds Tilgivelse, jo inderligere vil du blive i Bønnen, jo ivrigere i dit Arbeide for at være god og gjøre godt. Hvis Simon itte havde været faa felvsitter og faa fornøiet med fig felv, men prøvet fit eget Hjerte, vilde han fundet, at han var langt, langt borte fra sit Maal "at være fuldkommen, ligefom Bud Fader i himmelen er fuldkommen"; da vilde denne Følelse af Ufmagt og af Lidenhed ført ham til at udbryde med Tolderen: "Gud war mig arme Synder naadig!" da vilde ogsaa Jesu Ord passet paa ham: "for den Sags Styld, at hendes mange Synder er forladte, er det, at hun elfter meget". Det gjælder for os at holde Sammenligningen mellem os og Bud i Live, daglig at maale os felv med Joealets Alen, og da ffal vi altid have en Braad, der jager os affted til fortsat og ibrigere Arbeide for Guds Rige, da behøver vi itte at frygte for at blive faa fornviede med of felv, at vi fom Simon fynes, at vi ikke har faa fynderlig meget at bede Gud om Tilgivelfe for.

De, som sad tilbords, tog Forargelse over, at Jesus sagde: "dine Synder er dig forladte", og de spurgte: "hvo er denne, som endog forlader Synder?" De

antog, at Jefus af egen Fuldmagt tilfagde Syndernes Forladelfe, og de faa itte, at hvert Guds Sendebud, hver Mand og Kvinde paa Jorden, der ved fig befjælet af Buds Mand, har benne Fuldmagt at kunne fige til en tvivlende, bekymret, angrende Broder og Softer: "dine Synder er dig tilgivne". Det er itte bem, fom tilgiver Synderne, men det er Gud; de bare udtaler Guds fittre Lob, lige= fom en borgerlig Dommer udtaler den borgerlige Lovs Ord. borgerlige Dommer, fom af egen Fuldmagt tilfiger Dødsftraf eller Fængfel eller Frigivelfe til Forbryderen, men det er ham, fom er Redftabet, fom er Fortyn= deren af Lovens Dom over hvert Tilfælde, Loven, som ikte han selv, men Folket har givet. Og den samme Ret har hver friften Mand og Kvinde, at udtale den triftne Lovs Dom over de forstjellige Aandstilstande, der kommer ind under dens-Grændse, hvor denne Dom er tlar og grei. 3 dette Tilfælde funde der ingen Tvibl være; thi ben Guds Lov er uroftelig, at hver den, som af Hjertet angrer fine Synder, saaledes som den forlorne Søn, og vil søge at leve et bedre Liv, han har Buds Tilgivelfe, og Jefus, ligefom hver anden triften Broder og Søfter, har Ret at fortynde dette over ham, naar det kan være til Trøst og Styrkelse. Rvinden havde faget en uendelig Tillid til Jefus, hun betragtede ham fom en Profet, der færlig var benaadet at Bud; han havde tændt Gniften til et helt nyt Liv i hendes Sial, og et Ord fra ham vilde giøre hende langt bedre end fra nogen anden, ja hun brød fig itte om at høre det fra nogen anden end ham. Og derfor falder de som Lægedom i hendes inge Hjerte, disse Ord af Jesus, færlig fagte til hende: "dine Synder er dig forladte! — din Tro har frelft dig, gat bort med Fred!" At Refus ikke mener paa egne Begne at tilfige nogen Syn= dernes Forladelse, sees af Bers 47, hvor han først fortæller som en givet Ting, at hendes mange Synder er for I a dte, og faa bagefter Bers, 48 figer, til hende: "dine Synder er dig forladte!" Han udtaler altfaa i fidste Bers tun den Dom, fom han ved er Bude fittre, ufvigelige Dom i saadanne Tilfælde som dette. Denne Opfatning af en Rriftens Ret er det, som har ledet til den Stit, at Prefterne i forffjellige triftne Kirkeafdelinger tilfiger Syndernes Forladelfe til de inalende Menighedslemmer ved Striftemaalet. Det fter under Forudsatning af, at de Striftende virtelig af Hjertet angrer fine Synder, og er faaledes ganfte i Orden. Men dette er ikte en Ret, som er forbeholdt Presterne; hver kriften Mand og Kvinde ellers har den ogfaa og tan gjøre Brug af den ved Sngefenge eller Dødsleier eller i andre Tilfælde, hvor et saadant bestemt Ord, sagt til den entelte, tan give Fred til det oprørte Sind, faaledes fom her til Rvinden. Alt finde i denne Jesu Stit at tilfige Syndernes Forladelse fra Bud over de entelte, fom han fandt trængte til det og var pærdige til det, et Bevis for, at ban bar guddommelig eller Gud felv, er taabeligt. Den famme Ret har fom faat hver af os.

Der er endnu en mærkelig Ting ved vor Tekst, som vi ikke kan lade ude af Betragtning, og det er, at Jesus her som altid lægger Bægten paa Kjærligheden.

Det at elste meget eller elste lidet er det, som danner Stillet mellem Mennessene, itte deres forstjellige Opfatning af Troesdogmer.

En af mine Menighedelemmer, som itte for langt tilbage har tilhørt et ortodofet Samfund, fortalte mig en Drøm, hun havde havt, og fom jeg fynes er mærkelig. Hun drømte, at Jefus tom gagende imod hende, og hun floi ham imode med de Ord: "fig mig, ftal der Blod til? ftal der Blod til?" Dg Jefus faa paa hende med fine milde, udtrytefulde Dine og fagde bare: "hvad det kommer an paa, er at elfte". Ja hvad det fommer an paa, er at elfte, elfte Bud og elfte Mennester. Det var det, Baulus mente, naar han fagde, at Kjærligheden er Lovens Inlde, naar han lovprifer Kjærligheden, og hvor han taler om Tro, Saab og Kjærlighed, lægger til: "men ftørft af disse er Kjærligheden". (1 Cor. 13, 13.) Det var det, Apostelen Johannes mente, bvis hiftorien om ham er fand, at da han bar faa gammel, at han lidet tunde rore fig, lod han fig bære ben i Forfamlingen og fagde bare disje Ord: "Børnlille, elfter hverandre!" Dg da Menighedens Weldste git træt af benne evindelige Gjentagelse og spurgte, om han itte vilde fige noget andet og mere, fvarede han: "tan 3 dette, saa behøver 3 itte mere". Det er dette, at det er Riærligheden, det tommer an paa, som saa førgelig er glemt nu inden Rriftenkirten. Man ftrides om Dogmer og fordøm= mer hverandre paa Grund af disse Dogmer. Men hvor finder bi i hele det npe Testamente, at Jesus tiæbler om Dogmer eller indprenter visse Dogmer fom nødvendige til Salighed? Der var rig Anledning til det her, hvor han næbner Betingelferne for at faa Syndernes Forladelfe. Men figer ban ber til Rvinden: "tror du paa den ene rette, katolske eller lutherske eller jødiske Lære? tror du paa min Guddom, thi ellers blir du itte frelft? tror du paa, at min Lidelfe og Død fjøber Dig fri fra al Synd? tror du paa Treenigheden? tror du pag, at Bud vifer fin Almagt og Rjærlighed mod Mennestene ved at lade Størstebarten pines evigt i Helvede? Alt bette maa bu tro, bvis du vil have dine Sonder tilgivne og blive salig."

Nei — nei Benner, Jesus var Gudskelov ingen rettroende Prest, han var et gudshlot, gudbeaandet Menneske, og i Kraft af denne sin Vished om at gaa Guds Wrinder paa Jorden er det, han udtaler som Guds Lov, at det er Kjærsligheden, det kommer an paa, og Kjærlighedens Liv, det Kjærlighedens Liv, som kan sindes hos den jødiske Synderinde saavel som hos den hedenske kiv, som næiske Kvinde, sindes hos den jødiske Farisær saavel som hos den kristne eller buddhistiske eller muhamedanske Prest. Et Liv hengivet i Kjærlighed til Gud og Mennesker — det er det, som frelser, hvad enten du har den rette Tro eller ei. Og kun den Tro er ret, der betoner Kjærligheden som Lovens Fylde, der driver Menneskene til et Liv i Selvopossfrelse for andre. Se, den Tro havde den jødiske Synderinde nu faaet ved Jesu slammende Tale. Hun var vist itke rettroende i noget Stykke, dette jødiske offentlige Fruentimmer, hun har itke yttret en eneske Stavelse om, hvad hun tror eller ikke tror, og Jesus eksaminerer hende heller ikke, og dog erklærer han, at hendes Tro har frelsk

Hvillen Tro da? jo, Troen paa Kjærligheden som en altstyrende Livs= Bed paa en faa ufvigelig Maade at vife fin Kjærlighed til Jefu Berfon, vifte hun ogsaa sin Kjærlighed til Jesu Fortyndelse om Gud som vor store Fader i himmelen, der elffer og tilgiver alle fine Børn, naar de bare vil komme til ham og føge at gjøre hans Vilje paa Jorden. Hun indftrev sig til at være hans Discipel, til at være et Guds Barn. Det er denne Tro paa Guds Fadertiær= lighed, som er den frelsende Tro, itte Troen paa det ene eller det andet Sam= funds Dogmer; det er denne Tro, som burde forene of i fælles Riærlighed og fælles Arbeide paa Jorden, hvad Samfund vi faa hørte til, fordi det burde være Grundtroen for og alle. Og dog fer vi det førgelige Syn, at naar En gaar over fra et Samfund til et andet, faa finr gile de gamle Benner En som en Frafalden og vil itte tjendes ved En længer. Hvor blindt, hvor pnteligt, hvor farifæift, hvor utrifteligt, hvor langt, langt fra Jefu Mand! Svorfor ftal vi itte tunne elfte hverandre ligefuldt, fordi hver føger derhen, hvor de fynes, de faar mest aandelig Fode? D gio Farisæernes Mand maatte vige en Bang for Jesu Mand i hans egen Rirte. Da ftal de mange, fom endnu sidder halvt ftjælvende under de mange menneskeopfundne Dogmers Pifteflag, og fom kommer bæbende mod Jesus med Raabet: "fig mig, ftal der Blod til, ftal der Blod til?" - faa fe hans milde Dine hvile paa sig og hans Rost Inde til dem: "hvad det kommer an paa, er at elfte; thi Gud er Riærlighed".

## Lad de Døde begrave deres Døde.

(Midfafte Condag.)

#### Tefft: Qut. 9, 57-62.

Det vi stal tale om i Dag, er, at hvad det gjælder om for os Kristne, er at følge den levende Jesus og itte lade os tilbageholde eller hefte af gamle Baner og de tusinde Hensyn til det bestaaende, naar dette bestaaende er aandsforladt, itte længer følger Jesus. Det er en ung Mand, som ventelig har vatt Jesu Opmærtsomhed ved sit aandsulde, trosaste Ansigt, ved den oprigtige Længsel, hvormed han sugede i sig Jesu Ord. Jesus har straks med sit sine, sjælelige Stjøn pluktet ham ud af Forsamlingen, som En, der havde Evner i sig til at bære hans Evangelium videre, og Jesus gjør det første Stridt, idet han beder den unge Mand følge sig. Men istedetsor med Glæde straks at gribe Tilbudet, blir den unge Mand pludselig ræd — det var dog at gaa fra det gamle tilvante ind i noget nyt, som blev forsulgt — og han studser og sinder frem en 11 n de styld ning. Hans Fa'r var død, og han maatte være med til Begravelsen. Det er langtsra Jesus at ville forbyde eller have noget imod, at en Søn viser sin

Fa'r den sidste Pligt; men hvad han har imod, er, at en saa heslig Ting som dette stal bruges til Undstyldning for at nøle med at tage sit Valg. Derfor er det, han gi'r dette besynderlige, og tilspneladende bittre Svar: "lad de Døde begrave deres Døde, men gat hen og forkynd Guds Rige". Sagnet siger, at denne unge Mand stulde være Philip, der blev en af hans Apostle.

"Lad de Døde begrave deres Døde" — de aandelig Døde begrave de legemlig Døde, — dette er først en Dødsdom over den bestaaende Jødedom. Den havde en Gang været levende, handlekraftig, baaret af inderlig Fromhed og moralsk Styrke; nu var den forstenet, bleven tør og formdyrkende, troede at behage Gud ved en smaalig Opsyldelse af intetsigende Ceremonier, der havde tabt deres symbolske Betydning, saa bare Benraden, Rammen, Stallerne stod igjen. Naar Ensdybeste Cie, Religionen, har mistet Aand og Inderlighed, da er det forbi med dens Mission, den dur til intet andet end at kastes ud og nedtrædes, vige Pladsen for noget nyt og bedre, som har bjerget Religionens Aand ud og fremstillet den i en bedre Form. Lad os begrave det Døde, som er dødt, og slutte os til det Nye, men lad ikke det gamle Lig asholde os fra at sølge Aandens Kald, der lyder til os i Dag: sølg mig nu!

Naar vi staar ligeoverfor et Lig, saa tænter vi itte paa, hvad denne Form nu er — thi den er told, flap, følesløs, overgivet Opløsning, — men vi tænter med Tat paa, hvad dette Menneste, der nu er Lig, har været den Gang det var levende, hvis det forresten har været noget, som er Tat værdt. Bi tænker paa de hyggelige Stunder, vi har havt fammen, paa de gode Ord dette Menneffe har talt, vaa den gode Indflydelse han har havt i og udenfor sit Sjem, og det er, ligesom alt det mindre gode, der ogsaa klæber til Erindringen om ham eller hende, nu fvinder, blir lidet, mens det gode votser i Bemodet ved Afftedens Stund. Dg faaledes er bet ogfaa med forældede Unifuelfer; ftjønt vi mag ind= rømme, at de er forældede, at de itte tan staa sig for den moderne Undersøgelse. at bet Rye har Ret, faa tor vi dog itte flippe dem alligevel. Bi er bundne til dem bed altfor mange Minder, vi hufter den Stund, da de virtelig bar en levende Magt i os til noget godt, fordi vi blindt troede paa dem, og faa sidder vi pa ruger over Liget, istedetfor tiætt at følge det Nipe, som vi i Grunden bylder, og naar Ralbet lyder til os: "tom og følg mig!" faa ftoætter vi op, halvt rædde, og famler efter Undstyldninger, og finder vi ingen anden, saa tar vi den, at vi maa førft fe det gamle vel begravet, før vi indlader os paa det Nye. Det er ifte at rose, dette; thi det, som ligger bagom, er itte Trofasthed, men snarere Feigbed; vi er rædde for alt det, fom følger med ved at flutte of til det Nge, Affted med Barndomsindtrnt og Barndomsvenner, Affted med de tilvante Sammentomfter om den hyggelige Raffetop, Bondord, Misforstaaclfer, Forfolgelfe, smaalia Sladder, Lidelfer fra vore Rjarefte, der betragter bor Sandhed som et aandeligt Frafald, - alt dette holder os tilbage fra at tage det afgiørende Stridt. Bi indbilder os, at det gamle Lig itte er gaufte dødt endnu, der tan endnu tomme Liv i bet, naar det vaagner af fin Stindød; vi vil i alle Fald fe det vel begravet.

- og saa venter vi og venter vi istedetfor raftt at tage bet afgjørende Stridt og følge bet Rine. Denne Rolen tjener itte til at oge vor aandelige Bækst; tvert= imod vi taber paa den. Bi fønderslides ved denne stadige Bankelmodighed, ved denne stadige Overftyllen af Bolgedragene fra gammelt og nyt, naar vi staar med en Fod i det nye og en i det gamle. Bi blir ledeløfe og margløfe bed at lade of trække i en Urm af det nye og i en af det gamle; vi mister tilsidst por Evne til at vælge, vor Evne til Selvstændighed. Da bedre at tilhøre helt det gamle, end at være halvt af hvert. Den, som vælger bestemt og sittert efter fin Sjæls Overbevisning, enten det er tilhøire eller tilvenftre, han blir helftøbt og fund; den, som ikte ved, hvad han vil, og hvad han tør, blir bare forvirret og i Grunden til Latter for begge Barter. Derfor folg tiætt Raldet, naar det lyder til dig: folg mig! Rol itte og hav de tufind Betænkeligheder. Suft paa Jefu fande Ord: "Ingen, som lægger Haand paa Plogen og fer til de Ting, som er bag ham, er vel ftittet til Buds Rige". Lots Suftru blev forvandlet til en Saltstotte, fortæller Sagnet, den Gang bun vendte fig fra Frihedens Land. hvortil Engelen ledede hende, og til Sodoms gamle Syndeland, der nu bleb begravet i 3ld og Svool. Hvis jeg havde en Stilling for hver Mand og Avinde indenfor de ortodotse Kirker, som i Grunden hylder liberale Anskuelser, men bare itte tor vedtjende fig dem, faa vilde jeg være en holden Mand. De venter paa, at det gamle Lig først stal begraves, før de raaber hil til den nye Ronge.

Hoer Tid har fine Ideer, der trænger i Forgrunden og er levende just paa den Tid, og mange af disse Ideer tan endog tit synes latterlige for os, som nu lever, fordi de for os bare er aflægfe, bare Lig. Bi tan ikke forstaa, at disfe Tanter en Gang tan have været levende og virkelig har optaget Folk, fom det alt fortærende, brændende Spørgsmaal; men dog har det været saa. Saaledes med de theologiste Stridigheder i den græfte Kirte paa Arius' Tid og fenere. Den første triftne Kirte var udeluttende prattift. Den indførte frivilligt Gien= domsfællesstab og havde sin Storte i Rjærligheden. Den blev holdt frift bed Forfølgelsens Martnrild, og de, som maatte ftjule sig i huler under Jorden for at fag tunne dorte fin Bud i Fred, de lærte at holde fammen, de lærte Begei= ftring af Lidelfens Flammer, faa Bedningerne felv maatte beundre deres Martyr= mod og Kjærlighed og udbryde: "se hvor de elste hverandre!" Ariftendommen bar bleben Statsreligion, havde faget Fred og gode Embeder, var tommen i handerne paa forhenbærende hedningefilosofer, da ftiftede den Rarafter. Den praftiste Fromhed traadte i Baggrunden, trat sig tilbage i Ortenen og paa Spiler i ungturlig Overdrivelse, mens Theologien styrtede fig hovedtuls ind i al Slags Haartløverier og Spidsfindigheder. Raar vi læfer de Tiders Rirtehistorie, synes vi at maatte tro, at disse Stridssporgsmaal bare vedtom Prefterne og Theologerne, og at Folket stod uberørt. Men det var ifte faa. Disfe Spørgsmaal, om Jefus bar af famme Ratur fom Faderen eller af lignende Natur fom Faderen, om Jefus var to Naturer eller en Natur o.f.v., de gif ud paa Gaden og ind i Bærkstederne, faa Arbeidsfolt, naar de tom fra

fit Arbeide, disputerede om dette, og bare om dette, og flog hverandre blodige for at bevife fin Sats Rigtigbed, og Brefter og Biftopper fpandte hverandre ihjel paa Rirtemøder og maatte talbe til Sicelp Bore af Matrofer, for at bevije fin Sags Rigtighed. Ligesom Toldtariffen og Arbeiderspørgsmaalene nu tilriver fig al Opmærksomheden, faaledes var det disse theologiste Snurrepiberier, som for den Tids Mennester optog Fantasi og Tænteevne. Det var, som om Salig= heden ftulde afhænge af, enten man git til den ene eller anden Side, omtrent fom nu i Amerika i Raadevalgstriden i den skandinavist-lutherste Kirke, hvor ogfaa de stattels Farmere rives med ind og stal dømme om, enten de er udvalgte til himmerige paa Forhaand eller fiden, naar de har grebet den ene rette Side af den ene rette lutherfte Lære. Bi, det nittende Harhundredes Mennefter, for= staar itte dette, vi forstaar itte, hvorledes deres hjerner maatte være bestafne. fom kunde giøre disse intetsigende Spørgsmaal til en Hovedsag; men det var Disse Tanter, som nu hos alle fornuftige Mennester er Lig, var den Tid levende, samlede om sig Begeiftring, Barme, religiøs Folelse, for itte at fige Fanatisme, stillede fig virtelig i Sammenhang med Tidens aandelige Behov og Liv. Men naar de nu i vore Dage gjentages og vil gjøre Krav paa vor Opmærksomhed og Andagt, da ler vi; thi vi har nu ganfte anderledes vigtige Ting at tænke paa, end at flaas om Naadevalg.

I Middelalderen, i den saakalote stolastiske Periode, saa vi det samme Sexsipn, dog her rigtignot indskrænket til den lærde Del af Folket og soregaaende paa Latin, et Sprog, som Massen itke forstod. Der holdtes Kirkemøder og store Forsamlinger, hvor de løierligske Ting diskuteredes med skorske Alvor, som om det gjaldt Himmelens Salighed. Man opstillede Spørgpmaal som: "kan Gud alt? kan han ogsaa ikke være til? kan han gjore sort til hvidt? kan han tilintetsgjøre det skede, synde, lyve? Hvorsor er Kristus Guds Søn og ikke Guds Datter? hvorsor har Mennesket ikke Horn i Panden? har de Opstandne Haar og Negle? opstaar de sede som sede og de magre som magre? Stulde Lasarus's Urvinger, da han opvaktes fra de Dode, tilbagegive ham deres Urv eller beholde den? Havde Udam Navle? Vaskede Pilatus sig med Sæbe, den Gang han udtalte Dommen' over Jesus? Hvor meget Vin blev der druktet i Vrylluppet i Kana? Kan Gud bjæsse som Dal? Danser Englene Menuet eller Vals? Til hvilken Varmegrad stiger Heden Dal? Danser Englene Menuet eller Vals? Til hvilken Varmegrad stiger Heden i Helvede? v. s. s. \*)

Der blev formelig holdt Distussionstampe om flige Sporgsmaal; unge dannede Mennester strømmede sammen fra alle Lande til de berømte Universiteter, hvor Læddefampene foregit mellem de aandelige Fægtemestere; jublede og transede den Magister, som vandt, og haanede den, som maatte ertlære sig overvunden. Tisse Tanter var ikke Lig den Gang, de skod i Forbindesse med den hele ovrige Theologi, de fordrede Læsning, Lærdom, Tisputersærdighed, Optuatelse

<sup>\*)</sup> Hammeriche Rirfeb ftorie, S. 263. Bind 2. Bon Corvins Pavespeilet, S. 57.

i Tankeskarphed. Ungdommens Fantasi splotes og bevægede sig i disse Kredse. Nu derimod er de Lig, fordi Ungdommens aandelige Liv fordrer en ganste anden Næring, dens religiøse Sands staber sig et ganste andet praktist Udslag. Lad derfor de Døde begrave deres Døde; de, som endnu pusser med slige eller lignende theologiske, mugne, forlagte Mumier, som om der endnu var Liv i dem, sad dem saa Lov i Stilhed at begrave dem og gjøre al den Høitid de kan med Begravelsen, men Ungdommen, som der er Liv, Krast og Tanke i, vil gaa efter den sevende Jesus og ikke sade sig hæste af døde Fædre.

Raar vi læfer hiftorie, ftal vi læfe den med Retfærdighed. Det, som spnes os forældet, forlagt, ja latterligt, ftal vi fe i fin Samtide Lys, og tænke pag, at det dog tanfte har spillet en Rolle, og det en ikke ubetydelig Rolle i Tidens aandelige Liv. Bi ftal ertjende, at det tan have havt fin Berettigelse den Gang, om ifte nu, og overlade det trugt til Gravens Fred, lade de Døde begrave fine Døde. Men hvis vi vil paastaa, at disse Tanker ikke ere døde, men vil tvinge Liv ind i dem ved funftig Indiprojtning; hvis vi vil kjøre rundt med dette fminkede, oppudsede Lig og udgive det for livstraftigt og fordre Massens Werbødighed for det, da bor der protesteres. Di har andet at bruge vor Tid og vore Evner til, end at tutle med et gammelt Lig. Saaledes vil jeg fige om den religiøfe Udvit= ling nu om Tagen, at den har sprunget forbi mange af de gamle Dogmer, der for fpillede en Rolle i Tidens Tankegang, men fom nu ligger igjen fom Lig. Det, som for var flaget fast som en Troes: og Saligbedssag, det itte glene tviples paa nu, men det behandles fom et overbundet Standpunkt, vi ike længer har Brug for. Zeg figter herved til Dogmer som om Predestinationen eller Forud= bestemmelsen, udobte Smaaborns Fordømmelse, Læren om et evigt Helvede, om at Hedninger, som aldrig har hørt Kristus nævne, blir fordømte, simpelthen fordi de er fødte Bedninger, om Bibelens bogstavelige Inspiration o. f. v. Se disse Dogmer er nu, felv indenfor de fleste ortodotse Rirfer, virkelig døde. De kan stag trotte i Menighedens Troesbefjendelse, men de prædites aldrig over, de nævnes ifte, de bruges itte, de er fom bed en stiltiende Overenstomst overladte til Gravens Fred. Jeg tager her itte med de ftandinavift-lutherste Kirker i Umerika, da dette ikke gjælder om dem, fordi de altid vil ligge faa en 500 Har bagenfor de andre i fin Theologi; men jeg figter til de andre amerikanike, ortodoffe Menigheder. Det er jo ganife mærtværdigt at fe, hvorledes der er en Bræften op af den gamie, dogmatiste Theologifristendom overalt indenfor de for= ffiellige Samfund. Heber Newton ftaar paa en epiftopal Prækeftol og leverer den ffarpeste Kritif over Bibelens Bøger, der fanfte endnu er hørt fra det Hold, og giør Ende paa hver Tante om Bibelens bogstavelige Inspiration; Canon Farrar af den famme Rirte, fender ud fin lærde Bog imod Helvedesftraffenes Evighed og bevijer, at dette Dogme beror aldeles paa en Misforstaaelse af et græft Ord i det nye Testamente; Dottor McGlynn taler mod Pavens Ufeilbarhed og Misgrebene i den romerfte Kirte, ftjønt felv Katolit. Dr. Ihomas blir dømt ud af sin Rirke, den methodistiske, paa Grund af Kjætteri i Læren, men

Folfet følger med den udftødte, og han præditer for fulde Sufe i de ftørfte Saller i Chicago og er som Byens gode Engel; Dr. Swing flutter fig ogsaa til benne faataldte nye Ortodoksi, der i intet, faavidt jeg ftjønner, ftiller fig fra Unita= rismen, i alle Fald i dens albre Form; Benry Ward Beecher af den congregationalistifte Kirke flap et Dogme hvert lar og begravede bet ærligt og redeligt; Dr. Townsend sprængte fin Kirte, fluttede fig til den nye Ortodokfi og blev Medredattør af det meft raditale, unitarifte Blad "Unity"; Dr. Smith af St. Baul blev tjed af Methodismens Spændetrøie og præditer prattift Kriftendom i Theatret i St. Baul; Dr. hugh Bentecoft har traadt ud af den congregationa= liftifte Menighed og ftiftet en Folkets Rirte, hvor han med gløbende harme og Styrte tordner mod Millionærernes Synder og taler Folkets Cag; Bresbyteri= anerne holde Kirkemøde, hvor der tales om grundigt at revidere deres Troes= betjendelse, og en af Professorerne ved deres Prestestole maa antlages for Rjætteri, fordi han rent ud fordømmer Sætninger i deres egen Troesbetjendelfe. Bi fer Møder, hvor ortodoffe Brefter fidder fom Brødre og Benner fammen med unitariste Prester og taler'ud af den samme brede Forstagelse af Rristendommen, Riærlighed til Gud og Riærlighed til Mennester. Der er en Frigjørelsens Luft= ning overalt, en Nedrivelse af de taabelige, theologiste Stillemure, en Trang til Samling, en Trang til praktift Arbeide, som vi mag hilse med Blæde. Det er Tegn paa, at man nu for Alvor vil følge den levende Jesus og prædite Guds Rige og lade de Døde begrave deres Døde. De, som endnu finder Fornvielse og Tilfredostillelse i at stelle med det dogmatiste Lig og vaage over det, og sende dem til Helvede, som itte ønster dette, de faar gjøre saa, men Tiden vil løbe fra dem, og de vil føle fig efterhaanden som østerlandste Grædetoner, der fun bar at jamre og hile over de Døde. Den religiøse Strøm, som ber er Lib i. gaar i Retning af praktisk Arbeide. Ligesom den vil lede op igjen Jesu simple Grundfandheder og følge ham, faaledes vil den ogsaa følge den forste friftne Rirtes praktiffe Retning. Den vil fætte Jeju Program fom fit: "ban bar fendt mig til at fundgjøre Evangelium for de Fattige, at helbrede dem, fom have et fønder= tnuft Sjerte, at fortynde de Fangne, at de ftulle løslades, og de Blinde, at de ffulle faa Son, at sætte de Plagede i Frihed". (Lut. 4, 18). Den vil bogge videre paa Jesu Broder, Jatobs Attring, at "en ren og ubesmittet Gudsdorfelje for Gud og Faderen er denne, at besøge Faderløse og Enter i deres Trængsel, at bevare sig felv ubesmittet af Berden" (Sat. 1, 27). Ethvert religiøst Samfund nu om Dagen, som itte lægger Bagten paa Livet felv, paa det at gjøre godt, paa det at gjennemfpre Love og Institutioner med Broderkjærlighedens Mand. er paa Dødens Bei og vil blive feilet agterud. Det, fom derfor bærer de fandis navist-lutherste Menigheder, der endnu vil lægge Bægten paa det dogmatiste, er itte deres Theologi, men hvorvidt de foruden denne er iftand til at leve fjærligt og godt, hvorvidt de trods denne dog hujer mange fromme og brave Menneiter. Det er itte den theologifte Rettroenhed, fom faber Kirkens Sundhed, men dens prattifte Dygtighed i at gjøre godt og ftabe gode, virkedygtige Mennesker.

er det, som har opretholdt den katolife Kirke, trods dens militære Preftedespoti, at ben har bæret ftor i Barmbiærtighedsgjerninger, i Selvopoffrelfe og endnu er det. Religionen er Mennestets bedfte Ben og Siælper, fordi den ftulde drive ham og dygtiggjøre ham til et selvopoffrende Liv i Kjærlighed til alt godt, og den Religion, som itte tan det, er en lav Religion, er en Religion, som er dømt til Doden. Derfor er det, vi falder den friftne Religion den høiefte, vi fjender, og har indftrevet os under dens Fane, fordi vi tror, den opstiller de reneste og bedste Fordringer for et sundt og fandt Menneskeliv, er bedst flittet til at indande Begeiftring og Offervillighed, og bringer den rigefte Troft ind i fpge, føgende hjerter. Spiger den friftne Religion den Opgave og lægger Lagten andet= fteds hen, da dømmer den fig felv til Døden. Men dette er ikke dens Stifters Etyld; thi for ham bar Budkjærligheden og Menneftetjærligheden alt; men det blir da hans Efterfolgeres Styld, som har misforstaget, misbrugt, forvrængt hans Ord og hans Lavre. Og naar derfor Kristendommen nogensinde træder os i Møde i den Form, theologist prestetlædt med en hel Del Dogmer, som itte ftal forstages, fordi de er uforstandige, men blindt troes, for fag vil Brefterne, da er det vor Pligt at forlade dette Samfund og fe os om efter den levende Refus, efter et friftent Camfund, hvor hans prattifte Brodertjærligheds Nand endnu findes, og faa lade de Døde begrave deres Døde. Thi Jefus er itte død, han lever evigt. Enhver god Mands Ord og Gjerning lever Slægterne nedover i et velsignet Eftermæle, og Befu Ord, den renestes, den bedftes, vil leve ind i Evigheden. Dg derfor vil vi lede ham opigjen, trænge of frem til Rilden for at faa af det rene Land, og itte hente det ved Bandrenderne, hvor Middel= alderens disputerefnge Munke og Prefter har tomt fine Rloater. Da ham finder vi helft, hvor han ftaar omringet af Mennestehedens Nød, mellem de Spae og . Vertbrudne, mellem de Fattige og Fortrytte, talende de Smaas Sag mod Uret: fardighed og Bold og ftræffende fine velfignende Sænder udover Mangden, for at give dem baade legemlig og gandelig Troft. Da der mag vi ogfag ftag, vil vi blive hans fande Efterfølgere, itte paa tjævlende Rirkemøder og bombardere hberandre med Striftsteder, men i Livets egen ftrigende Birtelighed, provende paa at loje Tidens Opgaver. Det er jo forgeligt, at en modig Breft som Pentecoft i Newart ftal tunne fige offentlig: "ben Candhed, fom Jefus lærte, læres itte i de friftne Rirter, og den Mand, som forsøger at lære den faaledes, som Jesus lærte den, han maa gaa ud af Kirten", og Tilhørerstaren bryder ud i Haand= flap fom Tegn paa Bifald. Det er førgeligt, bvis hans Dom endvidere ftal træffe den, naar han fortæller: "Læren om Menneftenes Broderforhold er død i Rirten; jeg mener Rirten fom Institution. Rirten bøier fig felv for Benge og Fødjelsariftotrati. Den logrer for Rigdom og Dannelfe og Udmærfelfe. Det Arbeide, fom Kirken gjør, vil, om det uforftprret fortiættes, bryde ned Broder: ftabsfølelfen blandt Menneffene. Bi har allerede Universitetsprofesjorer, jom ertlærer, at alle Mennefter itte er ftabte lige". Er dette fandt, da figer bi om enhver faadan Kirte: "lad de Døde begrave deres Døde, men tom du og følg

mig". Rom og følg den levende Nand, der vandrer gjennem Berden, opflam= mende Mennestene til at gjøre godt.

# Den Hoiestes Kraft stal overstygge dig.

(Maria Bebudelfesbag.)

(Tefft: Lu. 1, 35.)

I vor Tekst i Dag er det os fortalt, at Jesus af Najaret fkulde fødes paa en miratuløs Maade, idet hans Moder stulde være en Jomfru, over hvem Guds egen Kraft flulde nedflige, faa at Jesus undfangedes uden nogen Mands Mellemkomft. Bi tror itte pag benne Fortælling fom virkelig historie af mange Grunde. Først finder vi nogenlunde samme historie fortalt om andre religigse Reformatorer, længe for Jesus, faasom Kriffina, Buddha, Lao Die: dernæft finder vi, at det var en gjennemgagende Fordring, kan vi fige, hos alle de gamle Folt, at de Mennester, der udmærkede jig færligt mellem dem, som ragede et Hoved opover alle andre, maatte være blevne til paa en anden Maade end andre Mennester, ved en Guds særegne Mellemtomst. Deraf tom Græfernes mange Fortællinger om Halvguder, jordiste Mennester, hvis Moder var en jordist Kvinde, men bvis Fader var Gud den almægtige selv. Disse Sagn udtaler paa den stærkest mulige Maade Menneskenes Beundring og Taknem= lighed for fine ftore Mænd. Denne Beundring og Taknemlighed gik saa endnu et Stridt videre, idet den ophøiede disse Mennefter til Guderang. Saaledes med Buddha, faaledes med Lao Ife, faaledes med Apollonius af Inana, faaledes med Zefus af Nafaret. Endnu en tredie Grund har vi til ikte at tro paa denne vor Tetft som bogstavelig Sandhed, og det er, at saasandt Gud er Ind: begrebet af al Bisdom og Fuldkommenhed, kan og vil han itte gaa udenfor de af ham felv fatte Love i Universet; thi ved at giøre det, ved at bryde dem i Stuffer og gjøre Mirafler altfaa, vilde han erklære fine Love itte altid at strætte til, itte altina at være fuldtomne, tort, han vilde affætte fig felv fom Bud. Ru har han engang fat den Lov, at intet Mennestebarn fan blive til uden gjennem en Mand og en Kvinde, folgelig er heller intet Mennestebarn bleven til paa anden Maade, følgelig har ogsaa Resus, som alle andre, havt en jordift gader og en jordift Moder og bleven til paa en ganfte naturlig Maade.

Men om vi end maa forkaste vor Fortælling i Dag som bogstavelig Historie af disse ansørte Grunde, forkaster vi den ingenlunde som Poesi. Den har sin poetiske Sandhed og vil beholde den til alle Tider. Og denne Sandhed ligger udtalt greit og klart i disse Ord af Englen: "den Hellig-Aand skal komme

over dig, og den Hoiestes Kraft stal overstygge dig, derfor stal ogsaa det Hellige, som sødes af dig, taldes Guds Søn." Men denne Hissen gjelder itte bare Maria, men gjelder alle Mødre, den gjelder alle Mennester tillige, ja itte blot Mennesser; men alt i Naturen, der har Liv, faar først dette ved, at den Hoiestes Kraft overstygger det, og det saaledes blir kaaret til at være en Guds Skabning. Feretningen om Skabelsen i første Mosedog skaar der jo, at Guds Aand rugede over Landene. Her er samme Tanke udtalt. Intet kan saa Liv, saa et ædelt votsende Liv, uden at Gud kænder sin Livsgnist i det, uden at den Høiestes Kraft overstygger det. Tet samme er udtalt, stjønt lidt klobset, i den anden Stabelsesberetning i Kap. 2, hvor Gud indblæser Livsens Aande i Mennesset gjennem dets Ræse, den Gang det endnu ligger som et dødt Ler.

Bil vi lytte til, hvad Lidenstaben aabenbarer os om Jordens Tilblivelfe, saa fer bi, hvorledes Guds Mand har ruget over Landene og ved fin barmende, over= fknagende Rraft ftabt alt Liv af smaabitte, for det ubevæbnede Die ofte ufynlige Geller, men som er fyldte med en saa vidunderlig avlende og fødende Kraft, at der ud af dem har udfoldet fig hele Stabningsratten, Sol, Maane og Stjerner, Blomster, Irwer, Dyr og Mennester. Tag en Plante og opløs den i alle dens temifte Sammenfætninger. Du fan affurat fortælle, hvormange Lægt= dele der er af hver Ting, og dog kan du itte lave Planten alligevel, om du rører disie not faa mange Gange fammen; thi den Spiestes Rraft maa overstingge den først, for den tan bli til Plante. Dette vidunderlige Livsfluidum, vi falder Livstraft, hvor tommer det fra? - vi ved ikte. Det fpringer ud af det uinntige, ud fra Guds egen Barm faa at fige. Den det er faa nødvendigt, at uden det kan itke Planten eksistere. Det samme med Dpret, ogsaa Menneskeduret. Naar Legemet ligger der ftivt og koldt, kan du faa Liv i det igjen? Man bar forfogt, men forgieves; thi man fan itte eftergjøre den hellige Aands udrugende Barme, den Søiestes overstyggende Rraft. Livet kommer og det gaar, men vi ved itte hvorledes. Bi fjender de gore Former for Livets Stabelse, men itte den indre Rraft, som virter underbart gjennem disse For= mer. Bi ved, at i hele Dyrestabelsen Liv frembringes ved, at en mandlig Celle forbinder fig med en tvindelig Gelle, men hvorledes dette kan frembringe noget Liv, er og bliver et Mufterium. Thi benne hemmelighedsfulbe Guds overstiggende Kraft ved vi eksisterer, men vi ved ikke, hvad den er.

Hond vi her har omtalt, gjælder Mennestet sammen med hele den øbrige besjælede Stabning. Men Mennestet har desuden noget for sig selv, noget, som gjør den til en intellektuel Bevidsthed, til en Personlighed, noget som Dyrene mangler. Derfor kaldes Mennestet Skabningens Krone. Det er kanske dette, som sigtes til i den gamle Skabelseshistorie, naar Plante= og Dyreverde= nen fremstilles at blive til bare ved et Skaberbliv, mens Mennestet fordrer en særstilk Akt af Gud, modtager noget, de andre ikke har saaet, nemlig en ligesfrem Beaandelse af Gud. Den Høiestes Krast overskyager det paa en særlig Maade. Dette afbryder ikke dets Stilling som øverste Trin i en Udviklings=

rætte af Stabelfer, saaledes fom Evolutionstheorien fremftiller bet; bet figer bare, at Stabningsræften maa have naaet et vist Trin i Udvifling, for det er muligt for denne Guds færlige, beaandende eller overftyggende Kraft at træde til og fabe ben intellettuelt bevidfte Personlighed. Og førft ber gjælder i høiefte Maal Englens Silfen til Maria: "den Søieftes Kraft ftal overstygge dig; derfor ftal ogfaa det Bellige, fom fødes af dig, taldes Buds Con." Thi denne Belfignelse er ikte en, som Maria bar Eneret til; den gjælder hele Menneste= flægten som en almindelig Lov. Hvis vi giver den Hoieftes Kraft Lov til at overstpage os, stal det Bellige, som fødes af os, taldes Buds fande Barn. Det er benne storartebe Tante, jeg i Dag færlig vil dowle ved. Denne Englens Hilfen til Maria, som Boesien har anvendt paa hende, længe efter at Jesus havde levet, virket og lidt, er i Grunden en Tribut til ham, en Lopprisning af ham fom en Buds fande Søn, fom En, der har foldt Mennestehedens Bestemmelse, er bleven et Mønster for os til alle Tider, fordi han har vift, hvad et Menneste tan bli til, naar det lader den Hvieftes Rraft overstygge fig, naar det lader fig lede i alt af Bud og famler al fin Styrte fra ham. Dg tenne hans Glorie fkinner tilbage paa hans Moder, som bragte denne Menneskehedens Belt til Berden.

Mennestet er det sidste Led af Stabningsrætten her nede paa Jorden, og derfor det apperste; thi alt har udviklet sig fra det mindre fuldkomne til det mere fuldkomne. Og saaledes er der indenfor Menneskerætten ogsaa en Udvikling fra det mindre fuldkomne til det mere fuldkomne. Bi fer det indeligt ved at fam= menligne en af de ragefte Bilde fra Ufritas Stoge med en dannet Guropæer, Afiater eller Ameritaner. Hviltet umaadeligt Sprang! hvilten uendelig Forftjel! Da dog er begge Mennefter, dog har de denne færegne Gabe, jeg faldte en bevidft Personlighed, der ftiller dem fra Dyret. Men hos mange ligger denne Berfonlighedens Gave flumrende, udnrtet, ubrugt. Den Spieftes Rraft har itte overstigget dem anderledes end til at sætte i Birksomhed de Kræfter, de har tilfælles med Dyret. Ja mange misbruger faaledes felv disse Rræfter, at jeg ikke betænker mig paa at fige, at mangen en heft, hund og Abe vifer fig ædlere og bedre end det Menneste, som er dets Berre. Jeg glemmer aldrig et Billede, jeg faa en Bang af en ung, fin Berre, der tommer drutten hiem, faa han er tumlet om paa Gulvet og itte er iftand til at reife fig. Der ligger ban med et halvt idiotift, fjollet Smil, mens hans trofafte hund fidder alvorlig foran ham og ftirrer paa ham med fine floge Dine. Ber er et Billede af, hvorledes Stabningens herre tan nedværdige fig under Dyret, nagtet det har Mulighederne i fig til noget høiere, hvorledes det har nægtet den Høiestes Kraft at overstygge sig, saa at disse flumrende Muligheder af Adelitab hos Mennestet tan tomme til Udvifling. Det er nemlig itte gjort med, at den Spieftes Kraft en Gang har overftygget os, fag vi har faget Legemets Liv fammen med Dyrene og Berfonlighedens Liv over Dyrene. Den Spieftes Rraft mag over= stingge os Gang paa Gang, maa være vor stadige Kilde til høiere Liv, hvis vi som Jesus skal kunne kaldes Guds Søn.

Det er Profetien, som udtales over Jesus i dette Ord til Maria, Profetien om, at hele hans fortsatte Liv stulde være en fortsat Beaandelse af den Høiestes Kraft, fordi han vilde det saaledes, fordi han aabnede sig for den guddommelige Beaandelse. Og den, som kan gjøre det, enten han kaldes Jesus eller hvad som helst andet, han bliver hellig, han bliver Guds Søn.

Det er dette, Ortodoksien, i Følelsen af Menneskenes Ubardighed og Liden= hed, har ment, naar den taler om, at vi intet tan gjøre af os felv, men trænger (Buds Naade: men den har overdrevet denne Tanke og gjort et latterligt, fløvende Dogme ud af den om Mennestets totale Fordærvethed. Og Guds Beaandelse har den gjort til en Slags Trolddom, der skal meddeles gjennem Kirkens Sakramenter og Formidling. Men den sande Tante, som ligger paa Bunden af denne Forbrængning, er, at Mennestets trænger Guds Beaandelfe, en Oberffugning af den Hoiestes Rraft atter og atter for at votse op til at blive en sand Guds Gon og en fand Guds Datter. Ligefom Buds Rraft ftaber Livet, faa= ledes maa ogsaa Guds Kraft opholde Livet. Og det høieste i Mennestets Liv er den fpirituelle Side. At vide, at man er Mand, at denne Mand er kommen fra Bud, at denne Aand som et Frø nedlagt i Jorden kan vokse til Plante og Blomst, eftersom vort Hjertes Jordsmon er, at man derfor har det Ansvar paa fig at give denne Hand Næring, faa den kan naa fin høieste Mulighed, det er Menneftets høieste Bisdom, at handle derefter er Mennestets høieste Lytte. Der er saa mange, som itte sætter Pris paa denne den fineste Side af deres Mand; hvad de sætter Pris paa er kun Tankens, Intelligensens Voksen. Og derfor er Særmærket for vor Tid Opfindelser og Opdagelser i Videnskabens Verden, der fan løfte Berden frem i materielt Belvære. Dens Edisoner er dens ftørste Belte. Bel - det er itte Meningen at lafte eller værdsætte lavt denne Beftræbelse; men der er en anden høiere, - den nemlig at arbeide paa felv at blive god og at gjøre andre gode. Thi deri bestaar Hemmeligheden ved at være Buds Con og Guds Datter. Og denne Udvifling er itte bunden til Læsning, til videnffabelige Underføgelfer, der fun er tilgjængelige for Faa, den er nemlig for alle, felv i de laveste Biltaar. Den fter nemlig ved at fætte fig i Rapport med Bud, ved at aabne fig for den Spieftes Rraft, faa den tan overftnage os og avle noget inde i os, ved at tjende fig gudfødt, gudbaaren, gudelftet, ved at grunde paa, hvorledes man kan faa fig felv ned mellem Menneffene og bære til størst Nytte for dem. Dette at udvikle Kjærlighedens fineste Strenge og Trepler i fin Sicel, at holde Troen levende og friff paa Bud fom fin Fader, at glæde fig i haabet om det evige Liv, der ræffer over alle Berdener, at fe Buds ledende Haand og føle fig forvisfet om hans Nærværelse trods alt bet Mørke, Menneffene kafter over Livet, at føle fig i Sammenhæng med de henfarne Slægter og beres Arbeide — bette er altsammen at arbeide paa at blive en sand Buds Søn, at lade den Hoieftes Rraft overfingge fig. Det er dette Selvarbeide

sammen med Guds Aands Arbeide, der har frembragt Mænd som Buddha og Jesus, de største religiøse Genier vi kjender, den ene fra Kongetronen, den anden fra Hørlebænken. Det er dette, som gaar igjen i alle kjærlige Mænd og Kvinsder paa Jorden, der har vandret i deres Fodspor, skjønt deres Navne er ukjendte for Berden. De har bredt sit Bæsen ud til Gud, og den Høiestes Kraft har overskygget det. Bi tror nemlig paa en Guds Aand, ikke nogen Person, men en Kraft udgangen fra Gud, der kan komme i Forbindelse med Menneskene og virke paa dem. Ligesom et Menneskes Aand kan virke paa et andet, saa tror vi ogsaa, at Guds Aand kan virte paa Menneskets, da Menneskes Aand er udslydt af Guds Skaberkraft. Bi tror paa dette som suld Birkelighed, ikke bare som en poetisk Frase. Og Udtrykket i Lukasevangeliet vil sige, at Jesus fra den sørske Begyndelse af var baaret og lod sig bære og beaande af Guds Aand, var opmærksom paa og dyrkede denne sine Side af sin spirituelle Natur.

Baulus har fremftillet denne Tante i det berømte Sted i (1. Cor. 15, 45-49), naar han figer: "Det forste Menneste Moam er bleven til en levende Siai, den sidste Adam til en levendegigrende Hand. Men det aandelige er ikke det første, men det naturlige, derefter det aandelige. Det første Menneste var af Jord, jordift; bet andet Menneste er Berren af Simlen. Caadan fom den Fordifte bar, saadanne er de Jordifte, og faadan, som den himmelite er, faa= danne er og de himmelfte. Da ligesom vi har baaret den Bordiftes Billede, saa ftulle vi og bære den himmelftes Billede." Saaledes er de to Adammer for Paulus tun Inper for den aandelige Tilstand, som findes i hvert Menneste. Den første Adam er Billede af det jordbundne, det Liv vi har sammen med Dyret; den anden Adam, Kriftus, er Billedet af Mennestets aandelige Side. Bor spirituelle Natur er himmelft, siger han, bet er den, som ftiller os og hæver os over Dyret, et himmelft Frø nedlagt i os, for at vi fkal vokse, og faa at vi fan votse op til Lighed med Rriftus. Det aandelige er itte det forfte, men det naturlige. Bor Drift til Mad, Søvn, Forplantelse er alle givet og melder fig uden Auftrængelse fra vor Side; men den Kraft, som ftal toile og beherfte bisse Drifter, den Kraft, som ftal overvinde vor Selvisthed og lære os, at vor Lytte bestaar i at give sig hen til Brødrene, den Kraft, som lærer og, at vi er i Bagt med Gud, bæres af hans Kjærlighed, fødes af hans haab, den er himmelst, og den er kun saaet i os som et Frø, der skal udvikles ved por eact Selvarbeide, paavirtet og drevet af den Spieftes Rraft, fom vil overfingge os. Dette almindelige theologiste Udtryk, at Kriftus fal fodes i os, betyder altsaa ingen Ting andet, end at vi ftal jøge at blive fande Guds Sønner og Døttre i Lighed med ham, paa famme Maade fom han, nemlig ved at lade den Spieftes Rraft overftugge os. Udviklingen fra den første Adam og til den anden, Rriftus, er Mennestehedens Siftorie og Opgave, nemlig at udvitle fig fra vild Tilftand, hvor man gaar nøgen og fpifer af havens Frugter og tilfredeftiller fine jordifte Begjær, og til den høieft mulige gandelige Fuldkommenhed, der gjør benne Bilbe omfiber til Guos Gon. Rampen fores ben Dag i Dag mellem Unimalismen og Spiritualismen, det vil sige mellem det dyriste i Mennestet og det aandelige. Desbærre har det dyriste Overhaand endnu i Flertallet. Det er mere lig den første Adam end den anden.

Bi fer, de fleste Mennester tænter paa fig og sine først og fremmest, uden at brn fig om andre. Man lever for at tilfredustille fine Luster, fpife, drifte, nyde Glitov, ftrabe til fig Benge, vinde pore Magt og Anfeelfe. Bed uredelige Midler og Bestiftelfer baner man fig ofte Bei til Magten. 3 fin Samfærdfel med Mennestene har man indført Konturrancen som Grundlag for Forretnings: livet, det vil sige, man har grundlagt det paa Kappestrid, Fiendstab iftedetfor paa Benikab og gjensidig Hjelp. Der er skabt umaadelig Fattigdom og umaa= delig Rigdom istedetfor jenn Belftand og Broderhnage. Folt der imellem os af hunger og Rulde, og vi bed itte om det, og vi glemmer det Dagen efter. blive Millionær er Verdens Vergjerrighed, ikke at blive den anden Adam. udvitler vort materielle Belvære og vor intellektuelle Skarphed for at benytte den i vor Selvistheds Tjeneste, men vi lader vor fineste aandelige Natur lide hunger. Bi arbeider itte paa at udvitle os i det at være gode, fjærlige, overbærende gudelstende og mennesteelstende. Di arbeider itte paa at blive mere og mere aandelige. Da en hel Del tvivler endog paa, om der eksisterer noget saadant fom Aland. Bi lever opflugt af dette Liv og dets Andelfer, og vi ftjænker Evighedens ftore Vidder liden eller ingen Tanke. At forberede por Aand til dens ftolte klugt opover og opover gjennem alle Nandens Joner, offrer vi liden Opmærksomhed, og dog - hvad er diese Jordlivets 50 - 60 lar at regne mod denne Evighed! Dg hvor megen unnttig Lidelse og Luttrelse paadrager vi os itte ved at pleie blot det jordifte og forglemme det himmelite, vedtjende os den forfte Adam, men glemme den anden. Thi den anden Adams Seier i os er Mandens Seier ober Rigdet, det er Triumf over Sngdom, Mistjendelfe, Lidelse, Død; det er himmelfarten op til Faderens høire haand. Saa var det hos Jesus, saa er det hos os. Den, som helt ud føler sig baaren af Guds Kraft, er novervindelig og føler en Salighed, som ingen tan bestrive. San er i him= len alt hernede, felv om han ligger i et væmmeligt Tængfel; thi han har itte bundet sine Livstraade til Jordlivet og dets Begjær, men til himmellivet og bets Forjættelfer. San fer Simlene nabne, fom Stefanus udtrotter bet, han frogter intet; thi Gud er med ham og i ham. Dg fan der end tomme Betfemane=Stunder og Korsfæstelses=Stunder, hvor man stønner: "er det muligt, saa gaa denne Kalk fra mig!" "min Bud, min Bud! hvi har du forladt mig!"faa tommer Seiersvisheden: "det er fuldbragt!" efterpaa defto fittrere og ftærtere, faa tommer Opftandelfen og himmelfarten.

Du Høieste, som holder din Krast færdig til at overstygge os. — o, at vi maatte holde os beredte og aabne os helt for din Indsshelse, at du maatte kunne virte Undere i os og stabe os om til Guds sande Sønner og Døttre, saa vi lærte at tro paa Aand, at udvitle Aand, at arbeide for Aand, at være Aand.

## Bornenes Halleluja.

(Balme=Søndag.)

Teift: Math. 21, 1-17.

Børnene spille en ftor Rolle i Jefu af Nafarets hiftorie. Hvormeget end vigtige Disciple vil forhindre dem fra at komme til ham, nytter det iffe; de finder fin Bei ligefuldt, og Jefus tager dem paa fine Urme og velfigner dem. værner om deres Uftyld og Fred red at fige faa ftrenge Ord, at den fom lotter En af disse Smaa til Synd, ham var det bedre, at en Møllesten var hængt om hans Hals, og han var sænket i havets Dyb. Ja han kaarede endog et lidet Barn til Livets Mønfter ved at stille det op midt imellem Disciplene og fige, at medmindre nogen blev fom et Barn, tunde ban itte tomme ind i himmeriges Rige. Dette fioste bar en Rrigsertlæring til Farifæerne, fom lærte, at der ftulde en Uendelighed af nore Ceremonier, en noie Jagttagen af deres forestrevne for= mer til, Fasten og Bønneformularer, for at bære en ret Borger af himmerige. Farisæerne gjorde det til en pore, meget vanitelig Runft at være Guds Born, faa Børnene funde ikke faa være med der; Jesus derimod gjorde det til en in dre Runft, men en Kunft, som ophørte at være Runft tor Børnene; thi de funde netop, hvad der fordredes, af Naturen. De hørte først og fremmest med til Buds Rige, og om Botone fkulde tomme ind, beroede pag, om de tunde blive fom Born. Runften er nemlig for of Boksne at kunne bevidst erobre tilbage det, som Barnet ubevidst eier, dets grænseløse Tillid til Fa'r og Mo'r og sittre Stolen pag, at disse vil sørge for En, dets Tro paa Mennester, dets Trang og Evne til Rjær= lighed, dets Munterhed og Sorgløshed, dets barnlige Uffnldighed, dets Endighed mod Forældrene. Gud er vor store Fader og Moder, til hvem vi stal staa i Barneforhold ved at være lydige og tillidsfulde og gjøre hans Vilje. Det er intet Under derfor, at Børnene flottes om Jesus ogsaa ved hans sidste Indtog i Berufalem. De tjender med et sittert Instinkt, hvem der er deres Ben eller ei, og i Jefus har de fundet deres gode Ben. Den forrige ftore Profet, Johannes den Døber, ham var de radde, og jeg tan heller itte tænte mig Johannes den Døber omringet af glade Børn. Men i Jesu Tog hører de hjemme, og derfor vifter de ogfaa med Balmegrene og fynger og raaber, fom de hører, de Gamle gjør det: "Hofanna du Davids Con! velfignet bære den, som tommer i Berrens Navn! Hofanna i det Spiefte!" Ja det fer ud til, at Børnene holder ud, efterat de andre har forstummet; thi felv da han er tommet ind i Templet, holder de paa at raabe, faa Farifwerne forarges og figer til ham: hører du, hvad disfe fige? Men Jefus fvarer: "ja, har 3 aldrig læft: af de Umpndiges og Diendes Mund ftal du berede Lovsang?" Den sidste Jubel, som toner om Jefus, tommer fra Børnenes Mund, og Jefus velfigner dem for det. Candheden af den Jubel ftal bære ham over Lidelfen, der nu venter, over Ophidselfen, over Spotten, over Binflerne, over Døden; den ftal løfte fig igjen som Glædeshymner paa Opftan-

delsens Morgen. Ja dette Børnenes Hosanna og Halleluja skulde habe fulgt Kristendommen som dens uadstillelige Ledsager paa dens tjæmpende, lidende, men tilfidft feirskronede Bei fremover. Den ftulde fremfor alt været Barne= religionen; den har fronet Barnet med Livets Krone, og Børnene ftulde juble og innge imod den. Den var ftabt faa simpel, at Børnene kunde forstaa den; thi hvad er simplere, end at de har en kjærlig Fader i Himlene, som ved at bevare dem og tage dem ind til sig, trods Sorg og Snadom og Lidelse og Død; hvad er simplere at forstaa, end at de maa være gode og gjøre godt, ellers bedrøve de sin Fa'r i himmelen og gjør det leidt og ondt for fig felv. Den bar fabt til at gjøre Børnene glade; thi hvad er glædeligere, end at Gud har fendt deres Ben Jefus til dem, fom vil tage dem i Haanden og følge dem fremover til Gud, hvis de vil gi ham Saanden og gjøre, fom han har fagt, og at Jefus elfter dem og for= fvarer dem og forstaar dem, saa de itte behøver at være rædde. Ja Kriftent= dommen ftulde været forfnndt saa mellem os, at Børnene intet bedre vidste, end at høre om Bud og om Jesus.

Men hvorledes er den i Almindelighed forfnndt for Børnene? har den onfuldt dette fit Rald at gjøre Børnene glade i fig, at lade dem fynge Hojanna til Kriftendomsundervisningen? Lad of hufte paa, hvorledes det var hjemme, og hvorledes det endnu er her i de ortodotse, ftandinaviste Rirter. Der modtages Bornene forft af Luthers Ratelismus, siden af Bontoppidans Forklaring eller af en anden dogmatist Lærebog. De stal lære at gjøre Forstjel paa det fine og grove Ufguderi, de ftal hodetulles med Treenighedens Myfterium, de ftal lære at tjende Graderne i Fornedrelsesstanden og Ophøielsesstanden, de stal indprentes Saligajørelfens Orden gjennem Retfærdiggjørelfe, Gjenfødelfe og Belliggjørelfe, de stal fremfor alt stræmmes med Djævelen og det evigt brændende Helvede og lære at glæde sig i det, at Størsteparten af deres Kjendinge og Bygdefolt ftal gaa did ned, uden at have Haab om at komme op igjen. Er dette Jesu Kristen= dom? famler dette Børnenes Halleluja om fig? Alt nei, Benner, iftedetfor at lotte Barnet høit paa Urmen og velfigne det og give det Palmegrene til at hilfe Barnevennen med, faa pifter nu Rriftendommen de smaa Stattere med fine Dogmeris; den ftræmmer dem og gjør alt, hvad der ftaar i dens Magt for at bringe dem til at hade Gud, Jejus, Religion, og alt hvad der ftaar i Forbin= delfe dermed. Gjentald i Eders Erindring Barnemin derne fra Stolen. Spor mange af Eder elftede Lekferne i Ratekismen og Pontoppidan? har 3 ikke meget mere grædt Eders modige Taarer over alle de vanstelige Ord og Sætninger, som 3 maatte lære udenad, uden at forstaa hvad de mente? Sar 3 itte siddet man: gen Gang robe i Hovedet og ftoppet Fingrene i Drene og trampet Taft med Fødderne og læst, saa det har duret, for endelig at plugge i Eder dette tjedelige Stof? har 3 itte i al Stilhed forbandet Religionen, fom plagede Eder med disfe Leffer og forfulgte Eder med dem fremigjennem Barnealderen, lige til I havde fluppet om det vanftelige Sierne, Konfirmationen? Sar 3 itte faget mange Prefigener baade i Stolen og for Preften - thi jeg ved, der er de Prefter, fom

bruger t flaa - fordi I itte har funnet Pontoppidansletfa, men har tommet i Stade for at tale om "Salvetens" Mand iftedetfor "Salvelfens Mand", eller fagt at Buds Egenffaber var: "Kijødsinft, Diensinft og et forargeligt Levnet", bare fordi Breften faldt paa at fpringe, mens 3 troede, han fpurgte efter Rad? Runde jeg famle fammen alle dem, ber er blevne flove i fin religiofe Sans, der er blevne ligegyldige for, ja hatige paa Kristendommen paa Grund af fortert Religionsundervisning - aa, de fkulde blive mangfoldige. Iftedetfor en Blade er Religionsundervisningen bleven en Sorg og Bine for Børnene; iftedetfor en Fornøielse er den bleven en Kjedsombed; istedetfor at dens Bei ftulde være stroet med Blomfter og Grene, Fryderaab og Latter fra de Smaa, er den nu paa iaa mange Steder ftrøet med Taarer og Slag og Fortvivlelse. Bornenes Hofanna og Halleluja jubler fandelig itte gamle Erit Pontoppidan i Mode, hvor bra og audfrygtig Mand han end har været, og hvor vel han end har ment det. Dg Refus ftal faa Stylden for dette? det er hans Religion, figer man. Det er itte mere Jesu Religion, som sindes i vore dogmatiste Læreboger, end fort er det famme fom hvidt. Jejus ffrev ifte nogen Lærebog om Metiærdiggjørelse og Helliggiørelje, han brugte flettes itte disse rare Ravne, han næbnte aldrig nogen Treenighed eller foreflog nogen blodig Forsoning, han snattede itte om Forstjellen paa Transsubstantiation og Ronsubstantiation. Han vilde været lige iaa uvidende og ulyttelig som Barnet, om man havde givet ham en hebraist Udgave af Pontoppidan og fagt ham, at dette par hans Religion. Rei han talte simpelt og greidt til Bornene om deres Far i Himmelen, om hvor fingt det var at bedrøbe ham og være ulydig mod ham, og om hvori det bestod at være ulydig mod ham.

Kriftendommen vil være barnslig. Befus benntter flere Gange dette Vers af Salmen, tattende Gud for, at han har aabenbaret det for de Emag og Umpndige, som er gjemt for de Bise og Forstandige. Kriftendommens Barns= lighed ftal netop være dens Fortrin fremfor Oftens andre Religioner, der mere er enten hoi Filosofi eller tor Moral eller strange Bodsovelser. Men Kriften= dommen er barnelig. Forvandler man den til et Snitem af ipidefindige, theologiffe Dogmer, da har man fortvatlet den; giør man den til et lærd Bert, ber fræver Nars Studium, fag har man forvanstet den. Den vil tun være et fimpelt, glad Budftab om, at Bud er evig god og elfter os, og at vi fom hans Børn er styldige at leve efter hans Bud og Love. Den vil itte stræmme, itte pidste og flaa, den vil lotte og bede. Den gamle, vrede Gud, som fortærer med fit Alandepuft og reifer Rrig og forhærder Mennesters hierter, er forspunden; Jefu Bud er Faderguden, den tilgivende, milde, tjærligt ledende, trods alle de Snadomme og Lidelfer vi drager over os ved vor egen Sund. Det evige Belvede fom et Straffens og Bredens Sted er henvift til Bulterkammeret mellem for ældede Sager; og Helvedet er blevet den ftore Lidelfens Renfelfesproces, hvorved Menneffet naar Fuldtommenheden, et Buds Kjærligheds Sted, trods fin Forfærdelighed. Mriftendommen vil være barnstig, og enhver, fom gjør den til

noget andet, han hedde Paulus eller Petrus, fortvakler den og drager den ud af de Spor, hvori Jesus af Nasaret satte den. Og her kommer jeg med en Anklage mod mange af mine ameritanfte, unitarifte Brødre; de er tilbøielige til at lægge fin Forkyndelse for høit, gjøre den ubarnlig. Zeg erindrer vel, da jeg først begyndte at læse unitarifte Prætener, hvor forfriftende jeg syntes de var. Jeg tom lige fra de dogmatifte, tørre Prækener hjemme, der i Almindelighed var Lommendgaver af Pontoppidan, og hvor man er bunden til den famme Søndagstekft Mar ud og Nar nd, cg hvor derfor Presterne maa presse paa den samme Citron, stjønt al Saften er gaaet ud af den før - og faa traf jeg her hos de unitariske Prædikanter et bredt Syn, nye Zanker, barm Mennefketjærlighed, modig Djervhed, en ukjendt Frifthed. . Men naar jeg jaa forføgte at overfætte somme af dem, for at give mine Tilhørere dem, faa mærkede jeg ofte, at jeg maatte tage hele Stykker bort, fordi de laa for høit, fordi de forudsatte historiste og videnstabelige Rund= ftaber, fom mine Folt itte fom Regel befad. Jeg fad, at disje Prefter var vante til at tale til Tilhørere, der havde atademisk Dannelse, ja at de ofte lagde an paa at lofte fit Publitum op i Sthen og tumle dem med Tankeeksperi= menter, der lag for høit for den menige Mand, og fom itte bar en Hvile, men en Unstrengelse for Tanten. De henvendte fig til Ens Forstand og Tantekraft mere end til Ens Folelse og Hjerte. Og det flog mig, at her atter var en Udifeielse. Denne Aristendomsfortyndelse var itte barnslig not. Da heller Methodisternes Maade, jom fortæller en hel Mængde Unekdoter og Oplevelser fra deres Livzerfaring og bruger dem til at belpfe, hvad de figer. Da det gif op for mig, at det er en af Aarjagerne, hvorfor den liberale Fortyndelfe jaa lidet endnu har truffet de store Masser, at den ofte har mistet sit barnslige Bræg og fin varme Stemning. Den er bleven ariftofratift, en ophøiet Livsfilosofi, der tauer En med paa Tankens Søider uden at tage tilbørligt Hensyn til dem, hvis Vinger itte er votsede not ud til at følge med. Kriftendommen bør aldrig flyve jag tilveirs, at de Smag ifte fan følge den, ligefom dens Kirker itte bør blive fag pragtfulde, at Smagfolt foler fig generet ved at gaa derind. Rriftendom= men bor være indbydende for alle, passende for alle, representerende Broder= og Søfter fabet mellem alle.

Jeg erindrer, jeg deltog i en selstabelig Sammenkomst i en af de elegante amerikanske Kirker i Ghicago, hvor Damerne mødte frem med Juveler og Tiamanter, i Floiel og Silke, og hvor alt gik ester lidt stive selskabelige Former. Da hviskede en Prest til mig: "se paa al den Rigdom og Pragt, men hvor er de Halte og Blinde, de Lamme og Krøblingerne, de Fattige, for hvem Rigets Evangelium skulde prædikes, for hvem Brylluppet skulde være beredt?" Jeg sjendte Braadden af det og Sandheden af det, og det samme har slaaet mig mange Gange siden. Kriskendommen er i mange Menigheder bleven en behageslig æstetisk Rydelse for de Rige og Dannede, itte Livsens Brød for den hungsrige Mængde. Den har mistet sin Barnslighed og Simpelhed. Der er dem, som mener, at naar noget skal være gildt, saa maa det sættes paa Struer, og

mange halvdannede Stolemestre gjør sig derfor Umage med at sætte sine Ord og Meninger paa Stylter og indblande saa mange fremmede Ord og Vendinger som muligt i sin Tale og Strist. Og Massen blir ofte imponeret af dette og tror, at Bedtommende er sælt lærd. De svenske Bønder gjorde Oprør paa den lutherste Resormations Tid mod at saa svensk Messe; thi da sunde de jo forstaa Messen, og det var ingen Runst længer at være Prest. Nei de vilde have Messen paa Latin, hvoraf de ikte forstod et Muk, da først maatte det være grumt. Og jeg har hørt Bønder hjemme mene, at Gammelpresten maatte være særdere end Kapellanen, for de skjønte ham saa meget mindre. Se dette vidner altsammen om, hvor langt Kristendommen er kommen bort fra sin Bestemmelse at være Livsens Brød for den store Masse og har skabt sig en Hellighedens Glorie ved Massens Uvidenhed, lavet af sin egen Uforstaaelighed og Utilgjængelighed.

Horten den mystiste kutolste Messe paa Latin, eller den tørre dogmatiste protestantiste Præken eller den liberale, svævende Høisilososi representerer Kristendommen, som Jesus vilde have den representeret; thi de har taget Børnenes Halleluja fra den.

Dette at mene, at jo uforstageligere en Ting er, jo høiere og lærdere er den, er en forfærdelig Misforstagelse. Det høieste og mest fuldtomne er altid det simp: lefte. Den Bygning, der kan fremvise de reneste og mest harmoniste Linjer, er smuttere end den, der er overlægfet med toftbare Ornamenter; den Dragt, der omflutter Legemet simpelt og folderigt, er tufind Gange ftjønnere end, den som jugler fig til med Sløifer og Baand og andet Modetul; den Statue, der kan fremvise Mennestelegemet nøgent i al sin Formstjønbed, er smuttere end den, der er paaklædt Butger og Frakte; det Digt, der tan lægge ophøiede Tanter frem i et saa simpelt, naturligt Sprog, at felv et Barn tan fatte det, er meget mere prisværdigt end det, der sogber Tanken ind i taagede Ord; den Bog, der kan gjenspeile Livet i al fin ffjønne og sørgelige Sandhed, er mere værd end den, der fkruer det op i en affekteret Ufandhed og giør Menneskene til enten Engle eller Djæble istedetfor Mennestebørn. Det Bedningedigt, som bar bundet Alberdens Bris, Homers Mliade og Odusfe, udmærter fig netop ved fin rolige Simpelhed. Allt edelt og fandt paa Jorden er simpelt og greidt; derfor bar ogiaa Jesus af Nafaret Simpelheden felv. Derfor gaar ogsaa al ædel Runft ud paa, at efterligne Livet i fin Simpelhed. Naar vi derfor forlanger, at Aristendommen ftal gjengives dens Barnslighed, fratager vi den ingenlunde dens Soihed. Den ftal fremdeles behandle Livets dybefte Gaader og Livets hoiefte Maal, men den ftal giøre dette faa simpelt, at alle, baude Fornemme og Ringe, Botsne og Børn, Dannede og Udannede, tan røres og føle ved det. Thi det er i Grunden fun at vidne om Guds uendelige Kjærlighed til Menneffeverdenen og belægge bette med Bidnesbyrd fra Hiftorie og dagligt Liv. Og den Forfyndelfe, fom i adel Simpelhed er baaren af Sandhedens Rraft og Overbevisningens Inderlighed, der kommer dubt folt og ærligt fagt fra Fortunderens Bruft, den vil aldrig ophøre at gribe alle Mennesteklasser, hvad Dannelsesstandpunkt de

end indtager. Lad os derfor takte for, at Kristendommen, som Jesus forkundte den, ikte er noget for Fariscerne og de Striftkloge alene, heller ikte noget for Arbeidsfolkene og Børnene alene; men at den omfatter alle ved fin dybe Simpelhed, at alle, alle kan bære med i det glade Tog og hilfe Jefu Indtog i Berben med Balmegrene og Blomfter og jublende Sang. Der er be unge Mennefter, som taler flot og overlegent om Kristendommen som et tilbagelagt Standpunkt, som de har havet sig over. Berdenshiftorien smiler ad dem. Rei vi er saa langt fra færdige med Kristendommen, at vi nu først ret stulde begynde at forstaa den og praktisere den. Theologien har skjæmt den ud for Marhundreder, den er itte længer bleven Livsens Salt og Børnenes Salleluja, den er bleven dogmatiff Kjævleri. Men nu ffal vi fri den ud og gjengive den dens Barnslighed og dermed dens livfalige Rraft. Det bar mod Berfonen Jefus af Rafaret, Børnene jublede, og det gjælder for os igjen at faa ham, fom han virtelig var, itte fom en myftift Salvgud eller Helgud, Midtpunkt i et theologift Spitem, men fom den galilæifte Arbeidsmand, der forftod Mennefters Rrav og Længfel og berfor talte Ord til dem, der kunde give dem Svile, Troft og Haab, Ord, der kunde styrke dem i Livet og Døden. Di trænger ikke bare til smutte, sande Ideer, der spever om i Berdensrummet som Cole; vi trænger til, at diese Ideer bliver Kipd og Blod i Menneffer fom vi. Derfor trænger bi til Bersonen Jesus af Nafaret, i hvem Kriftendommens Joeer er blevne Rigd og Blod. San talte itte bare, han levede efter fin Tale. San prædite de itte bare om Gelvforfagelfe og Rjærlighed til Næften, men han bar felb benne Selvforfagelfe og Riærlighed. Derfor ftraaler hans Unfigt fra Rriftendommens Blade, bedende, lottende, opmuntrende, ftyrkende. Kriftendom, som vil ftyve Personen Jesus af Nasaret ud eller tilside, giver fig felv sit Dødsstod; thi netop hans Eksempel er Kristendommens Borgen for dens Sandhed. Svis den bare havde været Snat, og ingen havde været iftand til at leve den, da var den af ingen Betydning for os, men naar vi kan vife paa en Stittelfe i alle Fald, i hvem denne Rriftendom er bleven Rigd og Blod, fe da har vi Forsikkring om, at det er muligt at leve faaledes, fom der prædikes, oa det gir os Haab og Mod. Lad os berfor faa Jeju Perfon levende frem for os igjen; lad hans Lære, Liv og Død gjennemtrænge vore Hjerter og vore Sjem og pore Stoler og pore Rirter, da vil ogfaa Rriftendomsforkyndelfen faa fin tabte Barnslighed igjen, da vil Børnene endnu, fom den Gang raabe: "Hofanna du Davids Con! velfignet bære den, fom tommer i herrens Rabn, hofanna i bet hviefte!"

## Nadverens Bethdning for os.

(Stjærtorsbag.)

#### Tefft: 1. Hor. 11, 23-25.

Der er intet Ant under Solen, figer Brædikerens Bog; og det kan den have Ret i. Bi finder et Rredsløb af de famme Tanter og famme Længfler, under vekslende Former og Fortolkninger, fra ben graa Oldtid indtil nu. Og naar Rriftendommen, som den er i Dag, vil paaftaa, at dens Geremonier er opstaaede famtidig med dens Religion, fom noget eget for ben, faa tager ben mærkeligt Teil. Thi ved at kaste et Blit ned over andre Religioners Historie, der er ældre end Rriftendommen, finder vi omtrent alle dens Geremonier indtil det mindste Rlædningsftutte for Prefterne, indtil den mindfte Røgelfestop, længe for Ariften: dommen par tæntt paa. Dette er itte noget at betlage. Det vifer fun, at Kriftendommen ikte er en pludselig Alabenbaring, faldet ned fra himlen som en Dannebrogsfane; men at den staar i levende Sammenhang med de andre Religioner pag Jorden, itte fom deres Fiende, men som deres Ben. Der er et stadigt Laan af Tanter og Former fra den ene Nation til den anden, fra den ene Religion til den anden, og hver omdanner saa diste Former efter sit Behov. Dette gjelder ogsaa den triftne Nadver. Baade i fin Form, som i fit Andhold, saaledes som den fortoltes af de ortodotse Rirter, er den af hedenit Oprindelse, og har udvitlet fig langt bort fra Jesu af Nafarets Mening med Reg stal først i Rorthed søge at vije dette.

I hindostan gror der en Plante, som kaldes Soma, og hvoraf der laves en oplivende og forfrissende Vin. Denne Plante gik efterhaanden i Folketroen over til at blive en Gud eller Gudsaabenbaring, og naar man drak af denne Plantevin, kom man i en hemmelighedsfuld Forbindelse med Guden. Ja man antog, at Nydelsen af Somavinen gav Syndssorladelse og evigt Liv; den var et Symbol paa Guden, som offrede sig selv for Menneskessagen og gav den sin Saft, sit Blod, at drikke for at meddele den sine udødelige Egenskaber.

Saa git da denne Lindriften over til at blive en religiøs Geremoni forbunden med Offring af Brød.

Buddhisterne i Tibet og Tartariet har ogsaa et Sakrament af Brød og Vin. Den frankte Missionær La Erozius siger i sin Indiens Historie: "deres store Lama (Pppersteprest) høitideligholder en Slags Offer af Brød og Vin, af hvil=ket han først tager en liden Del selv, derpaa uddeler Resten mellem de Lamas, der er nærværende ved denne Ceremoni."

Perferne havde og en saadan hellig Vin, Haoma, der spiller en Rolle ved de Dødes Opstandelse. En gammel persisk Berettelse siger saaledes: "Sosiosh (Perfernes Messias) stal give alle levende Mennester (i den almindelige Opstandelse) af den hvide Haoma, og derved blir de for evig Tid udødelige." Vi stal

lægge Mærke til, at Iøderne i Landflygtigheden boede mange Aar mellem Persferne, der i mange Ting blev deres Læremestre.

De gamle Wgyptere, hos hvem ogfaa Israels Born havde været til Sufe, og af hvem de havde lært faa meget, brugte ogfaa at høitideligholde Ofiris's Opstandelse ved Andelsen af Brød, der var indviet af Preften og "virkelig var blevet Kjod af Gudens Rigd." Brød og Bin blev ogfaa bragt til Templerne, fom Offergaver 1). Men meft Lighed med den fenere friftelige Nadver havde dog Mithrasdyrkelsen og de eleusinste Mysterier. Mithrasdnrfelfen, en Slags Soldnrkelfe, bar tommen fra Berferne og bar paa Beju Tid fpredt udover alle Folkeflag faa godt fom. Denne Sett bar et Slags hemmeligt Gelftab med mange Grader, hver Grad ledfaget af fvære Prøbelfer. En af deres Geremonier var ogsaa Offermaaltidet af Brød og Bin til Mithras Were. Den Indviede undervistes om, at det indviede Brød og Bin forbandt fia med hans Rigd og Blod og ftjænkede hans Legeme Udødelighed — en Opfat= ning, fom har duttet op hos flere friftne Lærere angagende Nadveren. Mange af de friftne Kirkefædre stod faa forbausede ligeover for denne Lighed med den fristne Nadvere, at de ifte kunde fortlare den paa anden Maade, end at Satan havde stjaalet den fra de Kristne og lært den til Hedningerne. Saaledes Justinus Martyr 2).

Ogiaa Græferne havde et hemmeligt Selsfab, der havde sit Midtpunkt i Demetertemplet i Eleusis. Nydelsen af Brød og Vin var Indvielsestegnet i deres Selsfab. Robert Taylor i sin Diegesis, S. 212, siger saaledes om dette: "de eleusinste Mysterier eller den hellige Nadveres Sakrament var den ærværdigste af alle Hedningeceremonier, der blev høitideligholdte hver semte Aar til VEre for Demeter, Kornets Gudinde, som i allegorisk Betydning har givet os sit Kjød at æde, ligesom Dionysos, Vinens Gud, i lignende Maade har givet os sit Blod at drifke." — "Fra disse Ceremonier er udledet det Navn, som er heftet til vort fristne Sakrament af Nadveren, nemlig "de hellige Mysterier", og ikke blot en eller to, men absolut hver og en af de Stikke, som er brugte ved vor kristne Høitidelighed. Særdeles mange af vore Udtryksmaader er akturat de samme som dem, der brugtes ved den hedenske Geremoni."

Den berømte Kirkehistoriker Mosheim indrømmer ogsaa dette, at den kristne Nadvere, saaledes som den nu i Almindelighed holdes, har laant sine Stikke og sin Opsatning ikke fra Jesu Indstistelse, men fra Hedningers nes Ceremonier. Han skriver saaledes: "den dyde Arbødighed, som blev ydet de græske og romerske Mysterier, og den overordentlige Hellighed, som blev tillagt dem, overtalte de Kristne af det andet Narhundrede til at give ogsaa deres Religion et mystisk Stjær for at sætte den paa en lige værdig Fod med Hedningernes. I den Hensigt gav de Navnet Mysterier et til Evangesiernes Geremonier og prydede især det hellige Sakrament med den høitidelige Titel.

<sup>1)</sup> Ægyptian Belief, S. 163, af Bonwid. 2) Apol. 1, Kap. LXXI.

De brugte ved denne hellige Ceremoni, som ogsaa ved Taaben, adstillige af de Udtryk, der var anvendte i de hedenste Mysterier, ja git saa langt, at de endog adopterede nogle af de Stitte og Ceremonier, af hvilke disse berømte Mysterier bestod." — "En stor Part dersor af Kirkens Gudstjeneste i dette det andet Narshundrede havde en vis Smag af Hedningemysterier og lignende dem betydeligt i mange Enkeltheder." 1)

Selv hos de irste Druider finder vi Sakramentet med Brød og Vin, under hvilken Ceremoni Præsterne var klædte i hvide Kjoler, ligesom de ægyptiske

Blisprester og ligesom mange af de friftne Prester den Dag i Dag.

Ja selv her i Amerika hos de gamle meksikanske Indianere sinder vi samme Stik. Brødet, som der blev brugt, blev bagt af Maismel og blandet med virkeligt Blod, ikke med Vin. Ppperskepresken velsignede førsk Brødet, brød det saa i Stykker og lagde Stykkerne i omhyggeligt rensede Kar. Saa tog han en Torn, løskede op med den Stykke for Stykke af Brødet og skak det i de Nydendes Mund, der aad det med Ydmyghed og Bodsærdighed, "som deres Guds Kjød". De katolske Geisklige kunde ikke forklare dette anderledes end ved atter at ty til Djævelen. Fader Acosta siger saaledes: "hvad der er det forunderligske i Satans Had og Unmasselse er, at han ikke alene i Usgudsdyrkelsen og Ofiringen, men ogsaa i visse Ceremonier har esterlignet vore Sakramenter, som Iesus Kristus, vor Herre har indstiftet, idet han i Særdeleshed har søgt at esterabe paa en eller anden Maade Radverens Sakramente, som er det høieste og mest guddommelige af alle." Den hellige Fader tænker ikke paa, at disse Stikke var til, længe sør Zesus var til. Baade Meksikanerne og Peruvianerne kaldte disse Stykker af det indviede Brød: "Bitzilipuzskis Kjød og Ben."

Vi fer af dette, at Geremonier med Brød og Vin i Lighed med den kristne Nadver var udbredte mellem de fleste Hedningefolk længe før Jesu Tid. Heraf følger og, at Jøderne, omringede som de var af mange af disse Folk, ikke kan have været ukjendte med Stikken. — Ja vi finder i det gamle Teskamente Spor af disse Ceremonier i Historien om Melkisedek, "den høieste Guds Presk", som frembar Brød og Vin som Takkesest til Gud for Abrahams Seier over Kedor-laomer, saavelsom til Abrahams og hans Folks Styrkelse. Brød og Vin var de fornemste Bestanddele af Jødernes Spise= og Drikkesser. Ved deres Paaskesest, Mindet om Udgangen af Ægypten, brugtes Brød og Vin, over hvilke man udtakte en Velsignelse. Det essæiske Broderskab, hvortil mange mener, at Iselus selv hørte, brugte en Slags Nadver eller fælles religiøsk Uftensmaaltid hver spvende Dag, og dette bestod da af Brød med Salt og Jsop, samt Vand og skundom Vin. "Ester Maaltidet", siger Filo, "følger den hellige Nadvere, hvorunder singes religiøse Hymner, omvekslende med sædelærende og opbyggeslige Taler og Foredrag."

Uf alt dette fer vi, at Jesus ingenlunde fandt paa noget nyt, da han ved det

<sup>1)</sup> Mosheim Kirkehift. andet Marh, Bart II, Rap. IV, Afd. V.

sidste Aftensmaaltid med sine Disciple brød Brødet og drak Vinen. Han tog den almindelige Jødeceremoni ved den Leilighed og knyttede dertil en særegen Betydning for sine Disciple, den nemtlig, at de skulde ihugkomme ham, hvergang de brød Brødet og drak Vinen, og det vil sige mange Gange paa Dagen. Na da han skal skilles fra dem for aldrig mere at møde dem i Kjødsskikkelsen, nu føler han en Trang til at binde sit Minde sast til sine Venner, usletteligt, og han vælger derfor de naturlige Midler, Brødet og Vinen, som de nød til hvert deres Maaltid, og som desuden havde den Fordel, at en hellig religiøs Vetydning havde været knyttet til disse nærende og sivgivende Elementer fra ældgammel Tid hos mest alle Folk. Der er ikke Tale om nogen mystisk, hemmeslighedsfuld Handling til Syndernes Forsabelse, heller ikke om en Ceremoni, der stal sinde Sted visse Dage i Menighedens Forsamlingshus. Her er simpelthen Tale om, at husse paa, hvad Jesus har talt, hvad han har været og vil være for os bestandig.

Beretningerne om Jesu sidste Raaftemaaltid er desbærre temmelig forbir= rede i det nye Testamente. Den æloste Beretning, og derfor vel den mest paalidelige, har vi hos Paulus (1. Kor. 11, 23 — 25). Han figer blot, at Jesus tog Brødet, udtalte en Takfigelse over det, brød det saa i Stykker og sagde: "tager, æder, bette er mit Legeme, fom brydes for Eder; bette giører til min Ihugkommelfe." Desligeste og Ralken, efter at de havde svift færdig og fagde: "dette Bæger er det nye Forbund i mit Blod, bette giører, faa ofte fom 3 bet driffe, til min Ihugkommelfe." Dil dette føier faa Baulus nogle Betragtninger om Selvprøvelse. Martus= og Lukasevangelierne flutter sig nærmest til denne Pauli Bereining. Efter Markus siger han dog intet om, at de fkal fortsætte med at gjøre dette til hans Ihugkommelfe, med andre Ord, han indftifter ingen Ting. Efter Lutas figer han ved Uddelingen af Brødet: "gjør dette til min Ihuakommelfe", men ved Uddelingen af Binen figer han bare: "bette er det nye Forbund i mit Blod, fom bliver udgydt for Eder!" Sverken hos Paulus eller Lukas figer han om Vinen: "bette er mit Blod!" — bet gjør han berimod hos Martus. I ingen af de tre Bereininger finder vi et eneste Ord om nogen Enndsforladelfe. Det findes tun i Beretningen hos Matheus. Inder Indvielsesordene saaledes: "tager, ader, bette er mit Legeme!" og: "brikker alle deraf; thi dette er mit Blod, det nye Forbund, som blir udgydt for mange til Syndernes Forladelfe." Det er altsaa Beretningen hos Matheus alene, at Rirken tan tlynge fig, naar man har lagt til Radberen Striftemaal og Syndstilgivelfe. Matheus bar, ligefaalidt fom Markus, noget om, at de ftulde fortsætte at gjøre dette til Jesu Ihugkommelje, altsaa ingen Indftiftelje af en varig Ceremoni. Men det mærkeligste er, at det fjerde Evangelium, nagtet det vidtløftigt omtaler denne Affkedsaften med Disciplene, alligevel itte med et Ord nævner hverken Brødet eller Binen eller Erindringsmaaltidet. Dette Evangelium fortæller tun, at Jefus ftod op og vaftede Disciplenes godder og

holdt en Rætte Taler for dem, afvetslende med Sange, hvad de tre første Evangelier og Baulus intet nævner om.

Men hvad mener nu Jesus med disse Ord, at Binen ffulde betegne det nye Forbund i hans Blod? eller hans bespinderlige Udtrit: "Dette er mit Legeme! dette er mit Blod!" Bi maa hufte paa, at vi her har med Cfterlændere at giøre, for hvem saadanne stærte, billedlige Udtryt var naturlige, hvad de itte er for os. Desuden maa bi hufte paa, at han taler til Jøder, felv en Jøde, Folk altsaa, som var fortrolige med Offerceremonierne og deres Betydning. Igjennem hele den jødiste religiøse Udvikling havde der gaaet to Retninger, der førte Ramp mod hverandre: 1) Presteretningen, der mer og mer forstenede Jødedom= men i pore Ceremonier, hvorved Presterne fit Indtægter og Magt; bisse gjorde Offertienesterne i Rerusalem til Midtbunttet af Jødegudstjenesterne; og 2) Profet= retningen, der tordnede mod Offringerne, som mod alt udvortes, og forlangte, at Bægten stulde lægges pag det indvortes, pag Hjertets fulde hengivelse til Bud. Jefus ftod her fuldstændig paa Profeternes Stuldre, og derfor tordnede ham mod alt Hykleri og aandløs Bogstav: og Formtjeneste, repræsenteret gjen= nem Fariscerne. De blodige, grusomme Offerceremonier maa have været hans milde, kjærlige Aand modbydelige. Og nu, da han ved, at han maa dø, nu er det, at han fastslaar den Tanke, at hans Martyrood stal for hans Tilhængere for bestandig afstaffe Dpreoffringerne; hans brudte Legeme og hans udandte Blod ftal for dem betragtes fom Offerlammet, der giør alle Offringer overflodige, saa at i hans udandte Blod begnndes et nut Forbund med Bud i Modiat= ning til det gamle Jødeforbund, et nyt Forbund, der ftal afftaffe alle Offringer og kun fætte Kjærlighed til Næsten som Adgangen til Guds Rige. Da for at de daglig ftal tomme ham og hans Forbundstante i Sug, er det, at han fæster sit Minde til Brødet og Binen, disse daglige Fornødenhedsartikler, der dog gjemte en symbolft Betydning i fig.

Disse Pttringer faldt saameget naturligere ved den Leilighed, fordi det var et Paaskemaaltid, hvor det flagtede Paaskelam gav ham Anledning at henspille paa Offringerne og protestere mod dem, da hans udgydte Blod nu stulde være Indgangen til et nyt Forbund med Gud, hvor man itke behøvede Blod, og fordi Paasken var Mindet om Udfrielsen fra Trældommens Land til Frihedens, liges som hans nye Forbund skulde være Indgang for dem til Aandens Frihed fra Iødedommens Bogstav og Offertrældom. Det er derfor en saa sørgelig Missforstaaelse, at Kirken har forvandlet Jesu Mindesest til netop det modsatte af, hvad han tilsigtede, gjort den istedetsor en Protest mod Offring til en virkelig blodig Offring selv. Katoliserne, ved J, lærer, at ved Indevielsen af Brødet og Vinen gjentages Jesu Offerlidelse og Død for os, idet Gud netop kræver Offerblod, at Brødet og Vinen saa forvandles til Jesu Legeme og Blod, saa at du, ved at saa den Oblat i Munden, "fæster Tænderne i Jesu Kjød," som en Kirkesader udtryster det. Lutheranerne lærer, at Jesu forklarede Legeme og Blod forener sig med Brødet og Vinen, og at du ved Nydelsen af

disse modtager en fuld Syndernes Forladelse i Kraft af Jesu Offerblod. Ulykten var den, at Brød- og Vinceremonien mindede Hedningerne, der ftrømmede ind i Kirken, formeget om deres gamle Offerceremonier, og derfor overførte de paa Nadveren sine gamle Begreber fra bisse. Nu havde de Hedningekriftne opnaaet det samme for Kriftendommen som for Hedningereligionen, idet de havde faaet en Bud, som led og bobe, og hvis Legeme og Blod de aad og drak i den hellige Radver, ligesaavel jom Sedningerne gjorde det i de eleusinfte Mysterier. Ru havde Bedningedommen intet at prale af ligeoverfor Kriftendommen. Og disse Udtruf "wede mit Kjød og driffe mit Blod", som var uvante og uforstagelige for Besterlændernes nogterne Fantaji, blev da opfattet dumt bogstaveligt og bidrog endmere at styrke benne krasse Opfatning af Nadveren. Hvad mente Jejus med at æde hans Kiød og briffe hans Blod? Jo, han mente det at tilegne fig ham, gaa op i ham faa fuldstændig, at man ligesom gjentog ham igjen paa Jorden. Naar du har forelstet dig saa i en Digter f. Ets., at du næften tan ham udenad, du tænter hans Tanter, du fægter for hans Jeer, han har været med at stobe din Karatter, jag har du ædt hans Kjød og druktet hans Blod. Jeg ftrev til en hinduift Ben, i hvis Strifter jeg var forelftet, og fom havde begeistret mig: "Jeg har ædt dit Legeme og drukket dit Blod", og han forstod naturligvis ftrats Meningen, fordi dets Slags Billedfprog er Ofterlanderne naturligt. 3 det fjerde Evangelium, i det 6te Rapitel, forklares disse Udtryk paa denne Maade som en Tilegnelse af Jesus i Tro. I den ældste Beretning bi har om Nadveren, hos Kirkefaderen Justin, bruges saa uklare Udtrok, at den katolske Rirte har taget dem til Indtægt for sig, den lutherste for sig, og den reformerte for jig. 3 det mærtelige gamle Dotument, "hvad Apostlerne lærte", som ven= telig er fra det andet Aarhundrede, finder vi en høist interessaant Meddelelse om den Tids Nadverritual, men intetsomhelft mustift deri. Itte et Ord om noget blodiat Forsoningsoffer, itte et Ord om nogen Syndernes Forladelse. tattes simpelthen for det Liv og den Rundftab, som Bud har meddelt giennem fin Tjener Jefus. Og faa lægges Ceremoniens Betydning i bet, at den afbilder Kirkens Indfamling af Sjæle til fælles Broderskab over hele Berden. "Ligesom dette brudte Brød var spredt udover Høiene, og efterat være famlet fammen blev eet igjen, faa lad din Kirte blive famlet fammen fra alle Jordens Ranter ind i dit Rige", staar der.

Harten? og er den en Belfignelse nu? I den første Tid, da Nadveren ikke var nogen Geremoni bundet til Kirken, men blev bundet til Hjemmene, da man hver Tag ihukom Jesu Liv og Død ved de fælles Maaltider, da var den en levende Magt. I Forsølgelsernes Tid, da den var et Samlingsmiddel for de mange fortrykte, hvor de kunde styrkes ved det fælles Broderskab, var den en Magt. Men nu om Dagen ved jeg ikke, hvad jeg skal sige. Min Ersaring er, at den ikke omfattes med Kjærlighed, men mere med Kædsel. Pauli Ord om at æde og drikke sig selv til Dom skaar som et Helvedesris over selve Geremonien. Det er ikke

med Hjerter glade, begeiftrebe, længtende efter Samfundet med herren, at de Fleste gaar til Alters; nei, det er med en hemmelig Gru. De maa afsted, fordi bet nu engang er en Stit, og fordi de maa gaa til Alters, hvis de vil ftaa i Menigheden. Det er med et Lettelfens Gut be reifer hjem igjen, og de tanter med fig felv: Gudftelov, nu er bet ba en Stund til, at jeg ftal affted igjen. De finere og ømmere Samvittigheder er opftræmte af disse Bauli Ord. "Er det nu fittert, at vi itte har ædt og druttet os felv til Doms? hvor rædfomt, om det ftulde være Tilfælde?" Deres hjerter har ftjælvet, da de laa paa Anæfaldet, og det ffjæbnesvangre Brød og Bin nærmede fig; tunde de bare for Stams Styld, habde mange reift fig og fingtet. Jefu Nadbere er itte bleven en Gladens Feit, men en Angstens Ceremoni, paa Grund af den theologiste Galftab, som er beftet til den. Da paa den anden Side, dette mpftifte, denne Præditen om, at Synds= forladelse skal være knyttet til Brødet og Binen, hvor har itte det bedraget mange ftore Syndere. Maar de bare for Dodastunden har hentet Breften med Satra= mentet, saa er hele deres Syndercaister strøget ud, da er de rene som Engle, hvor= mange Rjeltringstreger de end bar gjort hernede, mener de. Rirtens Nadvere har tient til at fremme og styrke dette Selvbedrag, at forhærde og berolige Syndere i beres Synder, naar de faa let kan blive tvit dem, fom ved at nyde en Bid Brod og drifte en Sturk Bin. Dette er Grunden til, at Nadverens Ceremoni er om= fattet med faa liden Interesfe af alle dem, der er tomne bort fra Ortodoksien. Deres funde Sans er oprørt over den dogmatiste Galftab, som er lagt til Nad= veren, og de har ingen tjære Minder fra den fra det gamle Land, snarere bittre. De er glade over, at de tan tafte den overbord som noget unødvendigt til Saligbed. Dertil tommer, at det, til visse Tider at samles i Kirken og nyde et Stytte Brød og dritte en Clurk Bin, foretommer dem unaturligt, og jeg figer itte noget om det!

Har da Nadveren nogen berettiget Plads indenfor de liberale Kirker? Reg tror fom min Mening, at den mere og mere vil falde bort fom Rirteffit, dog itte for at forsvinde, men for at opstag igjen i en bedre Stiffelse. Refus mente flet ikke at indstifte nogen Kirkeceremoni, som man skulde deltage i en to Ganger Maret, men han bad simpelthen om, at hans Disciple flulde ihugkomme ham, hvergang de brød Brødet. Og da hele vor Stilling netop er den at ville føre Rriftendommen tilbage til dens oprindelige Simpelhed, for Dogmatitten fit Leilighed at fortvatle den, saa maa vi ogsaa her fordre, at Nadveren igjen stal blive Sjemmets Giendom og itte Rirtens. Og bet vil simpelthen fige, at vi mindes Jesus ved vore daglige Maaltider. Der er mange, fom bøier fit Hoved og nævner Jefu Navn for Magltidet. Svis dette bare itte er en pore Bane, men virtelig ment, faa er det at holde Nadvere. Og hvilken uendelig fiørre, gjen= nemigrende Betydning fit itte Jefu Minde da, end om man gif til Alters en eller to Gange om Naret. At mindes Jefus, naar du famles med dine efter Nattens Svile, at ihugkomme ham midt i Travlheden, naar du tager din Mid= dag, at næbne hans Rabn, naar du om Rvelden efter endt Dagverk fidder rundt dit Familiebord, kunde den Skik blive levende i Kriftenheden, da fkulde det fnart se anderledes ud. Jesus blev din daglige, levende Ledsager, mindende dig om den Sandhed, at hvad der staber en Verdens Frelfer er at bengive fit Legeme og udgyde sit Blod for Sandhedens Styld, at hvad der fkaber det nye Forbund er at bære lydig og trofast mod Bud ind i Døden. Der er ingen Dom, ingen Forbandelse, ingen hemmelig Trolddom, som lurer bag Brødet og Binen eller Bandet i vore daglige Sjem. Nei, bare en ftille Sviften af Jefu Ravn og alt, hvad dermed staar i Forbindelse. "Hust, at Gud Fader elster dig, hust, at du er taldet til at være hans fande Barn, huft at leve fom et Buds Barn, at giøre Faderens Vilje, at elfte Brødrene, at offre dig felv for Verdens Bel" — det er Tanterne, der flyder som en jagte Sviften over Jeju Navn, naar vi bryder Brø= det og mindes ham. Hvis disse Tanker var levende i os og blev holdt vedlige ved vor daglige, hjemlige Nadver, ak, da vilde vi ikke lyve, ikke bedrage, ikke klore til of Benge, itte lutte vort hjerte for vore lidende Medmennester, itte støtte Uretfærdighed, itte nære Utjærlighed. Da vilde Berden forandres i hans Bil= lede, gjennemigres af hans Mand. Lad of erobre Nadveren tilbage fom Sjemmenes Giendom. Gjør hvert Maaltid til en Nadvere. Begynd nu i Dag og lad det blive en daglig Stit at mindes ham, at hvifte hans Navn ftille over Brødet, som brydes, da ftal vi fnart føle Belfignelsen deraf. Da vil Radveren blive en rigtig Jesu Mindefest, afspeilet i dit Liv og af langt dybere Betydning for dig, end om du modtager det indviede Brød af Prestens Haand.

## Lidelsens Bager.

(Langfredag.)

#### Tefft: Lidetseshiftorien.

Vi er komne til det tunge Kapitel i Verdenshiftorien, hvor Sandheden, Kjærligheden, Bekjendelsesmodet, representeret gjennem Jesu Stikkelse, forhaanes, mishandles og korssæstes af den uvidende Mængde og af fanatiske, herskesnge Prester. Jesu Lidelseshistorie er skildret i alle Evangelierne med saadanne levende Farver og dramatisk Kraft, at det hele giver et skorslaaet, men forsærdelig pinligt Villede, og maa gribe enhver uhildet Læser. Jeg har sjælden fortalt denne Historie til Børn, uden Taarer er komne i deres Dine; de gribes af Medlidenhed med den haarde Medsart, som denne skiskorie silkelse, Jesus, skal lide. Og vi Voksne — saa er det i alle Fald Tilsældet med mig — gribes af Stamfuldhed over Verdens Blindhed og Lavhed, at den saaledes kan skøde bort fra sig det bedske og det reneste, den eier. Thi det er ikke Jøderne, der her handler som et særskilt forstotset Folk, det er Mennessen et il alle Tider, som handler saaledes.

Befu Lidelfeshiftorie begnnder itte med Optrinet i Getfemanehaven eller Forhøret i Raifas' Balads; den er begyndt længe for. Den begyndte fra den første Stund, han valgte at optræde fom Reformator. Den er malende ffildret os i Fristelsen i Ortenen, hvor han tjæmper med sine egne Tvibl, om han dog er den Rette, og om han dog vælger den rette Bei; Tvivl, fom itfe blot indfandt fig og pinte ham den Bang, men fom har ftudt frem igjen ofte, tænter jeg, naar ban tjendte fig overanstrengt og modfalden; Tvivl, som huggede sine rovgridste Tænder i ham med fordoblet Styrke, da Dødsangsten tom over ham i Getsemane, og han tryglede Bud om at flippe fri for at tomme Lidelfens Ralt til Bunden. Bele hans Liv var en fortsat Lidelse, dog med fine ftolte, ftore Stunder af Glade og Triumf, naar han blev velfignet af de Spges taknemlige Dine og Ord, de fom han havde helbredet, naar han blev løftet af Mængdens Begeiftring, naar hans Disciple forstode ham. Men diese Gladesstunder var dog blot som en Drik Band i Sommerheden. Det ladftede for en Stund, men Byrden og Beden tom igjen. San faa, at denne Mængdens Begeiftring var i Grunden hul og tom, den bar ikke grundlagt paa en bundfast Tro paa ham og Overbevisning om, at han bar den gudsendte Profet; den var i Brunden bare en febering Længsel efter at fe ham lede Revolutionen, som stulde føre til Romerrigets Fald og 3øde= rigets Triumf paa dets Ruiner. Han saa, at Disciplenes Forstagelse af ham bare var glimtvis, og at den var parret med grændseløs Missorstaaelse. Hvilken Lidelfe ligger der itte i Udraab som dette: "o du vantro og forvendte Slægt, hvorlænge ffal jeg være hos dig, hvorlænge ffal jeg taale dig!" Dg det var i bisse Hander han fkulde betro sit Riges Evangelium! Spor maatte det ikte pine ham, naar de, der stode ham nærmest, hvem han daglig var fammen med, som ffulde fortsætte hans Verk, tunde tomme med flige Spørgemaal, som det om, hvem fom flulde være den øberfte i himmeriges Rige. Efter at han Gang paa Bang havde fortalt dem, at hans nye Rige bar bugget paa det indre Lib, indbefattede Broderstabet af alle gode Mennester paa Jorden, at den høieste Gjerning var den at tjene alle — da at blive overraftet med et saa smaaforsængeligt Spørgsmaal, fom om, hvem fom ftulbe være den øverfte, det maatte være fom at faa et Slag paa Munden. Befu fine Siæl frympede fig ved at møde Raahed i alle Stiffelfer, og hvor var han itte omringet af den paa alle Ranter. Svor uendelig megen Lidelse ligger der itte indesluttet i disse Pttringer i Evangelierne, at meget Folk fulgte ham, fordi de faa hans Undere og fpifte af Brødene og og blev mætte. Saalænge de tunde høfte perfoulig Fordel af det, fulgte de ham, faalænge de kunde faa fri Mad og fri Læge, fulgte de ham — fenere raabte de taufte: torsfæft! torsfæft! og udbredte Prefternes Mening, at han havde været en Bedrager.

For en Lidelse! At vide sig Verdens Læge, at have i sin Haand Midlet, der vilde læge alle Saar og Synder, stabe Retsærdighed og Fred paa Jorden, og saa at saa Haanden bortstødt, Lægemidlet vraget, sig selv overseet, udleet, haanet — for en Lidelse! At forlade Berden siddende i den samme Sump af Uvidenhed,

Fordom, Trællesind, Pengebegjær og Magtbegjær, Uaandelighed og Selvsgodhed, og have sit eneste Haab i de strøbelige Kar af Disciple, som slygtede fra ham i hans bittreste Stund, og hvoraf den bedste fornægtede ham — aa, Lidelse over Lidelse! Jesu Mishandlingshistoric er kun den ydre Slutsken paa et indre Lidelsesliv i Miskjendelse, der indeslutter en langt dybere Smerte end den legemslige under Soldaternes Hænder eller paa Golgata Kors. Den Smerte, som brænder i ham under Dødsangstens Kamp i Getsemane Have, det Stik, han følte ved Peters Fornægtelse og ved Judas formentlige Forræderi, det Lidelsesskøn, som presser sig fra hans Læber paa Korset: "min Gud! min Gud! hvi har du forladt mig!" er mere pinefulde end den svidende Smerte af Tornekronen eller af Nagslene, der drives gjennem hans Hænder. Nandens Smerte er altid større end Legemets.

Jeju Lidelse er itte noget, der er enestagende for ham og uden Sidestykte i Berden. Den er desværre et Billede af, hvorledes det nye Fremftridt altid er bleven og altid vil blive modtaget af Mennestene. Mennestene er konservative, de tlynger sig til det Bestagende, selv om det er aldrig fag raaddent, indtil det brifter af sig felv, da først fer de sig om efter noget andet. Berdenshistorien er en Rætte af Vidnesbyrd om Martyrers Kamp og Død for Sandhedens Styld og vifer of klarlig, at den Sandhed, der er uimodfigelig, og som nu hvert Barn lærer paa Stolen som sin U.B.C., har været født til Berden gjennem Smerte og Lidelfe, har toftet fom oftest Mennesters Rval og Liv. Den Gang, Beter af Abano og Gecco fra Ascoli fandt ud, at Jorden var rund, kom de Appersteprester og Strivtkloge ogsaa i Raseri. Den første undgik Straf ved at dø i Tide, den Da Ropernicus opdagede, at Jorden git rundt anden blev levende brændt. omkring Solen, faa turde han itke tomme frem med denne Opdagelse, der ftulde tuldtafte den hidtil fastflagede aftronomifte Theori, men han holdt Opdagelfen hemmelig i 30 Aar. Endelig havde han fin Bog færdig, men hvem vilde trykte den? Baade Ratoliker og Protestanter stod lige færdige til at rive den sønder, Infe Forbandelse over ham som en Gudsbespotter og nagle ham til Forbandelsens Træ. Endelig fit han Bogen trutt i Nyrnberg med en Indledning, der indeholdt mange Undftyldninger og Forbehold. Raferiet ftummede, Brefterne flog ham med Bibelen, der har været brugt som et Mordvaaben mod al ny Sandhed, Luther kaldte ham en Daare, og Baalet havde været ham vis, hvis han itte havde været lykkelig nok til at lægge sig til at dø. Saa kom Giordano Bruno, der optog Kopernicus's Ideer, men han var itte faa heldig, han blev levende brændt, udftjældt som en Kjætter og Fritænker. Men Sandheden kan itke dø, og nu tom Galilei med fin Kittert og opdagede, at Kjætterne og Fritænierne havde Ret. San opdagede desuden Jupiters Drabanter, Maanens Bjerge og Solpletterne. Raifagerne og de Strivttloge flummede og vendte fine Dine mod himlen med Sovedruften, om itte Gud vilde lade Lynet ramme denne frætte Spotter. Men Galilei mødte dem beffedent med den famme Mening fom Jefus, da han fagde: "har jeg talt ilde, saa overbevis mig; men har jeg talt ret, hvi flaar 3 mig ba."

Han bad fimpelthen fine Modstandere fe i hans Instrumenter og felv overbevije

fig om Sandheden af hans Baaftande.

De nægtede at gjøre bette, og da de omfider blev tvungne og virtelig faa, at han havde Ret, gav de sig itte - nei langtfra - har du nogenfinde hørt Theologer give fig i en Kirkedifputats? — de faldt paa, at det hele var Blænd= verk af Diavelen, for at forføre dem. Diavelen blir altid Theologernes fidfte Tilflugt, naar al anden Ammunition er fluppet op, og da føler de fig trygge; thi Diævelen lader sig itte bifputere imod, da han er en ufpnlig Baaftand. Derfor føgte ogsaa de Strivtkloge paa Jesu Tid at faa Mængden til at tro, at han gjorde fine helbredelfer ved Beelfebubs eller Djavelens hjelp. Djavelen har altid været Prefternes Ben, naar de er i Anibe. Saa blev da Uftronomerne forbudte at giøre flere Opdagelfer, og alle Univerfiteter og Søjfkoler lyftes i Ban, hvor disfe Sandheder lærtes. Den gamle Galilei blev indftevnet for en Rjetterdomftol i Rom. Dommen lød: at Galileis Baaftand om, at Solen er Midtpunttet af vort Blanetinftem, og at den itte gaar rundt Jorden, men tvert= imod Jorden rundt den, er dum, falft, tjætterft og ftridende mod den hellige Strift. Selv blev den gamle, hvidhaarede Mand, for at redde sit Liv, tvungen til at affværge fin Sandhed, og fordømme den fom Vildfarelse — et af de faareste Syn, Berdenshiftorien tan opvife. Han manglede Jefu og de andres Marthr= mod, der foretrat Rorfets Død for at fornægte Sandheden. San tan undftyldes og forstages, men ingenlunde forsvares. 3 Mar 1479 udstedte Pave Alexander den fjette, Buds ufeilbare Statholder paa Jorden efter Rirtens Sigende, en Bulle, der flog fast som evig Sandhed, at Jorden var flad og firkantet. Følgelig maatte Columbus og fenere Magelhaens, der omfeilede Forden og følgelig bevifte, at den bar rund, dømmes som Kjættere. Ja Forfølgelsen og Myrderiet af hver ny Sandhed blev formelig fra Kirkens Side fat i Syftem, da den hellige Intvifition blev oprettet Aar 1208. Spo Aar fenere holdtes et Kirkemøde, hvor alle Ronger og Regenter ved Ed forpligtede sig til at udrydde alle Kjættere det vil sige alle Jefu Efterfølgere, alle dem, der tom med nye Sandheder fra Bud til Jorden. Intvifitionen rafede med ftørre Grufombed end Jefu Bødler. "De knufte Offrenes Ben i Jernftobler, ftratte deres fittrende Rjod med Jern= troge og Tænger, afftar deres Læber og Dienlang, udtrak deres Regle og ftødte Naale ind i deres blødende Legemer. De udrev deres Tunger, ftat ud beres Dine, ubstratte dem paa Binehanten, flagede dem levende, torsfastede dem med Hovedet ned, kaftede dem for vilde Dyr, spottede deres Int og Jammer, voldtog deres Huftruer, røvede deres Børn, og bad derpaa Bud, at han i helvede maatte fuldende dette hellige Arbeide. 3 de Dage var Korfet og Pinebanken en nopløfelig Enhed. Bent over den opflagede Bibel lag Spærdet og Lænken". Dette er Billedet af, hvorledes Sandhederne fra forstjellige Hold, og itte mindft de religiøse Sandheder, har arbeidet fig frem igjennem Berden. Den Kirke, fom talder fig med Jefu Navn, har forfulgt med Bødlers Grufomhed Jefu Efter= følgere. Den burde have taldt fig Kaifastirten eller Fariscertirten, da havde den kommet Sandheden meget nærmere; thi den har meget mere af disse end af Jesu Lære. Om Jesus havde fremstaaet den Dag i Dag og ført Oppositionen, som han gjorde det i sin Tid i Jødeland, hans egen, saakaldte rettroende Kirke vilde været den, som havde staaet op imod ham, og som i hellig Harme havde sønderrevet sine Klæder og udraabt: "hvad have vi mer Vidnesbyrd behov? Jhave hørt hans Gudsbespottesse".

Hoorfor stal Sandheden her paa Jorden have flig en haard Fødsel? Thi det blir altid sandt, som jeg strev i Salmen:

Hver en Sandhed her paa Jorden fødes ei med Lyn og Torden; nei i Arybbe og paa Straa. Tiden, som ei Lyset fatter, nagler under Hobens Latter den paa Korsets Urme graa.

Jo først fordi, at Sandheden stal klares og renses gjennem Lidelfens 3ld. og dernæst fordi Mennestene elster mest det, som er tiøbt gjennem Lidelse. Gul= det maa gaa gjennem Smeltedigelen for at fries for Slagger; Diamanten faar først sit funklende, klare Skin ved at flibes paa den haarde Slibesten. mangen Sandhed, der bydes Berden, er ved fin Fremkomft blandet med Sam= tidens Vildfarelse; den er Stenen, hvori Guldet ligger indsprængt som Aarer, og fom maa tnufes i Stampemøllen, for at bet rene Guld tan files fra Slaggerne og derefter smeltes. Hvis den havde været modtaget med Jubel straks, var der Fare for, at Vildfarelserne, ber ledsagede den, var blevne flagede fast tilligemed Sandheden, ja tanfte i Tidens Løb havde overgroet Sandheden. Men naar faa det Bestaaendes Fordom og Uvidenheden, der tror sig ufeilbar, møder den, jaa begynder Kampen for Alvor. Sandheden maa austrenge sig, den maa prøve fig felv Bang paa Bang og bevife for andre ved fin egen Uimodstagelighed, at den er Sandhed. Det er vel dette, som ligger i det Johannes Døberens Ord udtalt over Jesus, at han ftal døbe med den hellige Mand og med 316. Alle, fom vil prøve at gaa i hans Fodspor, maa gjennem Lidelsens Ild for at luttres. Da det, fom tofter meft, elftes ogfaa mest. Jeg tror itte, Moderen vilde elfte fin Apfødte faa, bvis den itte bar født til Berden med Smerte. Den Bog eller den Blads, som det har toftet mest Opofrelse og Anstrengelse at naa, holdes ogsaa meft dyrebar. Dg faaledes tlynger Berden fig ftærteft til ben Candhed, fom er født gjennem Blod og Taarer og Lidelfe, fom er tjøbt gjennem Mennefters Marthrodo. Og derfor ikal ogsaa Jesu Ord, beseglede gjennem hans modige og taalmodige Martyrdød, ffinne over Berden med Solens Glans og talbe frem nne Bidner til den famme Lidelfens Ramp. "Korfet er Stjernens Grundlag; thi et Rors er en Stjerne uden Straaler", figer hammon faa fmutt, og Spotteraabene og Forbandelsesskrigene om Golgatas Kors stal opløses i Zattehymner va Loviange.

Men det Lys, ei Tiden taaler, ud fra Korsets Arme straaler, Korset blir en Stjerne ligt; gjennem Fremtids Taager blinker blodstænkt Martyrdom og vinker Tiden frem til Vidnepligt.

Hil dig, Jesus, min Forsoner, høit paa Golgata du troner, løftet over Døgnets Strid; der i Blodets røde Draaber drypper Sandheden, som raaber Vidner frem til edig Tid.

Og faa kommer Spørgsmaglet til os, jom Jesus stillede til Zebedæi Søn= ner: "tan 3 dritte den Kalt, jeg ftal dritte, og døbes med den Daab, jeg ftal døbes med?" Med andre Ord: fan du, naar Lidelsens Time kommer til dig, naar Martyrdommens 3lo brænder din Sjæl, fan du da tomme Ralten faa roligt og tjætt, fom Jefus tomte ben? Lidelfen tommer i mange Former; bet er ikte alle, der som Jesus flat kjæmpe frem nye Joeer. Den kan komme i Tab af dine Riære, i Tab af alt du eier, i Fattigdommens rædfelsfulde Pjalter, i Mistjendelse og Bagvaftelse og Forfølgelse, i Spgdom, i Fristelser, som du itte tan modstaa. Ran du da tømme den uden at flippe Troen paa Gud? fan du da seire over dine Fjender ved din indre Sitterhed og Overlegenhed, der ved, at du er den, som skal seire, medens dine seirende og hoverende kjender har tabt? Zebedæi Sønnerne svarte tjætt og raftt ja - at de vioste itte, hvad de svarte paa. Det er let not i gode, lufe Dage at fvare fickt Ja, men at ftaa i Lidelfens Ramp, naar den rafer fom hedest, det er Sagen. Bed itte om Lidelse, fremtald itte unødvendig Lidelse, som de gamle Munte ofte gjorde. Bed heller som Jefus i Getsemane: "Fader, er det muligt, saa lad denne Kalt gaa fra mig, dog itte fom jeg vil, men fom du vil". Det er faa fandt mennefteligt. Djertet trymper fig for at gaa ind i Rampen. Men Gud tog itte Ralten fra ham, han maatte tømme den, tømme den tilbunds, tømme den ligetil at tjende den Fortvivlelse at føle fig forladt af baade Gud og Mennester.

Det fortælles os ogsaa i Getsemanehistorien, at da Jesus tredie Gang havde søgt sin Tilslugt i Bønnen, uden at have kunnet overvinde sin Angest og Fortvivlelse, kom Englene til ham og trøstede ham. Engelen skal ogsaa komme til dig, du ensomme Kjæmper, om du som Jesus vedholdende klynger dig til din store Fader i Himmelen og tror, at han kan bruge selve Lidelsen i sin Kjærligsheds Tjeneste. Freden skal komme til dig i den trygge Følelse af, at have gjort din Pligt, at have valgt det rette, i den velsignede Bished, at Gud ikke kan tillade Sandheden at dø, om end mange af dens Redskaber maa dø og visne, at Blodbraaberne, der dryppede fra Lidelsens Kors, skal fremkalde nye Vidner for den korssæstede Sandhede.

Tag Korfet! Korfet det betyde, at Smerte ei kan Aanden byde; men gjennem Binslers Baande blez, igjennem Graven op mod Maalet opflyver Aanden klart omstraalet, som om af Etrens Daab den steg.

Lad os da bede om at faa være trofaste i Lidelsen, om den kommer til os, at saa ersare, at Trostens Engel med Freden fra Gud ikke er død, men lever, lever bestandig.

Getsemane Stunder — Fortvivlelsens Krampe, vig fra mig, om det er muligt saa, men kommer J — o saa lad Engelen gaa i Eders Spor med den lysende Lampe, og hviste: "bag Korset er Himlen leiret, bag Tødens Forhæng Opstandelsen venter, den lidende Seierssjæl jublende henter den Aandestare, som før har seiret".

D lad mig saa ligge stille og vente, fluttet ømt i min Faders Arme, vente paa Gaab og vente paa Barme, vente paa Staren, som skal mig hente. Og kommer saa Angskens Getsemanestund, og Bølgerne true værre og værre, o lær mig da sige med bævende Mund: "ei som jeg, men som du vil, Herre!"

### Lad os vælte Stenen fra Gravene.

/ (Førfte Paaftebag.)

#### Tetft: Matheus 28, 1-10.

Belkommen Paassedag, med Opstandelse fra de Døde! Hele Verden hungrer efter dig, hungrer efter Liv, hungrer efter Seier over Dødens Bitterhed, Seier over Stilsmissens Kval, Seier over Vinter og Kulde.

Velkommen med de grønne Spirer paa Marken, der lover Føde for mange Munde, velkommen med de bristende Bladknopper i Skogen, der maler for os det skyggefulde Løvtag, som snart skal hvælve sig over Skoggrunden, velkommen med Fuglesangen, der synger om Glæde og Kjærlighed. Ja forjæt os en velsignet Sommer med Lægedom for alle de Saar, der blev slaaede i Vinterens Løb. Nand Haab og Trøst ind i alle bedrøvede Hjerter, aand Mod og Freidighed ind i vore Sind, saa vi ogsaa med Glæde kan se en Opstandelsesdag i Møde for

vor Kirke, saa vi kan hjælpe til med at vælte Stenen bort fra de mange Grave, der dækker Skandinavernes Aandsliv.

Kriftus lag i Graven. Sar 3 fat Jer ind i, hvad det vilde fige for hans Disciple, for dem, der havde flottet fig om ham i troende Glæde, - hvad bet vilde fige bette, at han virtelig var bod? Det vilde fige bet famme fom, at han habde taget feil af sig felv, at han itte tunde være den Messias, han gav sig ud for, at han par felpbedragen, og de igjen bedragne af ham, at det Rige, de habde forventet, som han ftulde ftifte, et Rige med Fred, Glade og Retfardig= hed, et Rige, hvor himmel og Jord ligefom traadte fammen i et, det bar bare en tom Drøm — bet tom aldrig, vilde aldrig tomme; thi Mesfias var død, han, som itte ftulde tunne do. Jøderne havde nderft utlare Forestillinger om Livet efter dette. 3 de aldre bibelfte Bøger ffildres Livet i School eller Død= ningeriget, hvorhen Siælene foor, omtrent fom Græferne tæntte fig Livet i Hades, fom en glædeløs og betydningsløs Styggetilværelfe; de nægtede enhversombelft Opstandelse, hvorfor vafaa Sadduckerne, som paa Zeju Tid reprefenterede den gamle, konservative jødiste Ortodoksi, ogsaa nægtede Opstandel= fen. Den mere fremftredne Stole derimod af jødifte Tantere, der reprefentere= des af Farifæerne, de havde optaget i den gamle Jødedom ogsaa Troen paa en Opstandelse fra de Døde, ja en Legemets Opstandelse, som de lærte i den trasfefte Form; men denne Opftandelje ftulde efter deres Mening finde Sted, naar Mesfias tom og stiftede sit Rige paa Jorden, der da tillige var Verdensløbets Afflutning. Og nu bar denne Messias død, laa kold og stiv i Graven, som var luttet med en ftor Sten. Ran 3 undres paa da, at Disciplene rent lam= flagede trykkede sig sammen, raadløse, uden at have et Ord til Trøst eller Haab. De tunde itte forklare fig bette paa nogen Maade.

Saa kom Paaskemorgen. De fandt Stenen afvæltet og Graven kom. Og se, Jesus aabenbarede sig for dem, Kvinderne havde set ham, somme af Disciplene havde set ham lyslevende, og dog forsvandt han mellem dem, ret som han stod der. Men han levede altsaa, Døden og Dødsriget havde ikke havt Magt at holde ham; tanste endnu Messias vilde komme. Kan J forestille Eder den Glæde og Jubel, som maatte gribe Disciplene ved denne Esterretning fra Kvindernes Mund, der var de første til at se ham! Det maatte for dem være, som at være trukket op af Haabløshedens Afgrund til nyt, fristt Liv, som at være kommet ud af Dødens Baande og givet ny Livstrast og Livsmod. Ja det var saa utroligt glædeligt, at Tomas turde ikke tro paa det, sørend han selv saa.

Jeg har før talt om, Benner, at der i det nye Testamentes Beretninger om Opstandelsen, de eneste vi har, er en mærtelig Forvirring, som det er temmelig umuligt at rede os ud af. Men en Ting staar vis for dem alle, trods de indbyrdes Modsigelser, og det er, at Jesus virtelig opstod, virtelig levede og aabenbarede sig for dem, enten dette nu var en legemlig Opstandelse eller en blot aandelig Opstandelse i samme Form som vores alles Opstandelse, naar vore Sjæle, som hans, har naaet Fuldtommenheden. Jeg vil itse berøre disse Mod-

figelser i Dag, jeg vil ikke gaa ind paa nogenslags Kritik; jeg vil simpelthen tage Paaskeevangeliet om Englen, som væltede Stenen fra Graven, saa Døden og Graven maatte give sit Bytte fra sig til Livet, og anvende dette som et Billede, der gjælder for os; et Billede til Opbyggelse for alle Kristne til alle Tider.

Bi Kristne tro, at vi eier en Guist af Gud i os, at vort Liv har Gud til Rilde, og at vi derfor er udodelige. Hvorledes vor Sjæl er bleven til, det ved vi itte; hvor den gaar hen, det ved vi itte, men vi ved, at den lever trods Legemets Dod, og at Gud forer den til fin Bestemmelse, fordi den er udgaget fra ham. Bi kan ikte bevise Sjælens Etsistence eller dens Udodelighed mathe= matist; men vi tror det, fordi det er et Rrav i vor Sicel, og fordi vi ser, at alle Folkeslag, som er batte en Grad over Dyrene, har fordret denne Tro, har udformet denne Tro i de mest fantastiste Stittelser. Bi tror derfor, at denne Sjæl eller Nand, hvad vi vil kalde den, er noget forftjelligt fra Legemet, ftjønt inderlig forbundet med det hernede, at den altjaa, nagtet Legemet nedbrydes tilfpneladende ved Døden, dog itte nedbrydes med det, men opstaar af Legemets Ruin og føger hen andre Steder, hvor den fan fortiætte den Udvikling, fom er begundt hernede i Legemet. Ween netop fordi vi tror, at hvad vi kalder vor Mand, er en Gave, om vi vil, en Del af Guds egen Livstraft i os og er fat til Legemets heriter og Styrer, netop berfor er den god i sig jelv, er beftemt til at lofte Mennestet, som Hebræerbrevet siger, over Englene. Den er bestemt til at fylde of med Renhed, med Godhed, med Hellighed, saa denne Aandens Svihed og Herlighed straaler ud igjennem Legemets Former, gjennem de Infende milde, andagtsfulde Dine, gjennem det fjærlige Smil, gjennem et helfigt, ffjønt Legeme, ja faa Legemet bliver, som Paulus udtrykter det, den Hellig= aands Tempel. Bi felv flulde være fyldte med bare godt, og vort Liv flulde være fyldt med bare godt. Det er vor Bestemmelse, vort Joeal, Buds Mening med os. Nu tror vi Kriftne om Jesus af Nasaret, at han har naget dette Maal; vi tror, at hans Siæl var fom et Speil, der opfangede Straaler af Buds Berlighed og lod dem ffinne for Berden; bi tror, at han ved fin ophøiede Lære og ved sit opoffrende Kjærlighedsliv vifte, at Bud talte og levede i ham; vi tror derfor vafaa, at hans Sjæl itte fom vor maatte gjennemgaa Grader af Udvitling, forend den tunde gjenforenes med fit Ophav; men at den bar færdia til at opftaa fra de lavere Mandeegne, hvor man endnu maa gaa i Stole og udsone Følgerne af fine gamle Synder, færdig til at aabenbare fig for sine Disciple som Seierberre og faa fare til himmels, det vil fige at optages i den hoieste Salighedegrad, ber ogsaa venter os, naar vi en Gang er blenne som han-Naar det nye Testamente derfor bruger Udtryk, som at Kristus fkal opstaa i vore Sjerter, faa mener det, at Godhed, at Renhed, at Rjærlighed fal fan Magt i os til at overvinde alt ondt. Kriftus er for de Kriftnes Tro bleven Menneffet, fom har naget fin Bestemmelfe, og naar man berfor figer, at Rriftus ligger død og fold i dit Hjerte som i en Grav og venter paa Opftandelse, saa menes

dermed ganfte nøgternt, at du itte folger dit Rald, at bu itte lader Gudelivet faa Magt i dig, at du trodfer din Bestemmelse. Svor mange er det itte Tilfælde med? hos hvor mange ligger itte Kriftus stiv og told i deres Hjerte; bet vil sige, Aanden, de fit fra Bud, sover istedetfor at herste, ligger tilfpneladende bob og ftiv, mens Legemets Drifter og Indftydelfer raaber, og Stenen, fom ligger boltet for Graven, er Ligeanldighedens ftore Sten. Jeg vil ifte novne be mange andre ftore Stene, fom ligge boltede for Gravene, faafom Mord, Bor, Løgn, Forbrydelfer; men jeg vil holde mig til den, fom er den alminde= ligste og i Grunden den farligste, fordi den fer uftyldig ud, fom om den flet itte bar nogen Forseglelfens Sten, Ligegyldigheden. Jeg tjender hundreder af unge og ældre Mænd og Kvinder, som flet ikke er onde, de er som Folk er opfplder beres baglige Gjerninger ngiagtigt, og bog har itte Budslivet nogen Magt over dem, dog ligger Jesus ligesom frinlagt i deres hjerter. De nægter ham itte, de gaar deres regelmæsfige Gang i Kirten, men mere fordi det ffal faa være, af gammel Bane. Kriftendommen, deres Tro, har itte foldt dem med Begeistring, bar itte trængt igjennem hver Nerve i deres Sjæl, er ifte Dripfraften til deres Sandlinger, er itte Lyset og Blæden i deres Sjem og beres daglige Liv. De sender itte jevnligt fin Tante op til Bud i Simlen, eller fin Tat eller fin stille Bon, de tager itte Bud med fom den altopinjende Kattor, som deres Raadgiver og bedste Ben, der daglig er hos dem og om dem, og i hvem de lever og gander og røres. Dette var det, Kriftendommen vilde være for et Menneste, hans Trøst, hans Lys, hans Blæde; dette betyder det, at Jefus Rriftus, Godhedens, Renhedens, Gudfortroftningens Ideal, er opftaget i hans hierte. Om jeg kunde faa væltet benne Sten af Gravene, faa Jejus tunde opstaa i Eders Hjerter! Jeg er vis paa, jeg tunde gaa fra Mand til Rvinde, Banterad paa Banterad nedover, og hvis jeg kunde se dem ind i Hjertet, vilde jeg finde mange bra Folt, saa taalelig retstafne, saa passe audfrnatige, fom det hedder, men yderst faa, over hvem Kristendommen havde taget et faadan Herredømme, at den var bleven deres altbeherstende Livsmagt, poerst faa, hoor Dinene Infer, og hiertet fpldes af stille Fryd, fordi de er Rriftne, pderst faa, hvem det er magtpaaliggende at være Kriftne, saa magtpaa= liagende, at de for at naa det vil offre alt. Naar det kommer til Stykket, er en ny hat eller Rjole, et Tillag af 10 Daler Maancden i deres Con, mere væfent= ligt og fulder dem med ftørre Liv end deres Rriftendom. Det er dette, fom er et af be ftore Samfundsfaar, den Ligegnldighed, hvori Kriftendommen holdes. Den tages ind med i Rætten over Livets Nødvendighedsartifler, men fun sideordnet med Sutter og Raffe. Strivning, Regning og faa lidt Kriftendom, fom det hedder i "En glad But", iftedetfor at Kriftendommen ftulde være den alt= beherstende Magt, der tog Kommandoen, saa at alle andre Krav maatte boje fia for bens Love. Da hvorfor ftulbe bette være faa meget at eftertragte? jo fordi beri bestaar den Enteltes og Samfundets høieste Lytte. Raar en Runftner i Ler eller paa Lærred, eller en Digter i sit Digt, bar faaet udformet, hvad der levede i hans Sjæl, ligesaa fyldigt, som han tænkte det, da gribes han af Stolts hed og uendelig Glæde. Men mon denne Glæde kan bære ftørre end den, et Menneste maa føle, naar bet udformer fig felv i Lighed med Guds Tanke, naar det føler, det votser og stiger opimod fin himmelfte Bestemmelfe, naar det føler Glæden i Gud ftærkere Dag for Dag. Der er ingen Lytke paa Jorden, der kan fammenlignes med den Kriftnes Lyfte, i hvem hans Tro er bleven en Livsmagt; thi han er bleven ufaarlig, itte faa, at han itte fulde føle Lidelfe og Smerte, men denne har itte Magt til at bryde ham ned; thi han har lagt Tyngdepunktet af sit Liv i Himlen og ikke paa Jorden; han tror paa Livets Seier over Døden. paa Gjenfyn og Gjenforening af alt tabt. Kan nogen Lytke fammenlignes med den, der kan juble som Baulus: "Død, hvor er din Braad; Helvede, hvor er din Seier!" "Jeg er vis paa, at hverken Død, ei heller Liv, ei heller Engle, ei heller Tyrftendømmer eller Magter, ei heller det Nærværende eller Tilkommende, ei heller det Hoie eller Dybe eller nogen anden Skabning fal kunne ftille os fra Guds Kjærlighed i Krifto Jesu, vor Herre." Eller vilde det ikke være værdt et Forføg at tunne leve op til det, fom det gamle Brev til Diognet figer om de Kriftne paa hans Tid: "de er i Riødet, men de lever ikke efter Riødet. De henlever deres Dage paa Jorden, men de er Borgere af himlen. De lyde de forestrevne Love, men paa samme Tid overgaa de Lovene i deres Liv. De elster alle Mennester og er forfulgte af alle. De er fattige og dog gjør de mange rige; de mangler alle Ting og dog har de Overflødighed paa alt; de spottes og dog velsigne de; de fornærmes og gjengjælder Fornærmelfen med Agtelfe; de gjør godt og dog straffes de, som de der gjør ondt." At Benner! om jeg i Dag paa Baaftedag, paa Opstandelsens store Dag, tunde faa Eder til at tro paa et Aristenlivs Lytte, saa Aristus, Guds Renhed og Godhed, maatte opstaa i Dag i Eders Hjerter for saa at beherste hele Eders Liv. At I tunde lære at overgive Eder helt til den Gud, som elfter Eder, og som har sendt Jesus af Rasaret til Eder, for at han ftal føre Eder frem paa den ftore Opstandelsens Bei til Seier. ta da vilde Hjemmene blive lyfe og venlige trods Sygdom og Sorg, som kunde fylde dem, da vilde Lovsang lyde ud fra dem, da vilde Forældre og Børn flutte fig sammen i Forstagelse og Kjærlighed, da vilde Drit og Stjenderi og ftng Snat og al Raahed være banlyft.

Gud, min Gud, om jeg skulde opnaa at se den Opstandelse bare med et eneste Hjem, som før har været tynget ned af Raahed eller Verdslighed eller Ligegyldighed! Hvilken Glædens Dag for mig og for os alle. "Der er mere Glæde i Himlen over en Synder, som ombender sig, end over ni og halvsemsindstyve, som itte har Ombendelse behov." Ja den Opstandelse i et Mennestes Sjæl, naar han vender sig fra Mørtet til Lyset, fra et vildt Liv til et fredeligt, gudhengivent Liv, den er vel værdt at prise; det er en Forvandling som fra Js til Varme, som fra Død til Liv. Han er gjengivet Menneskesamfundet, og istedetsor at tumles mellem vilde, ukontrollerede Drister, istedetsor at sønderrives af Sampittighedsnag, der skal overdøves af Glassenes Klirren og vilde Hyl af raa

Kammerater, har han nu Guds Aands sagte Hvisten i sit Indre, har han Fred, kjøbt igjennem Angerens Taarer, har han Guds egen Braad, der jager ham frem til at indhente det forsømte, til at udsone det syndede, til at blive værdig sin nufødte Lykke. Bed, at denne Opstandelse maa blive mange til Tel, arbeid for, at denne Opstandelse maa blive mange til Tel, at Ligegyldighedens Sten maa væltes fra Gravene, hvor Gudslivet slumrer, og dette opstaa i al sin Herligshed og søde Lykke.

Men for at man stal kunne vente denne Gudslivets Opstandelse i de enkelte Hjem, hvor det endnu ligger koldt og stivt, maa Kirkesamfundene gaa i Spidsen, maa den rette Kristendommens Aand seve under de prægtige Stenhvælsvinger af de rige Kirker, som reises, maa Misundelsens og Missorskaaelsens og Fordommens tunge Sten, der ligger over Kirkesamsundene, væltes af ved vort Aarhundredes Lysengel. Ja om Fordommens Sten kunde væltes tilside, og

Kiærlighedens, Toleransens Jesus opstaa i Kirkesamfundene!

Endnu sover han Dødens Coon berinde i den tolde, dogmatifte Stengrav, endnu fer de forifiellige triftne Samfund paa hinanden med had og Fordom= melfe mere end med Riærlighed og Forstagelse, men naar en Bang den jande, frigjørende Rriftendoms Engel tommer og vælter denne Aarhundreders Sond fra Graven, hvor de har ffrinlagt Jeju Kjærligheds Lære — da vil Lutheraner og Ratolik, Presbyterianer og Unitarier, Methodist og Universalist, Baptist og Adventist rætte hverandre broderlig Haand og tappes om, hvem som tan gjore meft godt i Berden, hos hvem Jesu Mand i Sandhed er opstaget, den Mand, der vil læge og trøfte og reife det faldne og befri det læntebundne. 24 venter pag den Dag, som paa en Kirkens Baafkedag, som en Opstandeljes Geft for bele den kriftne Berden! Itte saa, at noget Samtund ftal winges at gibe op noget af fit færegne, faalænge det anfer dette for Sandhed, men de ftal, trods fit færegne, anerkjende det fælles og lære at se over fit smaa særegne til det store fælles, lære at se, at Regubuen netop er stjøn ved sine mange Farver, at den Bro, der spænder fig fra Jorden til himlen af de mange fromme Mennefters Tro og Bøn, netop er ffjøn bed fin Mangeartethed i Farve og Solbrydning, og at den dog hos alle munder ud i det famme, i Guds eget Fang fom al Ctab= nings Rilde.

Og vi venter paa en Opstandelse ikke alene af Kirkesamfundene, men og af Berdenssamfundene; thi endnu ligger Jesus kold og stiv mellem os. Kristensdommen er ikke bleven den reisende, den belivende Livsmagt, den føles endnu ikke, som Digteren Welhaven siger: "igjennem Folk og Stat, som alle Magters Overmagt". Der er Sygdomme mellem os, Samfundssygdomme, ukriskelige Samfundssygdomme. Naar vi ser, hvorledes Land reiser sig mod Land, og de Tusinde myrdes og ødelægges, Familiers Lykke og Landets Belstand trampes under Fod; naar vi ser Arbeiderhorder, drevne til Fortvivlelse af Sult, sare om og stikke Fabrikter i Brand og ødelægge Giendom, uden at tænke paa, at de derved ødelægaer sig selv og sin egen Fremtid, naar vi ser Millionærerne paa

den ene Side bruger Tufinder paa en Dag uden at bruge fin daglige Fortjeneste op, mens andre fulter ihjel, uagtet de arbeider til de stuper, da ffriger disse Forhold op til himmelens Gud om hevn, da prædiker de fag høilydt, som noget kan prædikes, om at Krifti Aand ligger ftrinlagt i Samfundene, itte har Magt over dem, at vi trænger en Opstandelse fra de Døde. Naar Krig og Mulighed for Rrig er ophørt, naar Forholdene mellem Kapital og Arbeide er fornuftigt udjevnet, naar den gabende Kløft mellem Fattig og Rig er udfyldt, naar Grændser er fat for Rigdommens Overgreb og Dyngen op paa een Haand, naar Frihed, Lighed og Broderkjærlighed er den ledende Aand i Samfundene, da, ja da er Jesu Aland opstanden, da stal vi til at feire Baaste i Birkelighed og ikte bare i Haab, da ftal det blive godt at leve paa Jorden. Men hvem ftal tomme og bælte Stenen fra Graven? hvem ftal være den himmelsendte Lygengel, der gjør dette Arbeide? Det stal ingen entelt Mand og Rvinde bære, men Sam= lingen af dem alle. Det ftal du være og jeg og de mange andre, hos hvem Beju Mand er opstanden, og for hvem den har aabenbaret fig. Alle gode Arbeidere for Lnjets Sag her paa Jorden er Lysengle, der er med at bælte Stenen fra Graven, hvor Sandheden og Godheden ligger tilfnneladende døde. Dg dog tan bi fige, at Ensengelen er een, nemlig Guds Aand, Guds Aand, fom taler og virter gjennem mennestelige Redstaber. Det er Mennestene, fom ftaber fin egen Fremtid; det er den Mand, fom raader inden Mennestebeden, der fkaber Fremtidens Former og aandelige Luft. Do hvis den Aand, der smelter haarde Hjerter og begeistrer Mennestene til at elste hverandre og dele med hverandre, blir den raadende i Samfundene, da vil ogfaa efterhaanden Stenen væltes af, der nu forsegler Godhedens Grav, og Jesu Aand vil opstaa af Graven, og Mismod vil forvandles til Fryd og Jubel. Zeg hilfer den Fremtidens Baaffedag med Haab! Lad of arbeide for, at den tan tomme, felv om vi itte ftal opnaa at fe den. Lad os begynde i det smaa. Lad Zesus opstaa i vore egne Hjerter, lad hans Aand være den raadende og ledende i vort daglige Liv og i vore Handlinger, lad of gjøre hvad vi fan i vore Rredfe, og disfe Rredfe ffal sprede sig videre og videre udover og til sidst blive en Folkemagt, der skaber Fremtiden. Lad os itte mistrofte de smaa Begyndelfer. Lad os felb bære Lpsengle — udruftede med Herrens Mand, handlende i hans Rraft, og Stenene ftal væltes fra Gravene, og Samfundets Baaftedag ftal være nær. Og da, naar bele Jorden er gjenfødt i Jefu Mand, naar Mesfiasriget er kommet paa Jorden, ba tan vi juble med vor Digter Wergeland:

> Mennestets mægtige Aand nu føler ei mere fit Kjød og Blod fom Lænke om Haand og Bolt ved Fod; fom Fuglenes Fjære, fom Rosenblad Dragt

fun føler det Legemets Magt.
Sandhedens Dag,
Pligternes Røster,
Frihedens seirende Vingeslag
over forræderste Lyster
fylde dets Pande, dets Tempeltag,
mens stille og mild
i Hjertet brænder
Brodertjærligheds himmelste Id,
straalende ud i fremratte Hænder.

# Det evige Foraar.

(Unden Paaftedag.)

Tefft: Bræd. 1, 4-10.

Belkommen hid til Opstandelsens store Fest! velkommen til den Dag, da hele Naturen svinger sin Haabets Fane, da Safterne alt er begyndt at gaa, Jslænsterne løsnede, det bundne Liv begyndt at vaagne igjen, da alt, alt tegner sig til Glæde; Barme kommer, Lys kommer, Fuglesangen kommer. Kjærligheden skal snart seire sin Høisest; der bygges Rede; Blomster, Træer, Insekter, alt levende formæler sig, elster, lever, nyder, skaber en Opstandelse omkring sig i nye Bæsner, som sødes, lever og dør i samme Aredsløb, mens op af deres Grave skyder nyt Liv, nye Tanker. Den som tvivler paa Opstandelsen, tvivler paa sig selv, paa sine egne Sine, paa hvad han daglig ser rundt omkring sig i Baaren, hvor det vrimler af Opstandelsens Undere.

I vide, at Iøderne feirede Paasken som Mindefesten om deres Opstandelse til et Folk, om deres Udgang fra Trældommen i Egypten til Friheden i Ranaan, gjennem Bandringen i Orkenlandet. Men for os Kristne er denne Paaskesest bleven af uendelig dybere Bethdning; thi den er Mindesesken om Menneskeaandens Udgang fra Legemets Egypten til ædlere, triere Former for Sjælen, hvori den lever sit udødelige Liv, Udgang fra Trældom til Frihed i en dybere Bethdning. Den er i Kraft af Jesu Opstandelse en Forvisning til Menneskeracen, at den ogsaa skal opstaa som han, og fare til Himmels som han, og sidde hos Gud Faders høire Haand som han, med andre Ord, at Sjælen skal itse kunne holdes af Dødens Baand, men stige op mod Herligheden, op til Foreningen med Gud. naar den som hans har naaet Fuldkommenheden. Lad os da i Dag samle vor Tanke om Opstandelsens glade Undre, der som en hemmelig Ratursov gjennems bæder alt skabt, og lægge til Grund Bjørnsons herlige Opstandelsessalme: "Ære bet evige Foraar i Livet".

Were det evige Foraar i Livet,
Som alting har ffabt;
Opstandelsens Morgen det mindste er givet,
Kun Former gaar tabt.
Slægt føder Slægt,
Stigende Evne den naar;
Art føder Art
I Millioner af Aar. v
Berdner forgaar — g opstaar.

Were det evige Foraar i Livet, som alting har fabt! Ja det er fandt, Were det! Men jeg har Lyft, Benner, at begynde endnu et Stridt forud og fynge: "Vere Gud Fader almægtig, fom har fabt det evige Foraar i Livet"; Vere ham, den evige Aand, fom er Kildespringet til alt Liv, fra hvem Lys og Livstraft udstrømmer som fra en evig sprudlende, forfristende Rilde, og til hvem Livet ftal vende tilbage. Bjørnson synger i denne Salme tun det, som han fer, Rjendsgjerninger synlige for vort Die. Bi tan itte fe Gud, men vi tan fe den sprudlende Livstraft, Foraarslivstraften, den stabende i alt levende, derfor begynder han med den, finger dens Were fom det herligste, hemmelighedsfuldefte vi eier, og overlader hver at tænke videre tilbage, fra hvem igjen denne Livskraft, dette evige Foraar i Livet, tommer. Men vi Kriftne, som med vor Tro omfatter en levende, personlig Aland bagom alt fabt som dets første Harfag og Rilde, vi træder endnu dette Stridt tilbage og fynger den personlige Buds Pris, som al Tings Ophav, der gjennembæber Straget og Bladet i Stogen, Fiften og Fuglen, Dyret og Mennestet. Za Were ham, som har ftabt det evige Foraar i Livet, og fom har habt en faadan uendelig Rjærlighed og Omforg, at end ikke det mindfte, end itte det, som er ufpnligt for vort Die, er undtaget fra Opstandelfens ftore Morgen. Er itte det forunderligt, vidunderligt, Benner, der er intet, fom i Grunden dor; bet bare bytter Former, det gaar over i andre Tilværelfer, det ftilles i fine Sammenfoininger og flyver frit hvert til fin Rant; men det lever ligefuldt; itte et eneste Fnug af det, som en Bang har været til, ophører, men det sever fremdeles, uagtet det kaldes dødt, sever i andre Den eneste, som dør, tan vi sige, er Døden; thi den blir altid opflugt af Livet, og bet, vi falder Død, er tun en Overgang til unt Liv. Selv det hus, som brænder til Ufte, er itte dødt og borte, men hver enefte Flis af den brændte Bed lever, er ganet over gjennem Ildens og Røgens Forvandlingsproces til andre Former. Sufet er opftanden i Luftens Basarter, indjuges derfra i andre Gjenstande, nærer og mætter disje. For et forunderligt Rredsløb. Det mindste og det ftorfte er fammen om denne Fodningsproces og Opstandelsesproces gjennem Døden, og ved at opstaa i andre Former, faber og nærer vi disse og gjør dem iftand til at leve sit selvstændige Liv, og Forffjellen mellem levende og dødt blir flydende; thi det levende fødes og næres af det døde. Se paa Bladet, som visner, det lægger sig sagte ned ved Foden af Træet, fom fødte det og gav det Næring, og nu opløses det til Muld

og giver fit eget Legeme fom et Offer for at bidrage fin Draabe Næring til Græsset eller Trærødderne. Ge vort eget Legeme! det lægges i Jorden, og Jorden opfuger det og udnytter hver eneste Trevl af det til at give andre Bæsner Lib og Næring, der er forbundne med den fælles Moder Jord. Blomfterne faar fit, Græffet faar fit, Luften faar fit. Legemet, fom bi faa bet, er forsvundet, og dog lever hver Trevl af det i andre Former, og disse Former træder ind i andre Bæfener, fom derved næres og ftyrtes i fit Liv. Jeg læfte en Gang om en Preft i Ditstaterne, som havde været meget eliket. San blev begravet vaa en Blet, han havde havt meget tjær, og et Frugttræ, jeg tror det var et Rirjebær= træ, blev plantet paa Graven. Det Træ trivedes faa mærtelig godt, stod altid frodigt og ftertt, og bar ffinnende røde Bær. Graven var efterhaanden bleven glemt og indlemmet i en offentlig Have, hvor glade Børn fprang omtring, og de pluttede de røde, faftige Bær og pluddrede og legte over den gamle Prefts Ben. Saa tom en Tid, hvor der vaagnede not Liv i Menigheden, den begondte at værne om sine Minder, og det blev foreslaget og antaget, at Levningerne af den gamle, wrede Prest stulde flyttes over til deres Kirkegaard, for at de tunde have ham mellem fig. De grov forsigtigt under Træet, fandt virkelig Riften, men Trærødderne havde kilet sig ned i den og sprængt den og foldt den, og den gamle Prefts Legeme var forsvundet, ikke en Trevl igjen — og dog ikke forsvundet; thi det var opstaget, opstaget og levede i Træets sterte Stamme, i dets tætte Blade, fom havde givet faa mange Stygge, i de hvide duftende Blomfter, i de ftinnende Bær, der bød fin røde Mund til de pluddrende og legende Børn, ja den gamle Prefts gamle Legeme levede i Børnenes varme Blod, de fom havde fpift af disfe Bær. Ja "Opftandelsens Morgen det mindfte er givet, tun Former gaar tabt". Da paa denne Lov om Død, som ingen Død er, men tun en Opstandelse i nye Former, paa denne Lov er hele Univerfet bygget. Dg denne Opftandelfe af det gamle i nye Former er ikke blot en Gjentagelse af det gamle, men den er en Opstandelse til altid finere og bedre Former, den er enlldvifling fremad.

> Slægt føder Slægt, ftigende Evne den naar; Art føder Art i Millioner af Aar. Berden forgaar og opftaar.

Videnskabsmanden Darwin har godtgjort, at det er altid de fineste og dygstigste Eksemplarer af en Art, som lever over og forplanter Arten til at naa et Trin høiere op. De grovere Dele af Legemet omsættes gjennem en Række Opstans delser til at forøge de sinere Dele, det mere kropslige til at øge det aandelige.

En Ven af mig git en Gang en Fodtur med Professor Ernst Sars. De havde faaet til Fører en ung, kropslig stærk Bonde, som især havde nogle krafstigt udviklede Ben. Længe gik Professoren og saa beundrende paa hans muskuløse Lægge saa sagde han: "hvad skal der ikke blive af det norske Folk, naar disse Lægge blir omsat til Hjerne". Der sker en Omsætning gjennem Opstandelsernes Natursov fra Lægge til Hjerne altid. Naturen skræder ester sinere og sinere

Former. Slægt efter Slægt kan udvikle sine Hjerner og dermed Organet for Tankens Virksomhed til større og større Finhed. Det gaar ofte paa den raa kropslige Styrkes Bekoskning, men hvad der dør styskevis af det ene, opstaar stykkevis i det andet. Sammenlign forrige Tiders Barbari med vort Narhunsdreds Oplysning og Tørst efter Kundskab, og se Forskjellen! Hvor er ikke Slægten udviklet til stigende Evne! Og hvad er Slægten? det er de tusinde, de Millioner enkelte Sjæle og Kroppe, som er Opstandelsens Frugt af forgangne Slægters Urbejde. Det hele er som en Jakobsskige op mod Himlen. Slægt staar paa Skuldrene af Slægt, og naar saaledes lidt højere op end den foregaaende; vore Børn skal rækte længere, end vigjorde, fordi deres Samtid har Betine gelser og Evne til at afdækte mangt, vi ikke vidste. Det er, som jeg skrev i en Salme:

Og fremad gaar det, evigt, evigt frem, og hjemad gaar det, evigt, evigt hjem; Slægt løfter Slægt, faalænge til vi naa at favne dig, vor Gud, der i det Blaa.

Der er mange enkelte Slægter naturliqvis, om hvem dette ikke gjelder, mange enkelte Slægter, som er sit Opstandelses Rald utro, og bringer Slægten ned i Stedet for op. Beg mener dem, som enten ved Drif eller Udsvæbelser odelægger sit eget Legeme og fin egen Nand og forplanter utallige Spadomme ind i fine Born, for at der fra dem igjen fal udgaa en fvag, fortrøblet Slægt, der bare lægger Hindringer i Bejen for det heles Lækst. Eller jeg tænker paa dem, der ved flet Moral og raa, lav Tænfemaade har nedværdiget fin Aand og forplantet disje fin Nands Sygdomme ind i kommende Slægter, for at disfe ftal forføre atter andre til at være sit Opstandelses Rald utro. Disse Mennester og disse Slægter tan vælte mange Stene, mange hindringer i Beien for Mennefte= flægtens Udvifling, men de kan itte stoppe det store Triumfens Tog, som fkrider uftandseligt frem i Kraft af den Livsens Nand, det evige Forgars Seiersspirer, der er nedlagt i den fra Gud; thi det gode skal altid overleve det onde, det spge og dagrlige ffal tiæmpe en Stund for fin Tilbærelse og sag gag til Grunde for at opstaa i Former, der er ustadelige for det heles Bætst. Men Unsvaret har bi, Univaret for, at vi itte har bidraget vor Stjærv til det Eviges Bætst, men tvert= imod gjort, hvad vi har kunnet, til at standse Buds Verdensplan. Det staar derfor for mig som en Forbrydelse, en Forbrydelse jevngod med den at myrde og at ftiæle, dette at sætte Børn ind i Berden, naar man enten lider af legemlige Snadomme, der tan forplantes, eller er aandelig nedbrudt, en halvt fløvet Idiot. Det er en Forbrydelse mod Slægten, en Forbrydelse mod Baafkens Ide, mod Op= standelfen, idet man tvinger ind i den en Rætte af Opstandelfer til det Onde, tafter ind i Blomfterhaven en Mangde Ugrasfrø, der ftal fremkalde en heftig Ramp, naar Ugræsset vil føge at toele den gode Sed. Det er itte alene en Forbrydelfe mod Slægten, det er ogsaa en Forbrydelse mod det Barn, som sættes ind i Berden med Betingelser for at hindre det Godes Bætst, og fom maa benflæbe et kummerligt Liv uftyldigt, blot fordi letfindige Forældre itte har tæntt en Gran over deres Forpligtelser mod Slægten. Dette Ansvar ligeoversor Slægten, ligeoversor Opstandelsens Naturlov, er itke tilstræktelig vaagnet for vor Bevidsthed. Her er jo Kvinder, der føder Børn, og en Maaned efter dør af Tæring; her er Familier, som sætter ind i Verden det ene idiotiske Barn efter det andet. Hvad stal disse ulykkelige Stakler være til, som aldrig har begjært at leve? Deres Liv er en sammenhængende Lidelse, de bringer kun Plage og Lidelse over andre, de sylder Idiotanskalkerne og Faktighusene; Samsundet maa betale for dem, maa indespærre dem, for at de skal gjøre saa liden Stade som muligt. De søder ikke Slægt, som naar "stigende Ævne"; de sinker Fremgangen, de forgister Tilværelsen. Og dog gaar det frem, altid frem, der sindes ikke den Magt, som kan skandse Opstandelsens mægtige Kredsløb: i Millioner af Nar, Verdner forgaar og opstaar.

Intet saa smaat, at ei sindes et mindre, Ingen kan se; Intet saa stort, at ei sindes et større borten sor det. Arhbet i Jord, Bjerge jo bygge det kan. Støbet, som so'r, eller det skyllende Sand Riger har grundsagt en Gang.

Hvor uendelig fint er ikte denne Opstandelsens Naturlov udarbeidet ned til det mindfte, det ufpnlige. Den famme Stignhed, den famme Rjærlighed og Ombu. Reg saa en Gang giennem et Mitrostop disse Væsener, som de Lærde itte ved rigtig, om de ftal henføre til Planter eller Dyr, de faataldte Alger. For en Stionbed! Deres Former faa fint udarbeidede, som om den ftorste Runst= ner ftulde have meiflet paa dem i Aarevis, intet Brud, intet halvt, alt udført med den samme Mefterhaand, regelmæssigt, fint som det fineste Broderi. Da at tænke fig, at al denne ødsle Fantaji, al denne ømme Rjærlighed er spildt paa Bæsener, som vi itte ser, som vi fluger og dræber daglig i Tusindevis i vort Drittevand, i vor Føde; - at den famme Opstandelfens Naturlov, der giælder os, ogfaa gjælder dem, ja gjælder dem endnu stærtere end os, idet Formerelsen er faa uhnre, - ja det har grebet mig faa dybt, at jeg ved ikte Ord for det, det bar foldt mig med en saadan hellig Beundring for den store Bygmester, som har howlvet himlen og rundet Jorden, at jeg tilbedende knæler for ham, fom har fkabt det evige Foraar i Livet. Da disse Millioner af uspulige Læsner af smaa Tilværelser har offret fit Legeme til den store Opstandelse; de har lagt Rpa til Rng, ligefom og Millioners Millioner af disfe Smaadnr og beres hufe nu er Grundvolden for Lande og Riger. I har hørt om Koraleer. Det er Smaa= dyr, fom Slægt efter Slægt har higet op mod Lys og Luft, og faa har de bygget fra Savets Bund fterte Stammer, hoiere og hoiere med Millioner af Grene, indtil de naar havfladen, og drivende Jord og Sand famler fig der, og der opstaar en D, fom nu pranger taufte med den rigeste Afgrøde og nærer Millioner

af Mennester. Kridtbjerge, hvad er det andet end en Uendelighed af Smaadyr og Smaadyrstaller. Hele Grunden, hvorpaa Byen St. Paul hviler, er saadanne Smaadyr. Med sine trofaste Smaarygge har de i Døden Slægt efter Slægt bygget et Bjerg, og nu hviler den store By med sine Kirker og Huse paa disse Smaadyrs døde Legemer og Huse. Der er intet overflødigt, alt har sin Kolle i det store Livsens Stuespil, og om ikke i Livet, saa rækter det i Døden sig selv frem som et Moderbryst for at give Næring til de opstandne Slægter.

Arpbet i Jord, Bjerge jo bygge det kan; Støvet, som so'r, eller det skyllende Sand Riger har grundlagt en Gang.

Nendeligt alt, hvor det mindste og største iøber i et. Ingen skal skue det sidste, — det første Ingen har set. Ordenens Lov bærer det ret i sin Favn, Frugt og Behov føder hverandre; vort Savn. møder det samledes Gavn.

Ja det er uendeligt, hvor det mindste og største løber i et, og Rækken er uendelig. Bi stirrer tilbage, og vi ved, at Ingen har set Begyndelsen; thi den evige Aand, som har sat Begyndelsen ind i Verden, er forud for al Begyndelse; vi stirrer fremover, og vi ser ingen Ende; thi det evige Foraars Livskraft, som en Gang er indplantet i Verden, er en Part af Gud selv og kan itke dø. Bi ved, at denne vor Klode gaar Døden i Møde med alt, som aander og lever paa den. Den skal enten kvæles af Js eller sprænges af Jtd; men der gjælder den samme Opstandelsens Naturlov om den, som om alt andet; om den sprænges i tusinde Stykker, om alt paa den ødelægges, — ikke en Trevl forgaar, det lever opstanden i evige Former. Alt er baaren af den samme Ordens Aand, der ordnede Himmelsbælvingen og satte Stjernernes Baner, denne Ordens Aand, der tillige er Omsorgens og Kjærlighedens Aand, som ikke er ledet af Lune og Bilkaarlighed, men af Omhed for sine Stabninger. Opstandelsens Naturlov er indrettet efter vor Trang, vort Behov.

Frugt og Behov føder hverandre; vort Sabn møder det famledes Gavn.

Vi trænger Døden for at faa Næring for det Dødes Opstandelse. Ligesom vi fer, at Jordlaget af sig selv høiner sig over begravne Byer, saa vi nu maa grave dybt ned for at finde dem igjen, saaledes tjener Slægt paa Slægt, som synter hen, det største med det mindste, til Underlag for at høine og løste Frem =

tiden. Og gjelder dette i Legemets Berden, saa gjelder det endnu mere i Aandens; thi:

Evigheds Aftom og Frø er vi alle, Tanterne har Tanterne har Rødder i Slægternes Morgen; de falde, Spørgsmaal med Svar, fulde af Sæd over den evige Grund; derfor dig glæd, at du en fvindende Stund øgede Evigheds Arv.

"Bi er Evigheds Uftom og Frø"; ja ben Mand i os, fom ftræber mod Lufet, ftræber mod Rundstab, ftræber at gjennemtrænge Livets hemmeligheder for at underlægge fig Kræfterne til Menneffehedens Tjeneste og Bæfft, den Mand, som tjæmper mod Fristelserne, mod de blinde Raturdrifter, der vil overmande os, fom tiemper for at hielpe den lidende Mennestehed, - ja den er en Gnift fra Gud felv, den har Evighedens Udfpring og derfor ogsaa Evighedens Kraft i sig. Di er Guds Aftom, vi er det evige Forgars Aftom, og vi er tillige dets Frø med Opstandelsens Rræfter i os til at lade opstaa en ny Slægt efter os. Kræfter og Epner forplantes enten til det Gode eller det Onde. Børnene bærer vort Blod, vort Legeme, vore Tilbojeligheder, vore Evner, vore Tanker; vi er opstagede i dem, og hvis vi har virket noget godt, hvis vi har løftet os lidt høiere op, end vore Forcelore rat, har vi Saab om, at vore Børn igjen stal rætte hviere op end vi, i Rraft af den øgede Rundstab og Erfaring, de har faget giennem os. Dette lægger et Ansvar paa os, Benner, til at drage Omsorg saavel for vort Legeme fom for vor Nand, at udvitle begge til den høiest mulige Fuldkommenhed, for at vi kan opstaa igjen i saa fuldkomne Eksemplarer af Mennester som muligt. Der er mange ved 3, som ikte tror paa en Sialens Udødelighed, men som alligevel tror paa denne Slags Sjælens Opstandelse i Børnene, i de kommende Slægter. Og det er disse Mennesters eneste Troft, at felv om deres Tilværelse, Legeme og Sial, ubflettes, faa er dog deres Arbeide ikke dødt og borte, det opstaar igjen i Børnene, hvis de har nogen, eller i deres aandelige Wtlinger, de som tager op igjen deres Tanter og fortsætter bem. Der er ingen, som tvivler om benne Slags Opstandelse, en Opstandelse til Ondt saavel som til Godt. Der er ingen Tanker i Grunden, som er nye, nyskabte; de har alle sine Forudsætninger. fine Rødder i forgangne Tider og Slægter og Mennester; de er opftandne fra dem. Da Rødderne med fine fine Trevler gaar dybere og dybere tilbage, indtil de bunder i Evigheden, i Bud, fom har flabt dem. Bi tror paa en stadig Udvit= ling fremober, men Kræfterne til denne Udvikling, Spirerne, Frøet, ligger altid i Slægterne tilbage. Atfet kommer ei dumpende fra Luften og planter fig i Jorden; det votser naturligt frem af hvert fit Frø, felv om dette ifte tan fees.

Om vi antager, at Mennestet, som det nu er, har votset frem fra det halvvilde Menneste, og det halvvilde fra det helt vilde, saa har dog dette helt

vilde Menneste gjemt flumrende i fig ubevidst & rafterne til alle de Spørgs= maal og Svar, som har fabt Bidenftabens Opdagelfer og bannet Berben til, hvad den er. Den ene Slægt stiller Sporgsmaal, den anden Slægt giver Svar, men baabe Spørgemaal og Svar falber fulde af Sab over ben evige Grund, fom Bjørnfon figer, og de faar fig felv for at opstaa igjen i en ny og forbedret Stittelse i en kommende Slægt. Man har fundet Korn i de aapptiste Phramider, som altjaa er mange tufinde Aar gamle, og dog har de spiret, naar de blev lagt i Jorden. Sandhedens Fre tan lignes med disse agyptifte Rorn. Om de end innes døde og forglemte, de har dog Evighedens Spirekraft i fig, og de vil finde Afs i fin Tid, saafandt de er saaede i Mennestehedens Jordbund. Det har ingen Rod, Gud vanger over fit. Derfor bær tryg, bu, fom bærer dit Korn til Sandhedens ftore Ager. Saa det tun ned, ftrø det ud, og fer det end ud, fom om der itte tom noget op igjen af det, det ftal dog vife fig, at det opstaar i fin Tid og bærer Frugt efter fin egen iboende Bæretraft. Da denne Vished, denne Tro paa Sandhedens Evighed og Opstandelsestraft, den fal trofte dig, ensomme Kjæmper, som hofter Utak til Lon for dit Arbeide. Se vaa Mesteren fra Galilaa — han strøede fine Ords Sad frit ud paa Menneste= grunden; det saa ud, som de var døde og magtesløje; han felv blev korsfæstet og døde, -- og dog, hvilten Opstandelsestraft var der ikte forbeholdt disse Ord, hvorledes har itte de omformet Berdens Stitkelfe. Derfor faa tun, faa tun Ordets vingede Sæd frit ud. Bærer det Sandhed i fig, har det fine Livsspirer fra den evige Urgrund, da ftal ingen Magt i Berden funne tilintetgiøre det, men det stal opstaa i et og andet Mennestehjerte og derfra forplantes i Børn og Børneborn, Slægterne udover. Derfor glæd dig, du trætte, enfomme, for= giæves tiæmpende Arbeider for Sandheden! glæd dig i den ftolte Bevidfthed, at du "en spindende Stund øgede Evigheds Arv" du har bragt din Stiærv til at opbnage det fælles store Sandhedens Tempel, der hvælver sig over den samlede Menneskehed og strætter sit Spir op mod himlen.

Bland dig i Livsfryden
du som sit være
Blomst i dens Baar,
nyde et Døgn til det Eviges Ære
i Mennesse Kaar,
yde din Stjærv
ind til det Eviges Hværv,
liden og svag
aande et eneste Drag
ind af den evige Dag.

Ja selv om du er liden og svag, om du synes, du ikke rækker langt og gjør stort, du er dog, du kan dog være et Sandkorn i det mindste i Evighedensstore Udvikling, dit Liv er en Blomsts Liv i den evige Guds Have. Du skal blande dig i Livsfryden, du skal glæde dig over at være en om end noksaa liden

Part af Evigheben og yde din Stjærv paa Alteret. Dit Liv, dine Tanker, dine Gjerninger følger dig, de er Sæden, du har efterladt, som vil bære Frugt i Opstandelser udover Slægterne. Lad det være god og ikke bitter Sæd, du faar; hust intet glemmes, intet forsvinder, hvad enten godt eller ondt. Om du saa bare har givet en Nødlidende et Bæger Band, skal det huskes dig, siger Jesus; enhver notsaa liden Barmhjertighedsgjerning søres paa usynlige Vinger udover, synes død, men opstaar igjen.

Derfor, Venner, lad os i Dag, paa Paastedagen, glæde os over Livet's Seier over Døden, glæde os i Troen paa det Godes Seier over det Onde; lad os tage hjem med os gode Forsætter om at bidrage vor Stjærv, om den end er notsaa liden, til det Godes Vert i Mennesteheden, glæde os til, at vort Liv og vor Død stal have Opstandesse i den kommende Slægt, og vaage over vort Liv, vaage over vor Død, at det blir alt velsignet af Gud, at ikte de kommende Slægter stal forsbande vor Tilværesse som en, der blot har saaet Ukrudt i Haven, som en, der blot har stabt Hindringer og ny, fortvivlet Kamp for at saa vokse i Fred op imod den Evige, fra hvem Livet udsprang, og til hvem det stal vende tilbage.

## Forklarelsen paa Bjerget.

(Første Søndag efter Paafte.)

(Tetft: Math. 17, 1-18.)

Den nyeste videnskabelige, theologiste Stole mener, at historien om Forflarelfen paa Bjerget er opstaaet efter Zefu Død, som et Billede af den Strid, ber opkom mellem Iødekriftne og Hedningekriftne, og fom endte med Bedninge= kriftendommens Seier gjennem Paulus efter en fortvivlet og bitter Ramp. Selve Jefu Apostle, som var ivrige Jøder, tunde ikte flippe den Tanke, at Jøderne dog havde en Forret, at Aristendommen jo i Grunden bar en aandrigere Røde: bom. De bar bante til fra Barndommen af at betragte Sødernes Ceremonial= lov itte alene med Wrbødighed, men ogsaa at holde sig den efterrettelig, og naar bi læfer de sparsomme Efterretninger, bi har om Jatob, herrens Broder, fer vi, hvilken Pderlighed dette kunde gaa til. Trods Jesu Lære om, at Bud bar en Aand og flulde tilbedes i Aand og Sandhed, trods det, at han betonede ligefom de gamle Profeter, at det itte var Blod af Butte og Bæddere det tom an paa, men et angrende, et Bud-føgende Hjerte, trods alt dette, fom Apostlene visfelig indrømmede, faa gjaldt dog ben, der faaledes fom Satob, Berrens Broder, strængt vilde iagttage Lovens Bogstav, for noget færlig helligt, noget der var værdt at efterlignes. Man vilde vel have Jefus forklaret fom Evangeliets ftore Midtpunft, men Mofes og Elias, Iødeloven og Jødeprofetien ftulbe ligeledes fortlarede ftaa ved hans Side, og Apostelen, fom fer dette Spn, beder om ut faa Lov at bygge itte en Sytte for Jefu Evangelium alene, men

en for Moses og en for Elias med; de vilde beholde det gamse ved Siden af og sideordnet med det nhe. Den, som har undfanget denne Historie, har været en Pauliner, En der altsaa holdt paa Kristendommens Løsrivelse fra Jødedommen, En, som i Jødernes Ceremonilov itse saa en Støtte, men en Fare sor den nhe Kristenhed. Thi han lader, under Apostlenes Frygt og Bæven, Woses og Elias forsvinde, og Jesus blive a le n e tilbage, og saa lægger han de mærkelige Ord i Jesu Mund, at de itse skulde fortælle dette til nogen, sørend Mennestens Søn var opreist fra de Døde. Dette sidste beger paa Tiden ester Jesu Opstandelse altsaa, som det Tidsrum, hvori dette Syn — eller dette Villede først rettelig kan forstaaes.

At flaa denne Gisning om, hvorledes denne Forklarelseshistorie er bleven til, fast som historist Vished kan og tør vi ikke, men jeg synes, denne Forklaring er baade tiltalende og rimelig. Og jeg fremsætter den her sor Eder til at tænke paa og sor at oplyse Eder om, at den nyeste Forskning paa det nye Testamentes Omraade slutter sig til den.

Joag onfter jeg imidlertid itte at diskuttere om, hvor og naar denne Tekst er bleven til, men jeg vil tage den simpelthen, som den er, og se om vi ikke kan knytte opbiggende Tanker til den, der blir fande til alle Tider, om vi ikke ogfaa i denne hiftorie tan fe fom i et Speilbillede of felv i vor hoie Repræfentant Jefus Kriftus, om han itte ogiaa her blir et Forbillede for mig og for dia, faa at vi ogsaa gjennem denne Hiftorie kan blive klar paa vort Rald og vandre efter det. Men kan vi da nogenfinde blive forklarede? vil I fpørge. Naturliqvis tan vi det. Fortlarelfen er itte blot Endemaalet med vor Tilværelfe, men vi tan opleve den felv hernede i hellige, ophøiede Stunder af vort Liv. Det er Endemaalet af vor Tilværelse; thi hvad er vi ftabte til andet end til at nyde igien Samfundet med vort Ophav, den rene, hellige Nand, fra hvem vi udgit? Da hvorledes tan vi omfabne ham, den evige, rene Aland, uden felv at bære rene, fortlarede Aander? Det er jo netop derom, Rampen staar hernede, at vi ftal vije os vort Aandekald værdige, at vi fkal tjæmpe mod Kjødet, det vil sige mod alt syndigt, daarligt, som vil drage os ned i Mørte og Muld, og igjennem benne Ramp renfes mere og mere til at blive aandeligere og aandeligere, mere og mere fyldte af Gud, af hans Kjærlighed og derfor ogsaa af hans Magt. Da naar Sjælen eller Aanden bar gjennnem Luttring, gjennem Erfaring oa Lidelfe, gjort fig iftand til at fuge mere og mere i fig af felve Bud, bet vil fige. af Renhed og Godhed, af Taalmodighed og Kjærlighed, faa drages den ogfaa mere og mere ind til fit Ophav. Derfor ftal ogsaa det Legeme, hvormed Baulus figer, Siælen ffal beklædes, være et aandeligt, et forklaret, et Legeme, ber ftaar i Harmoni med Sjælens Tilftand, et Legeme, hvorigjennem Sjælen ftraaler ligesom gjennemfigtig. "Der er himmelfte Legemer og jordifte Legemer; men en er de himmelftes, en anden de jordiftes Berlighed. En er Solens Glans og en anden Maanens Glans og en anden Stjernernes Glans; thi en Stjerne overgaar den anden i Rlarhed. Saaledes er og de Dødes Opstandelfe:

det saaes i Fortræntelighed, det opstaar i Ufortræntelighed; det faaes i Banære, det opstaar i Berlighed; det saces i Strøbelighed, det opstaar i Rraft; der saces et naturligt Legeme, der opstaar et aandeligt Legeme. Der er et naturligt Legeme, og der er et aandeligt Legeme" (1. Cor. 15, 40-44). Alt det tunge, det materielle, det jordbundne - maa falde, felv Sjælens Sylfter maa gjennem= ftraales af den mægtige Rraft, og først faaledes bliver vi Bud lig. Denne Sicklens Gjenforening med Bud i Blans og Berlighed er Endemaalet med Menneffets Tilværelfe, didhen ftunder den, dertil opdrages den. Bi naar dette Maal gjennem Udvitling; benne Udvitling begynder ber, den fortsættes hisset gjennem Tilbærelfer, under Omstandigheder, bi itte tjender. Og fom For= fmag ligesom paa den Mandens Magt og Herlighed, vi en Bang fal opnaa, fom Forbud, som Profeti om, hvad der en Bang stal tomme, times det ftundom Mennester hernede at fortlares, at gjennemstraales jaaledes af Mand, at Legemet ligesom bliver til intet, at Binfler, Smerte, Angft itte bid r paa bet, men det er loftet med ind - i Nandens henryttelfe, loftet ud af denne Tilværelses Baand. Da en flig Henrytkelse tegner fig paa Mennestenes Unfigt, faa det ftinner af det, Mandens Berlighed ftraaler gjennem Ctallen fom hos Jefus paa Forklarelfens Bjerg. Hoad tror Jellers der menes med det, fom ftaar om Stefanus, da han flæbes for Retten og foldt af Nandens Begeiftring aflægger fit fioste Bidnesbyrd, "at alle, som fad i Raadet stirrede paa ham og de saa hans Ansigt som en Engels Ansigt" (Ap. Gj. 6, 15)? Hvad tror 3 der menes ellers med Bauli Udtryk, at han bar henrykt til den tredie himmel? (2. Cor. 12, 2). Hvad tror 3 ellers er Fortlaringen af, hvad der staar om Mojes, at da han havde talt med herren, saa Jeraels Born, at Moses Unfigts Hud fkinnede (2. Moj. 34, 35)? Hoorledes kan 3 ellers forklare, at de mange Martyrer baade blandt Kriftne og Hedninger, der har lidt og er døde for den Sag, de havde fier, har gjennemgaget den mest pinefulde Død med Glede, uden at føle Smerter? Deres blege Læber har tonet Jubelfange, deres Unfigter har ftinnet, de har som Stefanus fet Simlene aabne. Legemet er blevet som dødt og ufølsomt i Aandens Henrytkelse. De, som fra at have halvsovet vlud= felig er vatte til et Liv i Bud og er blevne fig bevidste et Rald i hans Tjeneste, har tjendt benne samme Nandens Magt, der ligefom ophever for et Dieblit Legemets daglige Love. Sans Riljen Sauge fortæller, at da han blev benruft ude paa Marken og hørte Guds Rost til sig, da tilbragte han nogle Dage i en ftadig henryttelfe; han trængte itte Mad, han trængte itte Coon, ban tjeudte en overnaturlig Kraft og Salighed og Fred gjennemstrømme bele fit Bæfen. Det samme vidner ogsaa Brundtvig, den Bang han følte fig kaldet til Refor= mator. Der foulmede Rræfter i ham fom en Løves, og han følte, fom han ffulde funne tage op Rampen med hele Berden. Jeg er vis paa, det har ffinnet af hans Ansigt ben Bang. Seg har felv, Benner, erfaret noget af det famme. og ud af den Erfaring forstaar jeg Fortællingen om Forklarelsen paa Bjerget. Det var en Commer, jeg var i Finmarten. Jeg tilbragte nogle Dage da bos

en nu afdød Ben, Rils Dore. En Rat, jeg bar falben i Coon, bromte jeg pludselig, at jeg var uftyldig anklaget for en Forbrydelse og var dømt til at halshugges. Jeg gjennemlevede bele ben forfærdelige Affked med min Mor, min Suftru og mine Born, men felv var jeg fyldt af en faa ubeffrivelig Salighed, at Frngt og jordift Sorg itte tunde fætte Mærte. Glæden over, hvad der ventede mig i himlen hos min Bud, bar fan overbættes, at den brød Brodden af hver Smerte. Saa tjørte de mig afsted til Retterstedet. Jeg fteg op ad Trinnene paa Blatformen, jeg faa ud over Mennestemassen, som havde famlet fig rundt om, og pludfelig var det, fom Himlene aabnede fig, og Luften blev fplot af Engle og Sang og Toner; jeg hørte Ordene, fom drev ned til mig, og jeg fang dem, selv Inttende, ud over Mængden der ved Stafottet. Sag lagde jeg mit Hoved paa Blotken, Sugget faldt, jeg faa mit eget Hoved rullefaa vaagnede jeg. Jeg faa mig omtring halvtøren, før jeg tunde funde mig, hvor jeg var. Sangen og Tonerne drev endnu om mig, Stumper af Salmen lød i mit Dre, jeg greb ben første den bedfte Lap Papir, jeg tunde faa fat i, og føgte at hufte den frem igjen. Da jeg bar færdig med den, aabnedes Døren fagte, og min Bert keg ind for at fe, om jeg fov; men han beg forftrækket til= bage, da han faa paa mig, der jeg fad opreift i Sengen med mit Papir i Saanden. "Hovad er det med dig, Gut?" fagde han. "Hovorledes det?" fagde jeg imilende. "Det ifinner jo af Unfigtet dit", fvarede han. Ja det ffinnede af Unfigtet, fordi Buds Berlighed havde foldt min Mand under Govnen. og Legemet og Legemets Betingelfer faldt af fom Støv fra Mandens Binger, og den havde steget paa et Besøg op i Fremtidens Verdener, den havde faaet Forimag paa himmelens Salighed, den habde feget ind i Englenes Forgaarde, den havde folt Aanden som Funken fra Gud, mægtig til at kunne brude og moditag alle Baand. Jeg velfigner den Stund i mit Liv, jeg tænker tilbage pag den med henryft Glæde, thi den lærte mig, hvad Aandens Magt over Legemet vil fige, den lærte mig, hvad Saligheden af at være Guds Barn vil fige. Den par i Birkeligheden Oplevelfen af de Ord i min Salme:

Ak de kjender ei den Glæde, som der er i Pagt med Aand, kjender ei det Seierssæde der ved Fadrens høire Haand. Sandhedskjæmpen bleg, som segner ramt af Hadets hvasse Pil, priser Kampen, mens han blegner, dør med Fredens Seierssmil.

Og hver Gang min Aand er træt og mismodig, og Vingerne ikke er istand til at flaggre, men Legemet har kuet Aandens Liv — da, ja da tænker jeg med Bemod og med Haab paa hin stolke Stund og ønsker, den maakte komme igjen. Thi saalænge vi lever i Legemets Berden, indskrænkede og plagede af Sygdom, af Sorg, af Modgang og Nød, saalænge opnaar vi bare Henrykkelsen eller Fors

flarelfen ftundevis, ligefom Jefus paa Bjerget. Bi har atter fra Spiderne, boor vor Mand smeltede sammen med Buds, at ftige ned i den lave Dal, hvor den Befatte møder os, ffrigende ud fin Rød, ja den befatte Menneffehed, befat af Fordomme, af Overtro, af Frngt, af Feighed, af Lavhed, Snuhed, Sntleri, grove, fandfelige Drifter, den befatte Menneftehed, vridende fig under fin Nod ng raabende op til Gud: "Serre jeg tror, hjelp min Bantro!" Efter ilige Stunder, hvor alle Evner er opflugte af Samfundet med Bud, folger alminde= lig Ufflappelse og Mattelse, som det var Tilfældet baade med Hauge og Grundtvig; paa famme Tid, fom vi føler Ophøietheden af vort Rald, ital vi ogsaa føle Pompgelsen af at være langt borte fra det. Naar de gamle Eneboere og Munte drog fig ud i Ortenens Stilhed, for at fænte fin Aland i Buds og opfluges af hans Bæfen, for at drage Simlen ned til fig ved Bøn, faa par Meningen med dette den famme, foin Jesus erfarede paa Forklareliens Bjerg. Men Jesus fruadsede ikte i denne Mandens hoie Fest, han fatte itte Livets Maal i den; tvertimod ftprtet af det ftjulte Samfund med Gud i Enfombeden, bandrede han ned af Bjerget, ned til Synden og Elendigheden, ned til fin Gierning at giøre godt, at vije i Livet, at Buds Mand ifte forgjæves havde gjennemftraalet ham. Munkene vilde holde denne Handens Soitid fom en daglig vedvarende Fest; men Legemet bar det itte, og de faldt tilbage Gang efter Gang i den modfatte Pderlighed. Rei ud i Livet, ned mellem Mennestene ffal du plante Buds Mand, som du felv er gjennemftraalet af; Buds Mand i dia stal straale ud i Kjærlighedsgjerninger til de andre, og først derved gjøre dia mulia til en fortsat og fortsat Forklarelse.

Refus famtalede med Mofes og Elias, ftaar der. Det var dem, paa bvis Mandeliv han byggede, af bvis Tanter hans udiprang, det var Representan= terne for Jødernes Rultur, og Jejus var en Jøde. Di bygger ogiaa paa foregagende Slægters Arbeid og Tænkning, vi ftaar i Gjeld til dem for de Livsipn. vi indfuger i Opveksten, vi lever endnu paa dem gjennem deres Berker eller overleverede Ord. Bi giør i Nanden Bilegrimsreifer til de ftore Mands Raar du fordyber dig i et Digterverk eller i en Bidenftabemands Arbeide, naar det du lafer, bætter flumrende Sporgsmaal i din Sjæl, jætter i Bevægelse Tanter og Følelser, du itte for har havt, da samtaler du med disfe henfarne Mander, fom Jefus med Glias og Mofes, du fuger Naring og Bisdom af deres Mund. Det er itte alene Mojes og Glias, dette er Tilfolde med, men det er hvem fom helft af de henfarne Nander, du vil fremmane ved at fænke dig ned i deres Mand. Nandeligt talt er det altid fandt for Enhver af os, at vi tan fremmane Fortidens Aander, og de tan tale gjennem os. Raar du fordyber big i deres Berker, faaledes at deres Tanker og Ord gjennemgloder dia, og du begeiftret og fat i Fart af dem udtaler disfe Tanter for dine Med= mennefter, da er bet disse Mander, ber taler gjennem big fom Medium. Raar disse henfarne Mands eller Rvinders efterladte Nandsftatte bar varet med at ftobe din Karafter, har veret med at lede dit Syn paa og din Opfatning af Berden, da er disse Mænd og Kvinder blevne en Part af dig, de er forklarede ved din Side, og du samtaler med dem, naar din Nand er høiest løstet. Paa samme Maade kan du samtale med Jesus paa Forklarelsens Bjerg. Du kan sænke dig ned i hans rene Nand, du kan stirre paa hans ophøiede Karakter, du kan gjennemvarmes og begeistres af hans gudsplote Ord, og du taler med ham, du lever med ham, det er ham, som taler gjennem dig, naar du udtaler disse Tanker med (vjennemlevelsens Varme og Vegeistring for din Tilhørerskare.

Ja hver friften Preft ftulde holde Møder i Nanden med Jefus Rriftus paa Fortlarelfens Bjerg, ftulde dritte af hans Mand og ftulde ade af det Livsens. Brød, fom er ham felv; thi da eder og driffer han af Buds egen Nand, da moder han Bud Anfigt til Anfigt. Ite faa at forstaa, at Rriftus er Bud, er det andet Led eller anden Person i Guddommen, som de Ortodotse mene; det ved I jo, jeg itte hylder. Men Beius er den reneste og fuldkomneste Afibeiling af Bud, det vil fige af Godhed, Renhed, Fuldtommenhed i Mennefteftittelfe, fom jeg tjender. Da hans ftore Hemmelighed, det som gjorde, at han kan ftag for os fom det store Mønster, er netop, at han gabnede sit hele Bæfen for Guds Mands Paavirtning, at han sugede Kræfter af Guds Mand, som Blomften fuger Næring fra Jorden. Derfor hvo, fom fænter fig i Zefu Mand og mødes med ham og famtaler med ham, tan mødes og famtale med Gud felv. Ja da hver enefte Sandhed, der er tæntt, udtalt og levet ber paa Jorden, nanfet, om den tom fra Bedninger eller Kriftne, er Uffpeiling af Bud, den evige, ufeilbare Sandhed, faaledes ftilles hver ben, der maner frem igjen diefe Sandheder fra de henfarne Aanders Mund, til Møde med Bud paa Forflarelfens Bjerg og inddritter Storte og Sundhed og Blæde og Taknemlighed og Begeiftring fra Buds egen Mand, der har luet gjennem disse gamle Tænteres Sjerte. Jeg vil citere noale Ord fra Reihub Chunder Sen, et af de ftorfte religiofe Genier, fom har levet i Berden. San figer faa: "fom Billegrimme nærme bi os de ftore Bellige og deler Fællesftab med dem i Nand, dræbende Afftanden af Tid og Rum. Bi gaar ind i dem, og de gaar ind i os. Bi hufer dem i vore Sjæle og inddriffer beres Rarafter og Principer. Din de itte er personlig nærværende hos os, de kan blive gandelig dragne ind i vort Liv og Karatter. De mag bringes til at leve og potse i os. Dette er en almindelig sicelelig Proces, som hverten Bidenitab eller Theologi bør fætte blandt Undtagelfer. Jeg tror, at Tænkerne ikte har været opmærtsomme paa en Ting - Sjælens altopsugende Karafter. Beundringsværdig er dens Modtagelighed. En Time i de Helliges Selftab er not. Ens hele Hierte er vendt op og ned paa. Alle Strifter bærer Bidnesburd om dens velfignede Indfludelfe." "Gjennem Mofes og Glias forklarede, hans Forgjængere, fer Jejus Guds Mand i fit Hjerte, og de andre fer Manden i hans Unfigt. Ban fer fig felv i Buds Favn, omgivne af de Saliges Nander. ftore Ufdøde fommer ligefom og ftaar paa hans høire og venftre Side, og faa levende blir Birteligheden af hans Forhold til dem, at han tjender dem, taler med dem, bliver fig fin Blads i Guds Rige bevidft." "Hvad er Profeterne, uden

den sandeste Aabenbaring af det menneskelige, og hvad er Gud uden Proseternes Liv og Sjæl? Den lever derfor i Himlen, som lever stadig i Gud og hans Udvalgte. Bed at sinde Gud" sandt Jesus ogsaa hans hellige Proseters Aander." (Mozoomdar. The Oriental Christ.)

Da dog bar itte Jesus en Gientagelse af Moses og Elias. San habde fuget Næring af dem, ban ftod paa deres Stuldre, men ban bar fig ogfaa bevioft, at han bar deres Sag videre frem. San figer: "jeg figer Goer, Glias er allerede tommen"; han siger: "jeg er itte tommen for at opløje Loven, men for at fuldtomme den." "Baade Mofes og Elias var i Rrifti Blod og Alande, De var i Jesu Sjerte, Ideal, Karatter og Arbeide", men de var udvitlede, de var fuldkommede til ftørre og ftørre Finhed, ftørre og ftørre Sandhed, klarere og flarere Erkjendelse af det, som ogsaa havde været disse gamle Profeters Maal, Samfundet og Forholdet mellem Bud og Mand. Ligefom Jejus er Mojes og Clias udvitlede, faaledes er det nye Testamente Udvitlingen af det gamle. Den Isobekriftne eller det nie Testamentes Jode bar det gamle Testamentes Jode udvitlet, fuldbaaret; Kristendommen — itte den nuværende Theologi — men den pirtelige oprindelige, simple Rriftendom par Blomften af Jødedommen. "Mofes lærte ftreng Retfærdighed og indviede Lovens Kongedømme, Jefus lærte Riærlighed og grundede Naadens Kongedømme. Kjærlighedens Theologi er den logiste Fuldtommenbed af Frygtens Theologi." (Mozoomdar: The Or. Christ, S. 136). De Bagstrævere eller Konservative, som derfor vil nagle fast deres Opfatning nu om Dagen som evig anloig Sandhed for alle Tider. De forglemmer Loven om al Tings ftadige Fremadftriten. Gelv med Befus er itte Udviklingen fluttet. De evige, nye Sandheder, han indprentede, om Faderens Riærlighed til os og vort Børneforhold til ham, de vil altid blive stagende. fordi de ikte kan giøres sandere, renere og bedre, end de alt er; hans Rarakter vil altid staa som vort hellige Mønster, fordi han itte tan gjøres bedre, fordi ban var Birkeliggiørelsen af Mennestets Mulighed; men hans Læresætningers praktifte Anvendelse vil fabe sig andre og bedre Former, end den kunde giøre bet paa det nie Testamentes Tid. Jo mere Camfundet inddrifter af bang Friheds og Kjærligheds Aland, jo bedre Udtrut vil det finde for denne i ande Gjerninger, i barmhjertige Institutioner. Jefus og hans Apostler par fom Mennester bundne fammen med fin Tid og fin Nation, paavirtede af dens Tantegang. Derfor tan Inftitutioner fom Glaveri, fom Kvindens Undertruttelfe eller Tilfidesættelfe, taales og bestaa i de første friftne Tider. Men jo mere pi lærer at praktisere Jesu evig gyldige Sandheder, jo oftere vi samtaler med bam baa Fortlarelfens Bjerg, jo bedre lærer vi ogsaa at forstaa, at handle efter hans Mand, jo mere vil vi gaa frem udover det nye Testamentes Opfatning af mange Forhold, frem og frem, nærmere Gud og hans Mening med Mennefteslagten. Bor Karafters Renhed tan itte gaa ud over Jefu, vore moralite Grundsctuin= der tan itte gaa ud over Jefu; thi han fatte fom Maal en Kjærlighed, der Streekter fig til Ens Fiender; men vor Aundstab om Naturens og Mandens Love. der ogsaa er en Guds Aabenbarelse, vor videnskabelige Erksendelse altsaa, den vokser og vokser og kaster nut og altid nut Lus over de evige, skinnende Guds Sandheder, lærer os at finde videre Felter, bedre Udtruk for denne Guds Aand i Menneskeheden.

Og lærer vi at samles med Fortidens ædle Aander paa Forklarelsens Bjerg, lærer vi fremfor alt at tale med Jesus og mere og mere inddrikke hans Aand og Liv, da lærer vi ogsaa bedre og bedre at forstaa Guds Beie og vandre dem selv.

## Den rige Mand og Lasarus.\*)

(Unden Søndag efter Paafte.)

Tefft: Luf 16, 19 fg.

Det hemmelighedsfulde har altid øvet og vil altid øve en underlig Indfly= delfe paa Mennestets Sind, og fremft af alt den Tante: "hvor ftal vi gaa ben efter Døden?" Den, som itte tror paa Udødelighed, har itte videre Bry af denne Tanke; naar Legemet lægges i Jorden eller brændes, er historien dermed ude. mener han. Da dog tror jeg, felv en kav Materialist stundom er plaget af en vis Ufitterhed paa dette Buntt. "End om nu Sjælen levede alligevel i en eller anden Form? hvor er den faa gaaet hen?" Det at dø er en alvorlig Ting; vi forstaar det itte. Der ligger vore Riære, som lo, som talte, som tjærtegnede og. fom var fulde af Virtsomhed og Interesse og Fremtidsplaner — der ligger de. fom en bleg, stip, told, uhnggelig Masse. Ingen 3ld straaler længer i Dinene. ingen Barme ftrømmer gjennem Marerne, intet Smil opliver Unfigtet. Svor er alt dette blevet af? Det, der fyldte Hjertet med Rjærlighed fom med Brede, hvor er det blevet af? Det, som lod os ofte tjæmpe mod Legemets Drifter, mod Fristelfens Tillottelser, som stundom seirede og stundom faldt, hvor er det blevet af? Det, fom løftede os paa Binger af Andagt, af Begeistring, mod Lyfet, mod Bud, og fom lod os ane vort høie Udspring, - hvor er det blevet af? Sandelig intet Under, at Mennestene grubler paa disse Baader, der ligger En faa nær - og intet Under heller, at man ved sag lidet om den Ting; thi hvilken Tænker formaar at trænge bag Dødens mørte Forhæng? Det ligger nær for den Rriftne at spørge: men aabenbarede ikke Jesus af Nasaret noget om dette, mens han vandrede hernede? Meget lidt, og han var jo desuden en Jøde, der delte fin Tids Opfatning og fin Tids Billedsprog, og det kommer an paa, hvorledes disse Forestillinger staar for vort, det nittende Aarhundredes Kritik. Men interessant mag det alligevel være at gag ind i Iødernes og Jesu Forestillingstreds og høre.

<sup>\*)</sup> For Ublægningen af denne Parabel stylder jeg Tak til Bictor Rydbergs: "do sista tingen".

hvad de mente om Livet efter dette. Og et saadant lidet Glyt ind i Hemmelig= heden, et saadant lidet Løft paa Forhænget er det, Jesus gir os i den Parabel,

der udgjør vor Tekst i Dag.

De Ortodotse har det meget betvemt. Efter Døden putter de En enten i himmelen eller i helvedet. Da Brøvestenen er, om man i Dødsvieblittet betjender Jesus jom fin Freiser. Det er det samme, om man har været den værste Tyv og Morder, om man i sit Liv har gjort Tufinder ulnttelige og efter= lader Taarer og Forbandelfer her paa Jorden — hvis man i Dodsøieblittet figer Ja til, at man tror paa Befus fom Frelfer, faa tommer man i himmelen ligevel; mens den frommeste Mand, der har levet et helligt Liv hernede, opoffret for fine Medmennesters Bel, og fom efterlader fig Belfignelfer og Tatfigelfer - han gaar til Belvede, hvis han er saa ulyttelig itte at dele de Ortodotses Opfatning af Jesu blodige Forsoningsdød. Jeg behøver itte at sige her, at saadan Tale ifte blot er taabelig, men helt igjennem umoralft, og at den itte har det fjerneste Medhold i hverken de gammel= eller nytestamentlige Strifter. Grunden til den grændseløse Forvirring paa dette Buntt er, at vor danft norite Bibeloversættelje har oversat tre forstjellige Ord, der itte har noget med hverandre at gjøre, med Selvede. Saaledes ogfaa i Parablen i Dag, ftjønt der i den græfte Tetit itte staar et Ord om Helvede, men blot tales om Dødsriget, Hades, hvor alle, baade gode og onde Hander, tænktes samlede. Efter det une Testamente fal det, fom virkelig tan oversættes med helvede, Pinestedet, (Gehenna paa Græft), staa tomt indtil den pderfte Dom. De gamle Jøder, altsaa de første Bøger af Bibe= len, mener, at alle Siæle efter Døden samtes i en ftor Hule, som de talder School eller Underverdenen, og fører en førgelig, halvt beviditløs Tilværelfe. Der famles baade gode og onde. Derned ftyrtes den trodfige Korah og hans Bande, og berned maa ogfaa Patriarterne. Den gamte Jatob klager faaledes, da man fortæller, at Josef er sønderreven af vilde Dyr: "jeg maa sørgende fare ned til min Søn i Dødsriget". Den samme Forestilling om Gulen beholdes ogsaa i Det nye Testamente; der tales om "Jordens Stjød", "Jordens lavere Egne", de "under Jorden", som ogsaa en Gang stal bøie Ance i Jesu Navn. Nogen Udfrielje fra dette Styggeland innes itte de gamle Bebræere at have tjendt. Derfor taler de om, at herren vil straffe de Ugudelige i dette Liv; thi fom der staar i den mørte 88de Salme: at herren tommer itte mere i hu dem, fom er i hulen. "Stal du giøre en underlig Ting for de Dode, ftal Dodninger opftaa, ftal de tatte Dig? Stal din Miftundhed fortælles i Graven, din Sandhed i Forder= velfen? ftal din underlige Gjerning tjendes i Mørtet, eller din Retfærdigbed i Forglemmelfens Land?" Gaaledes klager den gamle Salmeforfatter. Der er intet haab over Graven. Alle, Gode og Onde, Rige og Fattige, lever vel efter Døden, men et Liv, fom ifte er værdt at taldes et Liv, et følelfesløft, nydelfes= loft, tanteloft Styggeliv. Genere udvitles imidlertid Læren om Dødsriget. Efaias og Ezetiels Bog fortynder en Udfrielfe, en Opstandelfe fra dette Døderige, og man begynder at inddele Dødsriget i forftjellige Grader. Bisdommens Bog

taler om en lyffelig Tilværelse for de Metfærdige og en ulyffelig for de Uretfær= Dige, idet disse sidste pines af fin onde Samvittighed. Denne Tanke var almin= delig paa Jesu Tid, og Farisæerne ved vi, lærte høilndt en Opstandelse fra de Debe, en Legemets Opstandelse, der antog de frasseste Former. Forestillingen om Grader i Døderiget, om gode Egne og uhpggelige Egne, kommer ogsaa frem i Parabelen i Dag, den Parabel, hvori Jefus udførligst fremlægger fin Betragt= ning af disse Ting. Som fagt, helvede er der ikke Tale om her. Bertales om Dødsriget, og der er famlet paa famme Sted bagde Abraham og Lafarus og den rige Mand; men Stedet er vidt, og somme har det godt der, og andr har det ondt. Den Afdeling, hvor Lafarus er, er de Godes Sted, fom i Barabeien taldes: "Abrahams Stjod", famme Sted, fom Jefus paa Korfet talder "Baradiset", naar han siger til Røveren: "i Dag fal du bære med mig til Paradis". Den Afdeling, hvor den rige Mand er, er den lidelfesfulde Afdeling og faldes paa andre Steder af det nye Testamente "Fængslet". Mellem disse diese to Afdelinger forestilles en foælgende Aløft, et Billede paa den dybe Forstjel mellem den aandelige Tilstand af Sjælene paa den ene eller paa den anden Side af Aloften. Men dette Spælg adftiller dem itte mere, end at de paa den ene Side tan fe og tale med dem paa den anden, altfaa gjenfidigt paavirte hverandre. Den rige Mand fer Ubraham paa den anden Side Aløften og famtaler med ham. Denne Stilsmisse ophower faaledes itte den Enhed, hvori alle Menneste= hedens Lemnier staar til hverandre, hvad enten de er funde eller inge. vedbliver alle at høre til den famme Race, som har Ansvar for hverandre, lider med hverandre og indvirter paa hverandre. Ja faa langt fra, at denne Parabel taler om noget Binefted, hvorfra der itte er Udløsning, om et evigt Belvede altiaa, faa fremhæver den netop, at der foregaar en Udvikling af Sjælen ogfaa efter Døden, at der er en Mulighed for Omvendelse. Lad os se lidt nøiere paa den Samtale, som føres mellem den rige Mands Aand og Abrahams Nand. Forst lægger vi Mærte til, at her intet Spor findes af den gruopvæftende Lære, iom Kalvin fremsatte, og som andre presbyterianfte Theologer har efterfulgt, at de Salige fta! glæde fig over de Ufaliges Pine, ja dette Syn ftal forøge beres Salighed, mens de Ufalige med Fortviplelfens Trods forgjæbes ftal finge og rafe mod de Salige. 3 Parabelen finder vi tvertimod, at den rige Mand tiltaler Abraham med Werbødighed og ndmng Bønfaldelse og talder ham; "Fader!" famt at Abraham fvare ham venligt og oplnfende og talder ham igjen: "Søn!" Ber er intet af den hellige Uffty, fom efter Theologernes Mening et fuldkomment faijat Bæfen bor nære for En, der er fortabt uden Haab. Tvertimod lærer Beins ber, at den himmelfte Retfærdighed, fom har ladet den ubodfærdige, rige Mand tomme til "Tængslet", fordi han har bragt denne Dom over fig felv, ingenlunde lofer Forbindelfen mellem ham og hans Slægtsfader Abraham, hvormeget mindre da formaar den at løfe Baandet mellem ham og hans himmelfte Fader. Saalange Abraham tan vedtjende fig den rige Mand fom fin Søn, felv

i hans Fornedrelfe, faalange maa der ogfaa være grundet haab om dennes

fremtidige Udløsning af Pinen.

Der er en anden Ting, som er værdt at lægge Mærte til ber i Barablen: de Grunde nemlig, fom Abraham giver for, at han ifte nu giebliffelig tan føre den rige Mand ud af hans Lidelfe. Den førfte Grund er: "min Søn, tom i Su, at du fit det Gode, mens du levede, ligefom Lafarus det Onde. Men nu har han det godt, mens du pines". Dette Svar er høift forunderligt og tan meget let misforstages derhen, at hver den, som flider ondt her i Berden, stal fag det godt hinfides, og hver den, som har det godt her, ftal flide ondt hinfides, uanset, hvad Slags Folt bet er - en Tante, som naturligvis ligger Jefus fjern. Men her er udtritt den Tanke, at Menneskets Lod tan være faa ulige den være vil, den indeflutter dog altid en himmelft Retfærdighed, en faderlig Beniigt, fom med lige Riærlighed vaager over alle fine Børn. Brændsen flutter nemlig itte ber, den fortsættes ud over det andet Liv, og tunde vi se med Buds alvidende Die, der indeslutter baade Fortid og Fremtid, der ser de ftjulte Aarsager, som nødvendigvis frembringer sine Virtninger, saa vilde vi kunne se, at alle Menneste= ficele har faget fin jebnt beffaarne Del af Glade og Sorg, Libelse og Seier, og at denne Fordeling aldrig er meningsløs. Hvad enten vi har det faa eller faa, ffal vi tro, at netop den Stilling, vi indtager, ffal kunne blive til vor Udvitling i det Gode, hvis vi bruger den ret og overgiver of i vor ftore alkjærlige og alvidende Faders Haand. Lafarus's Spadom, Fattigdom og Lidelse opdrog ham i ftille Taalmodighed og Sengivelse i Guds Vilje, og dette bragte igjen hans Hand i den Tilstand af Renhed, at den kunde være ftikket til at unde Paradisets Glæ-Om Lafarus havde misbrugt fin ftore Prøvelse, om Snadommen og Fattigdommen havde gjort ham bitter og haard og bragt ham gandelig ned i Bylder og Smuds, ja da var han naturligvis ogsaa kommet i Pine= og Luttringsstedet som den rige Mand. Men nu vifer hans Livshistorie, at selv flig Elendighed, som han levede i, kan blive en Opdragelse til Livet, til Renheden og Saligheden, hvis vi bare vil; at ved Guds Hjelp, ved at klynge os i Troen til ham, ftal vi faa Rraft baade til at bære Lidelfen hernede og bære den faa= ledes, at den opdrager os til Salighed, naar en Bang Legemets Sylfter falder. Den rige Mand burde ogfaa brugt fin Stilling til fin egen Belfignelfe og Opdragelse i det Gode. Havde han anvendt sin Formue til at lindre Lasarus og alle de andres Nød, iftedetfor at æde og drifte den op, havde han bygget Sofpitaler og Børnehjem og fundet fin Glæde i at funne hjelpe, hvor det træng= tes, istedetfor at holde heste og Vogne og Tjenere og Mætresser, ja da havde den Rige ogsaa kommet i Abrahams Stjød, som Lasarus. Men nu misbrugte ban alle de Gaber, som bar betroede ham. Den Pengemagt, han havde til at funne ubbrede Belfignelse, misbrugte ban til at tilfredsstille fine dyrifte Drifter, til at nedværdige fin Aand, til at stivne i Selvgodhed og Bellyst og Fraadseri, og faaledes forvandlede han felv det, fom tunde have været til en Belfignelfe, til en Forbandelfe, idet han ftabte fig felv til at maatte tomme til Binettedet, boor hans Nand maa luttres til at naa, hvad den forfømte hernede, maa luttres gjen= nem Lidelse, for ikke at gaa ganfte fortabt. Parabelen er en Advarfel baade til de Rige og til de Fattige. Det er ikte det at være rig, som bringer En i Lidelfen, men det at misbruge fin Rigdom; det er ikte det at være fattig, som bringer En i Paradiset, men det at bruge sin Fattigdom ret. Forholdet kan let fkiftes om. Misbruger den Fattige fin Fattigdom, faa tommer han i Luttringsstedet, bruger den Rige fin Rigdom ret, tommer han i Baradifet. Glædens og Sorgens, Entkens og Unkkens Betydning ligger i, at begge Dele ftal være Prøvestene for Mennesteaanden og gjenfidig udfylde hinanden. Den, som ikte tan bære fin Lytte, han kan luttres i Ulykken (faafom den rige Mand); den, som Fordlivets Smerte har forædlet, vil fomme til at fe, at han itte vilde have tunnet drage den Vinding, hans Sjæl nu nyder, hvis hans Lod havde været anderledes (saa som Lafarus). Vor Nand ftal udvitles baade gjennem Glæden og gjennem Sorgen, det gjelder faavel her fom hisset. Jesus lærer gjennem det Svar, han lægger i Abrahams Mund, at Livet i Dødsriget knytter fig til vort nuværende Liv som en nødvendig Udvikling. Bi er felv Skyld i, enten vi hinfides fkal nyde Lykke eller luttres i Lidelse. Dødsriget er ikke at betragte bare som en Anstalt for Løn og Straf, men fortringvis fom en Stole, der prøver og udvikler gjennem Blæde og gjennem Smerte, ligesom Jordlivet har gjort. Det græfte Ord, som Jefus bruger for at betegne den rige Mands Tilstand i Hades, er ogfaa "Bafanos" der oprindelig betyder en Probersten, og hvis afledede Betydning er Prøvelse, Undersøgelse og tilsidst martrende Randsagelse. Sammenlign med denne Tanke= gang Pttringer af Jesus, som "hvo sig selv ophøier, skal fornedres, og hvo sig felv fornedrer, stal ophøies".

Den anden Grund, som Abraham i Parabelen ansører for, at han ikke kan lindre den rige Mands Kval, er den: "og foruden dette, er der mellem os og Eder et stort Svælg befæstet, saa at de, som vil fare herfra ned til Eder, kunne ikke, og de kunne heller ikke fare derfra til os". Alksaa, hverken den rige Mands pnkelige Bøn eller Abrahams Medynk kan slaa Bro over Svælget mellem Dødserigets gode og onde Egne — det kan kun en grundig Omvendelse gjøre.

Er da den rige Mand paa Omvendelsens Vei? kan der være Haab for ham? Det synes saa, efter Parabelens egne Udtalelser, at hans Lidelser alt har baaret Forbedringens Frugt. Han, den ubarmhjertige Vellystning, som lod den arme, syge og sattige Lasarus ligge hjelpeløs udenfor Porten til det Palads, hvor han selv svælgede i Mad og Vin, han den istolde Egoist, som itte saa og itte tæntte paa andre end sig selv og itte paa andet end Dieblistets Rydelse, han har pludselig saaet Medlidenhed med andre. Og som rimelig er, vender hans Medlidenhed sig sørst mod hans egen Slægt, mod hans gjenlevende sem Brødre. Han vil søge at redde dem fra en lignende Stjæbne. Men at denne Omvendelse endnu er oversladist, og derfor endnu itte kan frelse ham ud, sees af to Ting. Først, at han alene beder for sig selv om Lindring, og kun, naar han saar Ufslag herpaa, kænter paa de andre. Egoisten sidder i ham endnu, og han har itte

lært at fe, at hans Lidelfe er velfortjent. Hvad han først maa tomme til, er at rafonnere fom faa: jeg lider felvforftyldt; det er min Styld og alene min Styld altjammen; hvorfor bar jeg mig faaledes ad, den Bang jeg foælgede i Rigdom og Rydelfe. Jeg faar finde mig i at lide for min egen Brøde, men de andre, fom endnu maafte tan reddes, lad dem reddes. Afflaget fra Abraham, fom høres faa hjerteløs og haardt, driver netop hans Tante bort fra ham felv og paa de andre, bringer ham et Sfridt nærmere til Selvertjendelfe. Et andet fint Træf i Parabelen, som vifer, at den Riges Omvendelse endnu er overfladift og derfor itte endnu tan lofte ham ud af Lidelfen, er, at han beder: "fend Lafarus!" Uristofraten fidder i ham endnu. San beder itte om at faa gaa til dem felv. Det er en faa uvant Ting for ham at gjøre noget felv, han, fom havde en Tjener paa hver Finger og bare kommanderte og fendte affted i levende Live. fidder i ham endnu dette: "Send Lafarus!" San felv tunde itte gaa; tænte fig ham fom en vandrende Lægpræditant, for at omvende Folt; men Lafarus - han var god not, han var jo vant til at tjene og gaa Erinder, naar itte Spadommen holdt ham ganfte nedfor; han tunde jo gaa. Denne Fattige, fom ban felv har vist sig faa ubarmhjertig imod, vil han nu benytte som VErindsvend for at redde nogle af den Riges Slægt. Hvad er nemlig de Fattige til for andet, end at trælle for dem, der er rige? Se dette læser jeg bagom Linjerne i de løfelig hentaftede Ord: "fend Lafarus!" Raar den rige Mand hører op med at ville sende andre i Wrinder for sig, naar han itte holder sig selv for god til noget, naar han vil ertjende alle Mennesters Lighed, Sjælenes lige Værd for Bud, enten de tilhører Fattige eller Rige, naar han i nomng Sonderknufelje falder ned for Bud og betjender for en nutelig Bjalt han har været, for et tomt Liv han har ført, hvor fortjent hans Straf og Lidelse nu er, hvor høit Lafarus. ben foragtede Rrøbling, staar over ham, da, ja da tan der først være Tale om at løftes ud af Lidelsen og komme over til Abrahams Stied. Men hans Tante paa sine fem Brødre og Medlidenhedsfølelsen ligeoverfor dem viser dog, at han er paa god Bei til Selvertjendelse og deraf følgende Omvendelse. Den rige Mand faar ogfaa Ufflag paa denne Bøn, itte fordi det var galt af ham at bede for fine Brødre, men fordi det fimpelthen itte vilde nytte. Tror de itte paa Mofes og Profeterne, vil de heller itte tro, om nogen opstod fra de Døde. Hører vi itte bette den rige Mands Rasonnement den Dag i Dag? Raar bare det funde hænde, og det kunde hænde, og deres Ajdødes Alander kunde komme til dem, faa vilde de tro. De vilde itte tro alligevel, figer Barabelens Abraham. De vilde fnart finde ud, at denne Aandeaabenbarelje bare var et Gjøglespil af deres Fantafi, og holde paa som for. Det er jo saaledes, alle Spiritualisternes Fonomener mødes. For det er bleven en Trang, en Lust, en Bilje hos Mennestene at tro, for tror de ifte. Og for Søderne havde Mojes og Profeterne talt faa indtrængende, at ingen Ajdods Hand funde gjøte det anderledes eller bedre. Lad os itte fpringe over det Bidnesburd, vi har; lad os itte jage efter nye og nye Alabenbarelfer og Undere og fige, at tommer det, ftal jeg tro; men lad os aabne

Dinene for det, som ster rundt om os dagligt, og som taler til os sin Avvarsel og sin Opmuntring, lad os aahne Orerne for de Nandsord, som har lydt over Verden fra Prædikanter, Videnskabsmænd, Tænkere gjennem alle Nationer og Slægter, de som har løstet Sindene op af Smudset og Selviskheden og lært dem at arbeide for Guds Rige paa Jorden; lad os lytte til de gode Ord, der lyder til os nu om Dagen gjennem Bøger, Blade, Taler, og ikke springe forbi, hvad vi har, for at længes til hvad vi ikke har og ikke kan saa. Følg din Sjæls Trang, naar den bevæges af et Nandens Ord, følg din Sjæls Trang, naar du røres ved Synet af Nattigdom og Elendighed, da skal du ikke fordre Nandeaabenbarelser for at kunne tro, da skal du heller ikke frygte sor det, som venter hinsides; thi Englene bære endnu den Dag i Dag hver god Sjæl til Abrahams Skjød.

#### Den forlorne Son.

(Tredie Søndag efter Baafte.)

Tetft: Lut. 15, 11 fg.

Mellem Jesu mange beilige Parabler fynes mig den om den forlorne Son en af de mærteligste og deiligste; thi den er saa forstagelig, saa fuldt ud mennestelig, og afspeiler Guds uendelige Fadertjærlighed i saa Insende Træt, at den maa rore hvert Hierte. Lukas fortæller os i sit Evangelium, at denne Parabel blev fortalt fammen med den om Hyrden, som leder efter sit fortabte Faar, og Rvinden, som leder efter fin tabte Stilling, som et Svar til Farifæerne og de Strifttloge, da de bebreidede ham, at han holdt fig med Toldere og Sundere. De to første Parabler flutter saaledes: "jeg siger Eder, faaledes ftat der være Glæde i Simmelen over een Synder, som omvender fig, mere end over ni og halvfemiindstyve Retfærdige, der itte have Omvendelse behov"; og "faaledes figer jeg Eder, ftal der være Glæde for Buds Engle over een Synder, fom omvender sig." Dette er faaledes alle disse Lignelfers Betydning; de er et Rierlighedens, et Haabets Ord til alle Syndere. De vil fortælle dem de to ftore Sandheder, at de har en Fader i himmelen, bbis Rjærlighed albrig aflader, men fom har aabne Urme for felv den elendigfte Synder, der hele fit Liv har misbrugt hans Godhed, og for det andet, at Mennestet har fri Bilje til at holde fig borte fra sin Fader, eftersom han felv vil, eller at gaa til ham og bo hos ham.

Det er disse Sandheder, vi nærmere stal betragte i Dag. Selve Historien forekommer os bekjendt; thi vi ser ligesom Tegninger til den hver Dag. Det er om en rig Mands Søn, som ulpkteligvis har faaet mange Penge mellem Hænderne og saa gaar og rangler dem bort, til han kommer i den dybeste Elendig-

hed. Bi har mange flige Etsemplarer mellem os, tjære Benner. Deres Foraldre har været svage mod dem, fortjælet dem og givet dem, hvad de har pegt Saa vil de ud i Berden at forføge fin Lytte. De ftriver rørende Breve hjem, at de har været uheldige og lider Rod, og Forældrene fender Bengeforfyning til dem hver Bang, og Bengene gaar til Aneiperne og Spillehufene eller Elfterinder, ligefom ber i Barablen om den forlorne Gøn. Man taler ofte med Beundring om fattige Mands Conner, fom tjæmper fig frem gjennem Berden til en anset Stilling. De er itte faa meget bordt at beundre, fom rige Mands Sønner, der trods alle fine Benge alligevel bevarer fin haderlighed og arbeider fig frem til Antte for fine Medmenneffer. Nødvendigheden af at arbeide fent og tidlig for fit daglige Brød bevarer mangen ung Mand for Fristelfer; men det itte at behøve at arbeide, men have Lommerne fulde af Benge, det leder ud i Fristelse. Dg ligesom Rabnene forsamler jig om Aadflet, faaledes forfamler Lediggjængerne og luftige unge Mennefter fig om Rigmands= fønnen for at plutte ham og forsvinde igjen med hans sidste Daler og fiofte Bin= flafte, ligefom ber i Parablen. 3 Elendigheden vedtjender de fig itte Ramraten. Den mest forbandede Gave, Forældre tan give sine Born i Opvetsten, er mange Benge. Giv dem god Stolegang, giv dem god Pleie, at de fan faa et fundt og stærkt Legeme, og send dem saa ud at arbeide, hvad enten det er med fine Sander eller Hjerne. Men giv dem itte mange Benge. Der er en Ting, fom I ftal give dem med, og fom er bedre end alle Berdens Statte, det er Riærlig= hed til Gud og Kjærlighed til fine Medmennefter. Send dem Fadervor med paa Beien, og det vil staa som en Englevagt omkring dem, det vil blive deres Brynje, der ftal giøre dem usaarlige i Livsens haardeste Strid. Saa bar det været for mig, og jeg velfigner den Moder, som lærte mig bet, og det Hjem, hun forstod at løfte med fin Rjærlighed, saa det følger med mig som en bestyt= tende Haand paa alle mine Beie. 3 Fadre og Mødre, for hvem Unfvaret for Børnene paaligger, tænt paa dette! Hjemmets Minder vil følge Børnene enten fom en Belfignelse eller Forbandelse. Lad Eders hjem blive friftne hjem, lad Banding og Svir og uren Snat være banluft derfra, lad Retftaffenbed og Rjærlighed og Gudsfrygt fætte fit Stempel paa Eders Samliv, og 3 giver Beres Born Statte med paa Livsveien, der itte tan opveies i Guld. vansteligt har itte den Stattel for at elfte Livet, for at faa Tillid til fine Med= mennefter, for at finde tilbage til Bud, fom er vant til at fpartes og fpændes, jages og mishandles hjemme, fom er bant til at høre og fe alle Raahedens Uhumftheber omtring fig, faa at dets Sans floves for, hvad der urent og ftnat!

Den unge Mand i Parablen gav sig tilsidst i sin Nød til at vogte Svin. Det viser, at der i Grunden var god Bund i ham, han havde Æresfølelse. Han vilde heller vælge det simpleste Arbeide, — og De ved, at hos Jøderne var Svin betragtet urene, og alt som havde Vefatning med dem, foragteligt, — han vilde heller tage dette eneste Arbeide, som var at saa, end han vilde tigge. Ike

fandt, bet rober Wresfolelse hos Manden? Jeg tjender mange fagtaldte "bedre" Mænds Sønner, fom undfer fig for at arbeide, men flet itte undfer fig for at Inve Folt op i Dinene for at ftaffe fig Laan, som de aldrig agter at betale igjen. Bedre om de par blevne Svinegjætere; da havde de vist i alle Fald god Vilje, og da havde de ogiaa haab om Opreisning. Den fom har dræbt fin Wres= følelse og sin Stamfølelse i den Grad, at han tan fortsætte med og lebe af at Inve og tigge, ham er der itte ftort Haab for. Men den unge Mand i Parablen foretraf at arbeide for at tigge, felv om det bar det simpleste, det foragteligste Arbeide. Der ftal et Tiltag til deite, Benner, fom bi maa beundre. Ja for den unge Mand i Barablen nedværdiger fig til at tigge, for plutter han Stykker ud af Grifematen for at stille fin Sunger. Intet Under, at Billedet af bans Faders Gaard, af Barndomshjemmets Berlighed staar for hans Die og vinker paa ham ber i hans forladte, elendige Tilstand. Intet Under heller, at han ftammer sig for at gaa og saaledes tilstaa sit Rangleliv, tilstaa sin Rød og bede om Hjælp. Det at tilstaa, at vi hur gjort galt, bet at bekjende vore Synder og bede om Tilgivelse, det er altid et haardt Arbeide, det træber en Ramp med vor Stolthed, med vort Hang til Undstyldninger, fom ikte er let at komme igjennem. Men har vi kommmet gjennem den, o hvor lettede føler vi os ikke! bvilten Seier har vi ikte vundet over vor egen modstræbende Ratur, hvor fkynder pi os ikte paa Beien hjemad!

Da endelig Sønnen er fommen til den Beslutning at gaa hjem og homyge sig for sin Fader—da er han reddet; thi en Ting er der, han itte har mistet, om han har mistet alt andet — og det er Faderens Kjærlighed. Hvor ofte har itte gode Barneminder reddet en Sjæl, der var kommen paa Vilostraa! Faderen kan have været svag nok til at føie Sønnen, hvor han itke burde gjøre det; men alligevel var det af Kjærlighed til Sønnen, han viste sig svag. Og denne Faderens Kjærlighed, der aldrig var istand at nægte ham noget, det stod i hans Wagt at opsylde, den har esterladt et undsletteligt Indtryk paa Sønnen. I hans Elendighed kommer disse Minder dobbelt skærte frem, dobbelt lokkende, dobbelt blødgjørende. Hvor ofte har han itke hulket derude, hvor han sad forladt, som det syntes af baade Gud og Mennesker, ved Tanken paa disse Henns Vinder, og omsider blir de for skærte, og han drager afsted. Og hans Fader — istedetsor at lytte til hans Betjendelse, istedetsor at bebreide ham, løber han ham imøde, omsavner og tysser ham og besaler sine Tjenere at bære frem det bedste klædebon og stelle til en Fest til Ære for den hjemfomne.

Holltet livsaligt Billede er itke dette af Guds Kjærlighed til Menneskene. Vi kan komme elendige, forhungrede, ødelagte af Svir og Sværm og Nød—bare vi vil gaa til ham med oprigtig Bekjendelse, angrende, — aa han vil løbe os imøde og kysse os og tage os ind til sig i sin Herlighed, og der skal blive Glæde i Himmelen over os, mere end over de mange, der kolde lever paa sin Selvkjærlighed og pukker paa sin udvortes Ærbarbed, men alligevel ikke er gjennemsprede af Guds Kjærlighed. Forældres Kjærlighed til Børn er fors

underlig. Hoor mangen Far og Mor er der itke, som i Harme over sine bortstøbne eller utaknemmelige Børn har sagt ved sig selv: "ja kommer han igjen engang, saa flipper han ikke ind i mit Hus mer!" — ikke før har Børnene vist sig — kanske sillede, magre, elendige — aa der har ikke været Tale om nogen Bebreidelse engang, men Far og Mor har taget dem i sine Arme og grædt over dem, og det har blevet en Festdag i Huset.

Moody fortæller, at da han engang var i Liverpool, tom der en Kvinde til ham, fom under Braad fagde til ham: "Gr. Moody, Te ftaar for mange ftore Forfamlinger. Nu bar jeg en Søn paa 19 Mar, fom er reift fra mig. her fer De hans Fotografi. De tunde tanite af en handelse faa Die paa min tiere But. Om De ftulde fe ham, aa faa bed ham tomme igjen til mig. D bon= fald ham om at vende tilbage til fin førgende Moder og fit forladte Sjem. Ranfte han er i Betymring, tantte han er i Nød, sig ham fra hans Moder, fom holder af ham, at alt ftal forlades og glemmes, og at han ital finde bug fvalelfe og Fred i Hjemmet." 2la Benner, Parablen om den forforne Son gjentager fig de hundrede Gange ude i Livet. Di er alle Brodre og Softre, udgangne fra det samme store Faderhjem. Det er den dybe Zante, som er nedlagt i Sødernes gamle Sagn, om at Gud jelv indblæfte Menneitet Livets Mande. Bi bærer hans Mande, hans Livsgnift i og, vi jordifte Mand og Rvinder, og denne Livsgnist higer opad igjen til ham, fra hvem den tom, higer efter at frigjøres for alt jordift Slagg og stige luttret som en lusende Runte op til ham igjen. Ja Bud har betroet of mange Penge, da han sendte of ud fra frader= hjemmet, for at vi ftulde prøve vor Lytte; han har givet os vor Urv, da han gab os vor Frihed. Denne Frihedens Ret til at vælge den er Mennestehedens Adelsbrev, den er vor Bærdighed. Du har Ret til at vælge, trods Gud og mod Bud, du har Frihed til at forøde dit Gods paa daarlig Bei, fom den for= torne Søn, du har Frihed til at ødelægge din Belse, din Families Lotte, din Formue, din Slægts legemlige og aandelige Bel, du har Met til det, fordi du er en Gudefon eller Gudedatter og derfor under Frihedens fulde Gave. Men faa faar du ogjaa bære Unjvaret felv. Du faar itte tlage Gud for, hvad du har bragt over dig selv. Bud fan itte gribe tvingende, vel advarende og pegende, men itte tvingende ind i din Balgret, uden at frænte din personlige Frihed, uden at frænte Guds og Mennefters herlige Lov. Det er jo de famme Aræfter, fom En bruger til Godt og Ondt. Forstjellen er, at gjør du Godt, bruger du dine Rræfter i Guds Tjeneste; gjør du Ondt, bruger du de famme Frihedens Rræfter i Mørkets Tjeneste. Bed at gjøre Godt, arbeider du dig op til Lyset, til Gud; ved at gjøre Ondt, arbeider du dig længer og længer bort imod Spineftien. Det Gode er Lydighed mod Gud, det Onde Ulydighed; du vælger enten det ene eller bet andet med ben famme Frihedens Balgret. Den unge Mand i Barabelen valgte Ulydighed mod Bud, valgte at gaa langt fra Faderhusets og Sjemmets Minder, valgte Misbruget af fin givne Frihed. Den Rjærlighedens ftærte Drift, fom er nedlagt i Menneftet, fom ftaber Familielntten og Cam-

fundets Belfignelfe, den misbrugte han til Ubivæbelfer, der ødelagde baabe hans Legeme og Sjæl; ben Trang til Bennefamfund, fom Menneftet har, og fom er en saadan Styrkelse under Livets Ramp — den misbrugte han ved at fpilde den paa Uværdige, der forlode ham i Nøden; sin Formue, givet ham til at lindre fine Medmenneffere Nød, og til at grunde fin og andres fremtidige Lytte, fpredte han for alle Binde paa urene Forluftelfesfteder - og faa? Saa tom Straffen, der folger Overdrivelfen, folger Misbruget, folger Synden i Sælene ligefaa ubønhørligt og fittert, fom Belfignelien følger Livet i Gud. Den tom til ham, fom den tommer til og, hvis vi vil ligne ham. Og dog tom den itte fom en Fiende, men fom en Ben. Den bragte ham Lidelfer baade paa Legeme og Sjæl, bet er fandt; ben bragte ham Domngelfe og Savn, ber ftundom bragte ham Fortvivlelsen nær - og dog tom den som en Ben, som hans bedfte Ben; hvad han felv fiden beredvillig vil ertjende. Thi den bar det, fom med Bold og Magt drog hans Tanter igjen tilbage til Faderhjemmet. Og deri aabenbarer sig atter Guds uendelige Kjærlighed mod os, at han lader Straffens Naturlov, fom vi bringer over of felv, virte til vor Belfignelfe, bvis vi blot vil følge dens Paamindelfer. San bruger Tugtelfen fom et af de Midler, der ftal bringe por Tante tilbage paa Faderhjemmet, tilbage paa ham, og bringe os til at føge ham. Det er Meningen af det Bauli Ord, at alt itul tiene dem tilgode, fom elfte Bud. Det er Sorgens, Rødens, Fortvivlel= fens Gave. Mange fer den itte, mange vil itte gribe den, om de fer den, men funke dubere og dubere ned og gjør det derfor altid tyngre og tungre for fig at at reise fig; men mange bringer denne Rødens Gabe ind i en faadan Sjæle= tamp, Kamp mellem fine gode og onde Inftintter, mellem fin Stolthed og Elendighed, at de tilfidst vinder Seier og gjør Balget, det bedfte Frihedens Balg, de har gjort i fit Liv, dette nemlig: "jeg vil ftaa op og gaa til min Fader!" Da ber et Ord, Benner! bet er aldrig en Stam angrende at betjende fin Synd, naar den er gjort, men Stammen er først at gjøre den og faa itte betjende den, taufte prale af den. Jeg har hørt mange fkryde af, at de kan tømme faa og faa mange Flafter uden at bli fulde, eller at de har narret den eller den Stafferen i Handel. Det vidner om en funten Moralitet, baade hos den, der vover at prale af fin Fornedrelfe, og hos den, der med et Smil tan høre paa fligt og lade det gaa. Den, fom ftammer fig ved det og tier, er tufind Bange bedre end den, fom pralende ftryder af fin egen Stam. Men den for= lorne Søn i Barabelen bestemte fig til at gaa til fin Fader. Alle Balg i Livet tofte, men det Balg mest, der paafører of Homngelse og ftal vise of frem for Berden fom den usle Stymper, vi er; der ftal Mod til at gjøre det; men har vi engang gjort det, da har vi votset aandeligt ved det; da gror vi fast i vor Bærdighed som Menneste igjen. Gud give os alle Kraft til at komme ud af Undftyldningernes Birvar og ben til det rene, aabne Striftemaal for Bud; thi vi vil faa let bort i Undstyldninger. Ge paa Forbryderen, som er paa Forhør, je paa dit eget Barn, fom har gjort noget galt, tag i din egen Barm og prov

dig, og du ftal fe, at det første vi griber til, naar der begyndes at fræves Regnffab - det er Undftyldningernes Stammen. "Rei det var ham, fom fagde det, — nei det var ham, som gjorde det." — "Kvinden, som du gav mig, forførte mig, og jeg aad", - bet er den famme Undftyldningernes Letse fra det første Mennestes Tid. Men Gud fræver itte Undstyldninger, han vil have det aabne, ærlige Striftemaal: "jeg har syndet mod himlen og mod dig, jeg er itte længer værdt at faldes din Con." Ratoliferne, ved 3, fræver fom en Salighedspligt, at hver Kriften ftal ftrifte visse Bange om Maret for fin Preft; de har fet dybt og ret ved at dømme, at Striftemaalet letter den betyngede Samvittighed, at vi votser aandeligt ved det; thi det fan fun fremmes gjennem Ramp. Men Teilen er at ville gjøre det til en Tvangsfag; thi da spotter man dets hoie Betydning; Feilen er at ville gjore Presten til en Mellemmand mellem Spinderen og Gud. Ethvert Striftemaal, som stal have noget at betyde, maa være frivilligt, ellers fører det faa let til Hyfleri og letfærdig Leg med bet bellige, og det maa først og fremst udøses for Guds Ansigt. Vil man saa vælge en Ben, enten det er Presten eller en anden, til sin Fortrolige, fordi det letter al faa udost sig for et Menneste, saa er der intet i Beien derfor; det er tvertimod meget naturligt. Men man fan itte fommandere visje Tider naar, og visse Bersoner, til hvem man ftal ftrifte; da taber Striftemaalet fin Betyd= ning. Ja at bestemme sig alvorligt til det: "jeg vil ogsaa gaa hjem til min Fader!" - hvilten lyttelig Dag for hver den, der i Alvor gjør det, og som er borte fra fin Fader! Svor vil han itte bagefter fole Glade og Fred i fin Camvittighed! Hvor vil itte de kommende Lidelser falde ham lette, fordi han nu har et himmelft Saab, en Forvisningens Sitterhed. 3 tan tro, den forlorne Søn, fom uden en Stilling i fine Filler, begav fig hjemover, har baade futtet og tørftet og gaget sig fodsaar og træt paa Beien, har sovet i Lader og Grofter — og dog bare iler han og iler han med nyt Mod for at naa hjem. Er her nogen ung Mand eller Rvinde her i Salen i denne Formiddag, fom foler fin Sam= vittighed betynget, fordi de ved, de vandrer gale Beie bort fra Gud — aa tag Mod til Jer, tjæmp Jer igjennem Rampen med Jer felv og med alle de Baand, der binder Eder til Eders usle Trældom, tag Mod til Eder og ffrift for Eder felv for Guds Ansigt i en stille Time og tag saa Beflutningens Alvor: "vi vil vende om, vi vil gaa hjem til vor Fader i himlen!" Kan 3 det, 3 ftal siden prise den Bendepunttets Dag som den lytteligste i Eders Liv.

Og du unge Mand, som endnu itse er sanget af Ungdomsranglens Beruselse, — vogt dig for det første Fald! vogt dig for den første Gang, du træder ind paa Aneipen sor at spandere paa dine Kammerater. Det san være ustyldigt not at dritte et (Blas Ol — ganste vist, men denne ene Gang kan drage mange efter sig, og for du ved det, har du saaet Aneipestængeriets Lane, og den Lei bærer itse til Faderhjemmet i Himlen, bærer itse til din Bæsst i det Gode, men til din Fornedrelse, til Maahedens Læsst i dig. Zeg sommer netop fra Nordvesten og tras en ung, prægtig stabt, Kar paa Jernbanen, som var

fuld. Han var naturligvis norft. Jeg fnakkede alvorligt med ham, og han fortalte, at han bar kommen her til Landet saa ufkyldig og fund som nogen; saa bar han tommen i Lag med Drittere. De havde tvunget ham til at smage paa det Stærke, bare paa Moro. Ru var han en af de værste Driffere selv. Unge Ben! bogt dig for det førfte Stridt, det som er gjort - bare paa Moro. Suft paa, vor Fader venter paa os. Det er ikte fandt, naar nogen vil paalnve os, at Gud iffe bryr sig om os, eller at vi er for dybt funkne til at turde nærme os ham. Bud er den uforanderlige, uforanderlig i fin Kjærligsjed til os. bedrøver ham ved at fynde, ved at flaa fra og hang tilbudte Haand, men han elfter os ligefuldt, han møder frem med fin Kjærlighed ligefuldt, han føger efter os, som Hnrden efter det bortkomne Lam, og han giver fig itte, for det hviler dødfenstræt paa hans Stulder, reddet ind til Livet gjennem Forfmægteljens Rædfler. Den forlorne Eøn ønftede itte længer at modftaa Djemmets Dragelfer. Der vil komme den Tid for alle, Benner, da vi trættede af den lange Ramp mod Bud, der bare bringer of dybere i Elendigheden, trættede af Lidelje, vi har bragt over of felv, omsider overgiver of og siger: "jeg vil gaa til min Fader!" og da vil din Fader staa der med udbredte Arme, færdig at tilgive dig, før du endnu har udtalt et Ord. Den vil tomme denne ene Gang, om itte her, faa paa den anden Side Graven, hvor famme Udvifling fortsættes under de samme Mandens Love fom her, og faa ftal det omfider blive Sandhed, at alle Rnæ, deres i himlen og paa Borden og under Jorden ftal bøie sig for deres store Fader i Jefu Rabn.

Denne Parabel fortæller os, hvorledes Zefus mener, en Synder finder hjem til Gud; men det er en ganfte anden Bei, end Theologerne mener. Theologerne figer: Menneffenaturen er albeles fordærvet i Bund og Grund, den fan itte finde frem til Bud; - Besus figer i Barabelen, at hvor dybt end et Mennefte er funtet, om det er ned til Svinene, tan ban dog reise fig, bvis han felv bestem= mer fig til det. Theologerne figer: "vi trænger Jefu Rrifti Blod for at forsone den vrede Gud, han maa tage vore Synder og vor Forbandelse paa sig og lide Offerdøden i vort Sted, og saa maa Jesu Kristi Bærdstyld overføres paa os gjennem Daaben og Nadveren: - Jefus fjender ingenting til dette her - intet Sffer - ingen Mellemmand, fom betaler for dig. San figer fimpelthen: bvis du har fyndet mod Bud og angrer det og beder Bud tilgive dig det, fan gjør han det, ia flutter dia dobbelt fjærligt i fine Urme, fiden du faa længe har været borte fra ham. Anger, Beflutning om at vende om, og faa Mod til aabent og ærligt at befjende din Synd for at bede Bud om Tilgivelse for den, fe bet er Beien tilbage til Bud, og den Bei figer Jefus, vi tan finde, hvis vi bare vil. Da Minderne om Barndomshjemmet, det vil sige om vort Udspring fra Bud og port Sjem hos ham, de vil bjælpe. Det er det, som vi med et theologist lidtryt talder den Helligaands Dragelfe. Guds Hand vil vidne med vor Hand, at vi er Guds Børn. Guds Hand vil gjøre disse Solftraaler fra Bud til en levende, varmende, styrkende Kraft i vort Indre, som gjør, at vi holder ud, og at vi

fan sætte vor Beslutning igjennem. Gud vil selv fylde os med Mod og Lykke og Fred under Forsøget, saa vi føler hver Dag, at vi kommer nærmere ham, vokser op til ham. Og paa den Maade kan vi sige, det er Gud, som gjør det for os, naar vor Vilje siger Ja og Amen til hans, naar vi gi'r ham Lov til det. Det var Hemmeligheden af Jesu Styrke, hvorved han er bleven Mønstret for os til alle Tider, at han aabnede sit Hjerte helt for Guds Jndslydeise, at han sugede al sin Kraft fra ham, ved Opgaaen i ham, og derfor gik frem sin stolte Martyrvei i Gudekraft, den samme Gudekraft vi og skal besidde, om vi kan aabne vort Hjerte og Vilje saa helt for Gud, som han gjorde det.

# Bønnens Magt og Betydning.

(Store Bededag.)

Tefft: Math. 6, 5-13.

Jeg har lagt Mærke til, at Folk, som kalder sig liberale, men hvis fri Tænkning i Almindelighed bare bestaar i at rive ned det gamle, uden at ville bygge op noget andet istedet, betragter Bønnen med Mistanke, for ikke at sige Foragt og Haan. De siger, det er taabeligt, det er urimeligt at bede. Gud har nemlig indrettet alt efter visse Love, der ikke kan forandres. Er han den evige Kjærlighed, saa ved han altid at give os det bedste alligevel, uden vor Bøn. Hvad skal da Bønnen være til?

At der er mangen en urimelig Bøn til i Verden, det er vift; at de felefte beder kiødeligt og taabeligt, det er lige faa vist, og flige urimelige Bønner rammes ved dette Rasonnement. Raar man tror, at frembringe Forandring i Beiret ved Bøn, eller naar man beder om at faa Lykke til at flaa ihjel faa mange Fjender fom muligt, eller beder Gud reife fig til Davn over Ens Modftandere, faaledes fom vi ofte tan fe det i Bibelens Salmer, ja hore det i Kirkerne nutildags i Rrigstid - saa er flige Bønner taabelige, for ikke at fige noget værre. Naar man fer Opfordringer fra friftne Camfund om at forene fig den og den Uge hber Dag paa det og det Klotteflet, for at bede om, at den og den Ting maa faa Beld med fig, faa er dette et Brængebillede af den triftne Bon, en Banhelligelfe af den. Det er det samme som at tro, at den evige, alvise og altraadende Mand er flig en gammel, medgjørlig Bedftefar, at man tan prutte og tinge med ham. og naar man rigtig gnaaler længe not, faa faar man, hvad man begjærer. Dette barnagtige Misbrug af Bønnen, denne Misforstand af Gud i hans Forhold til Mennestene, har gjort tæntende Mennester forargede, og faa er de gaaede til den Aberlighed at flaa Brag paa al Bøn. Den Opfatning af Bønnen, at det er en

liftig Maade at faa Ting paa, som Gud ellers ikke vilde ha' faldt paa at give mig, at det gjælder at plage Gud med at gnaale og gnaale, saa gir han det nok tilfidft - den Opfatning af Bønnen maa vi abfolut fortafte. Men dette Begjær efter at faa er heller itte Bønnens Narfag og rette Rilde. Bønnen er simpelthen en naturlig Trang hos et religiøft Menneste, og da nytter det ikke at ræsonnere over den, enten den er taabelig eller itte taabelig. Ligesom den, der er tørftig, dritter, og den, fom er fulten, fpifer, faa beder den, der er religiøft bevæget, og han foler vel ved det. Bønnen medfører for ham en Belfignelfe, hvadenten de Ting, han har bedet om, opfpldes eller ei, fordi den letter hans hjerte og bringer Fred til hans Siæl. Ligesom den Sultne blir mættet ved Mad, og den Tørstige føler sig tilfredsstillet ved Drikte, saaledes føler den, som har Trang til at bede, sig mættet og tilfredsstillet ved at øse sig ud i Bøn. Bøn er det religiøse Livs landedræt. Zeg tænker, det er en almindelig Erfaring, at det letter Ens Hjerte i Tilfælde af Sorg over en Afdød at faa tale ud med Benner, at faa fortælle opigjen og opigjen de nærmere Omstændigheder ved denne Ulpkke, istedetfor at sidde i taus og ftum Fortvivlelse. At ræsonnere her og fige: hnad er det, du sidder og maler og maler dette op igjen for, den Døde kommer dog itke tilbage, og du forandrer jo ikte din Stilling det mindste ved dette -, bet vilde være taabeligt, toi man har udøft sit Hjerte uden Ræsonnement, fordi det var en Trang, og fordi det lettede, og deri bestaar Belfignelsen. Gudftelov, vi staar itte og ræsonnerer toldt og filosoferer over enhver Bevægelse af vort aandelige Liv, men vi følger vort Hjertes Tilfkyndelse, og vi befinder of vel ved det, enten Udenforstagende vil falde det taabeligt eller itke taabeligt. Men for at kunne bore denne Belfignelse med fig, maa Bonnen vore en Trang hos dig. Man bør iffe tvinges til at bede, eller bede paa Kommando. Derfor lifer jeg aldrig at hore Born tommanderes til at bede Bordbønner, fom de da remfer op, og ofte galt af Ungft, hvis der er Fremmede tilstede. Bonnen maa være mit eget Balg, min egen Trang, min egen stille Enetale med Bud, som ikte kommer andre ved. Derfor henviser vafaa Bejus Bonnen blufærdigt til Lønkammerets Stilhed, derfor beder han os itte at bruge mange Ord fom Bedningerne, men bare fimbelthen udoje, hvad vi har paa Hjerte, for Herren, som fer i Løndom, og som i Forveien ved, hvad vi har behov. Di beder itte for Buds Stylo, for at bevife ham en Tjeneste, eller for at fortælle ham noget nyt, han itte vidste før; men vi beder udeluttende for vor egen Styld, fordi det er naturligt for os, fom det er naturligt at aande, at fpise, at sove. Toungne Bønnetimer, saaledes som Bøderne havde det, faaledes fom har været Pratsis i den friftne Rirte ogfaa blandt dens fornemste Mænd, tror jeg itte stort paa; thi det er noget tilstelt, unaturligt, fom gjør Bønnen til et metanift Arbeide, og fom tilfibst munder ud i Bønnehjulene, som hos Buddhifterne, hvor man beder med Bandtraft.

Men denne Lettelse for et Hjerte, der strømmer over af Tak og Glæde, eller som er beklemt af Sorg, det er ikke den eneste Belsignelse af Bønnen. Den medbringer noget virkeligt positivt godt. Og hvad er da det? skal vi virkelig tro, at Bønnen fan forandre en enefte Tøddel af Guds vife, lovbefalede Orden? Rei itte det; men den tan forandre os, faa at vi fer benne Orden, faa at vi faar Dinene op for, hoad vi itte for tunde fe. Ligefom en Farmer forbereder Jorden med Ploug og hatte, for at den tan bære desmere frugtbar Gad, faa: ledes pløier Bønnen op Menneffets aandelige Bæfen, faa at det blir flartfeende, blir modtageligt for gode Indfindelier, ber ellers itte funde naa det. Bi antager ogfaa, at Bønnen fætter os i Forbindelfe med det Bæfen, til hvem den henvender fig, paa en ufpnlig, telegrafift Maade. Gud er altid færdig til at paavirte os, men vort telegrafifte Apparat, faa at fige, er ifte i Orden til at modtage hans Budftab. Bønnen fætter det i faadan Orden. Det elettrifte Fluidum ftrømmer mellem os og Bud, Buds Hand tryfter paa Knappen, og vi modtager Buds Sbar paa vore Sporgsmaal, i hvad vi falder Indfindelser, Alarhed over, hvad vi stal giøre, Fred og Stilhed i vort oprørte Sind. Denne uspulige Telegra= fering mellem Nand og Nand er noget, der for har været for lidet paaagtet og for lidet videnskabeligt studeret. Man er begnndt meget med det i den sidfte Tid alligevel. Det er paa denne Theori af Aands Meddelelse til Nand, Mands Baavirkning af Nand, at alt, vi talder helbredelfer ved Tro og Bøn, hviler, den faatalote "mind- and faitheure". Denne Opdagelje af en ufpnlig Overforelie af Tanke og Bilje fra En paa en Anden kommer at spille en ftor Rolle i Fremtiden, baade til det gode og til det onde. Forbryderne vil misbruge den til at faa fine Offre i fin Magt og opnaa fine forbryderifte Benfigter med dem, og gode Wienneffer vil benntte den for at fremme godt i Berden.

Raar vi føger Raad hos Benner og fidder og lytter paa deres Troft og Opmuntring, og vi spnes, de har Ret, og følger deres Raad, saa har jo deres Aand gjennem den overbevisende Tale paavirtet og bestemt vor Nand. Der har været en usynlig, men itte bestomindre traftig Telegrafforbindelse mellem vore Aander i det Dieblik. Dette er jo en hverdagslig Erfaring. Men hvis faa er, hvis vi har levet et inderligt Nands=Samliv med vore Rjære hernede, fan da vi, som tror paa Nandens Udødelighed, indbilde os, at et saadant inderligt Samliv ftulde holde op, bare fordi den enes Mand har fluppet fin jordifte Dragt og ifort sig en anden og er bleven usynligt for vort jordifte Die? Maa vi ifte meget mere tænke os, fordi det er rimeligt og fornuftigt, at de to Nander, fom havde hinanden faa tier hernede, fremdeles fan paavirte hinanden ved gode Raad og Indfindelfer? Da hvorledes tan det fte? Simpelthen fom her, ved Benvendelfe Bonnen gjør Manden modtagelig for Baavirfninger fra Mandens Berden, hvad enten det er af Nander i Riødet eller udenfor Riødet. Svormangen forladt Datter eller Son har itte flaget ved fin Mo'rs eller Fa'rs Rifte: "at Fa'r og Mo'r, tom tilbage! hvorledes ftal jeg tunne hjelpe mig uden Eder, tom, raad mig, troft mig!" Og Mo'r og Fa'r har virtelig tommet tilbage, itte fynligt, men ufnnligt, gjennem Indftydelfer, der har ledet og holdt Børnene borte fra Friftel= fer. Der er mangfoldige Mennefter, som tan bevidne dette, at deres Forældres eller Benners Mand har været over dem, ftyrtet og ledet dem deres bele Liv igjennem,

uden at de bestemt kan gjøre Rede for hvorledes, ligesom vi ikke bestemt kan gjøre Rede for Telegrafiens Kjendsgjerning, mens vi dog fan benytte dem med umaadelig Birkning. Der er itke noget fantastift va fværmerist i dette, men det er fimpel Logit ud af Kjendsgjerninger, vi fer daglig for of. Alt det, vi talder Bareler, og hvad dermed hører fammen, vidner og om denne ufnntige Telegrafering Mand og Mand imellem. Men gjelder denne Forbindelfe mellem Mennefteaander fig imellem, fag mag ben ogfag gjelde mellem Mennefte og Bud, det vil sige mellem den ringere Aland og den høiefte af alle Alander, fra hvem alle andre Aander ere udiprungne. Dg det er altjaa Bønnens ffjulte, vidunderlige Betydning, at den gabner Mennefteganden for Guds Bagvirkning, fagledes at vi forftaar bedre hans Love, hans Beie, hans Beiledning. Bønnen forandrer faaledes itte Bud eller hans Love i mindfte Maade, men den forandrer og, faa at vi lettere og bedre tan se disse Love. Og den er ikke afhængig af, hvor mange Ord eller hvor pene og velvalgte Ord vi bruger, men af med hvilket Hjertelag vi beder, hvad Mand vi beder ud af. Derfor fagde ogfaa Jefus i Bjergtalen, at det er Bedningerne, som tror at blive bønhørte, naar de bruge mange Ord. Bonnen bygger Bro mellem dem, som man henvender fig til, og pag denne Bro vandrer da inse Tanter, Hiertefryd, Barme, Kjærlighed over til En. Bar 3 ifte erfaret det i Snadom f. Ets., hvor dubt Indtrut det giør at høre En bede dybt og inderligt for Eder? I varmes ved det, I blir bløde ved det, I kjender Gder tafnemlige ved det. Eller en Fange bag Fængselsgitteret - mon der er noget, der fan gribe ham og bætte mildere Tanter i hans Sind, ved at ftrage bort Sad og Bitterhed, faa fom Bønnen, det at han hører fin Suftru eller en anden bede inderlig for fig! 3 Bønnen ligger altid Tro og Riærlighed indefluttede, derfor forfeiler den aldrig fin Birkning. Augustin, tan vi sige, bleb rørt og reddet af fin Moders uftandselige, hjertegribende Bønner, derfor blev han ogiaa felv en Bonnens Mand, derfor luer det i hans Bønner af Fromfed og Inderlighed. Da tror vi paa Sammenhængen og Samvirfen mellem Nanderne bernede i Riødet og Aanderne hinsides udenfor Kjødet, da blir derved Bøn for Afdøde itte alene tilladt, men en naturlig Pligt. Hvor vilde itte den Tanke lette mangen en bekymret Siæl. Ru sidder mangen en bekymret Fa'r og Mo'r i Ortodoffiens Richter og tanter med Gru paa deres bortgangne Børn. Sønnen bar paret en forloren Stattel, eller Datteren var tommen paa Ufveie. Praften bar pligtiftpldigst fortalt Forceldrene paa Forespørgsel, at de rimeligvis er i Helvedet og maa forblive der bestandigt. Forældrenes Liv har tabt dets Blæde og Baab. Altid og altid ftaar dieje ulntkelige Stitkelfer, fom dog en Gang var deres elikede Børn, dem for Die og - haabløft, haabløft, de kan hverken giøre fra eller til for dem. Svilten Blade for dem vilde itte denne Ero være, at de gjennem Bon tan fætte fig i Forbindelfe med dem, tan gjøre noget godt for dem, at deres Bon funde smelte Bornenes haarde Hjerter, lade en Lysstraale af Haab trænge til dem, ind i deres Mørte, at Børnene følte ligesom Forældrenes rige Riærlighed bante imod fig, taa be bar itte alene, itte udftudte og foragtebe af

alle, ja at disse Bønner kunde drage dem hen til Anger og Onstet om Forsoning og asvende deres Tanker fra det onde. Lad os bede for vore Døde, ligesaa vist som de vil bede for os. Lad os ikke afbryde Kjæden mellem alt skabt, ved at lade Døden faa noget Herrevælde mellem os. Ligesom det er vist og sandt, at vi kan bringe en Lidende og en Fange Trøst her, ved at gaa og besøge ham og vise ham vor Medlidenhed og Kjærlighed, saaledes lad det bli vist og sandt, at vi kan bringe en Ulyktelig paa den anden Side Graven, der sidder i det yderste Mørke, Trøst ved i Bønnen at gaa til ham og vise ham vor Medhug.

Jeg vilde saa gjerne gjøre vor Menighed til en bedende Menighed, itte en Menighed, som beder om godt og tjenligt Beir eller om, at Bud vil velfigne Rrigsmagten til Lands eller til Lands, men en Menighed, som beder om Troes= freidiahed, om Lust og Evne til at gaa frem, til at votse i Kunditab, i Virtelnit, i Glæde, i Samdrægtighed, i Offervillighed, i Begeistring for Guds Rige paa Forden; en Menighed, som følte Glæden af at staa i Pagt med den evige Bud og derfor ogsaa med Fremgangen af alt godt og stjønt paa Jorden. Lad os itte standse vor Trang til Bøn, ved fold Rasonneren over, at det nytter saa itte alligevel, Gud giør alt paa det bedfte, og alt gaar efter visse Love; lad os hellere oparbejde vor Trang til Bøn, om muligt, lad of folge vort Hjertes Indfindelie. De bedfte og største Mænd har bedet og har følt Belfignelse af Bønnen, om de end itte kan veie benne Belfignelse i Pund og Mærker, eller fætte den frem i matematiste Tal. Jesus af Nasaret bad og bad altid. Bonnen var hans bedfte Baaben, bet var Duggen, der fvalede Lidenstabens Sede, det var den finrfende Strøm af Aandstraft, der holdt ham oppe og ftrøg af ham Tvivlen, Mismodet, Dødsangsten. Hvem tan læse om hans Strid med fin egen Angst i Getjemane Save, og hvorledes Bønnen omfider nedfaldte Troftens og Fredens Engel fra Simlen, og lod ham atter reife fig i fin ophviede Ro og Bærdighed og Gelvbeherftelfe og Sjælsadel, uden at han ertjender Bønnens Magt og Betydning. Jesus vilde itte forandre Guds Raadflutning; thi han bad: "dog itte min, men din Bilje fte!" - men han vidfte, at var der noget, som kunde ftille den Folel= fernes oprørte Sjø, som stormede i hans Indre, og som truede med at toæle ham, faa bar bet Bonnen. San bad itte for at paavirte Gud, men for at paavirte fia felb.

Og den hans magelose Bon paa Korset for sine Fiender: "Fader tilgiv dem: thi de ved itse, hvad de gjøre!" — hvad har itse den udrettet i Verden? Hvor straaler det itse fra den af mennestelig Hvised og Renhed! hvor har itse den begeistret ædle Mennester til Kamp for at naa den ophviede Kjærlighed, der tan tilgive endog sine Fornærmere! Hvor har itse den smeltet Hjerter, og stal saa gjøre til Verdens Ende! Bonnen er vinget Sæd, som slyver udover og bærer Frugt. Ja alle de store religiøse Lander har bedet. Lugustin bad, Luther bad, Grundtvig bad, Theodor Parter bad, — alle vidner de om Bønnens Velsignesse. Jeg selv føler den, naar jeg staar her paa min Præsestol, det Sted, jeg elsker mest i Verden, og beder. Og saa kan alle kolde Krititere og snussfornustige

imaa Hoveder gjerne fomme og fortælle, at Bønnen er noget gammeldags, noget fom hænger fammen med den gamle jodifte Opfatning at Gud; jeg bare smiler og la'r dem prate. Er det sandt, at Bon er en naturlig Drift i et Menneste, hvad enten det er Hedning eller Aristen, og er det sandt, at Tilsredsstillelsen af denne Drift gjor Mennestet lykteligere, letter dets Sjæl for Byrder, husvaler det i Sorgen, styrter det til at modstaa onde Fristelser, udvider og gjør rigere dets aandelige Liv, saa er dermed Bonnen slaaet fast som noget godt og berettiget, hvormeget man saa vil ræsonnere mod den. Di vil holde paa Bønnen. Di vil gjøre denne Menighed til en taftende og bedende Menighed for dens egen Skyld, for at aabne den Kildevæld til Belsignelse. Di vil ikke saa vore Indtægter øgede, eller forhindre Lynilden fra at slaa og Vinden at blæse ned vore Kirker en og anden Gang, men vi vil saa ved Bonnen vor Sjæl videre og rigere, vort Hjerte sjættere, vor Vilse sasker, og vor Haand kviktere til at gjøre godt. Bort Liv vil blive mere ophoiet, og Landen klarere og roligere, og vor aandelige lldsigt videre end til vort eget Selv og Begjæret efter Penge.

Gud, Altjærlighedens Fader, fyld os mere og mere med din Aand, at vi kan vie os helt til dig og din Gjerning paa Jorden; styrk os der til at gjøre godt og til at være gode og gjennem Bønnen knytte vor Sjæl til et dagligt Samliv med dig.

### Aundstabens Træ.

Fjerde Søndag efter Paafte.

#### Tefft: 1. Mof 3.

Det er en høist rimelig Ting, at noget af det første, Mennestene begyndte at gruble over, var: hvorledes de selv var blevne til, hvorledes Verden omkring dem var bleven til, hvorledes det Onde, de saa mellem Mennessene, var blevet til. Saa opstod da de Sagn, som vi sinder hos alle gamle Fols om Verdens og Mennessets Tilblivelse, Fortællinger, som ofte har en forbausende Lighed med hverandre og peger tilbage til en sælles Milde. Føderne har da ogsaa sine gamle Fortællinger om disse Ting, der er opstrevne i den første Mosebog. Mange af disse Sagn indeholder dybsindige Tanker, blandet med en mærtelig Trossyldighed. De vil altid blive interessante som de første Forsøg paa en Livssilososi i poetisk Form. At opsatte dem som virtelig Historie vil blot blive latterlig. En af disse Fortællinger er da den om Kundskabstræet. Den skriver sig fra den Forsatter i sørste Mosebog, som kalder Gud Jahve og iske Clohim, og som, fordi han er ældre end Glohimsorsatteren, fremstiller Gud langt mere usuldsommen og barnagtig, end denne. Denne

raa Forestilling om Gud dutter ftærtt op i Sagnet om Rundflabstreet. Thi her figes med rene Ord, at Bud er jalous paa Menneftet, misundelig paa fin egen Cfabning. Den famme Tante, at Guderne er misundelige paa de Menneffer, der vil have Del i deres Forrettigheder, finder vi ofte hos græfte Forfattere; men dette er jo en Tante, fom er Gud aldeles uværdig. Bed at tonte over Fortællingen om Rundftabstræet, finder vi nemlig, at det er Stangen, fom i Grunden taler fandt, og Bud, fom bedrager. Det bar itte fandt, som Bud havde fagt, at Døden vilde folge paa, hois de fpifte af Rund= stabstræet; thi Døden blev de kun fri ved at ade af Livsens Tra, efter dette famme Saan. Sandbeden var det, fom Slangen fortalte, at de gjennem Rundstaben vilde lære Forftjel paa godt og ondt og derved dele en af Buds Egenffaber. Dg nu da de har gjort dette, er Bud ræd for, at de ftal æde af Livfens Træ ogfaa og berved altsaa ved fin lloødelighed blive lig ham, faa han jager dem ud af haben og fætter en Rerub med et flammede Sværd at vogte Indgangen. Svorledes tan dog hele denne befinderlige Siftorie om Rundftabs= træet og Faldet med fine førgelige Følger være optommet? Det er itte faa vansteligt at forstag enda! Den gamle Filosof vil føge at forklare fig Grunden til de mange underlige Tilstande, ban fer rundt om fig fom ubønhørlige Love giældende alle. Der har vi nu i Dyreverdenen Slangen, fom hvislende finder fig frem paa fin Bug for at ftitte med fin lumfte, giftige Brod, dette Dyr, fom Mennestet har en medfødt Gysen for, og mod hvis Angreb han altid maa være paa Post ifer i Often, hvor det vrimler af Slanger. Dette Dur, tentte den gamle Digter, er synlig under en Forbandelse; har det bragt denne Forbanbelfe over sig felv? Saa blev han flaget ved Rvindens tunge Stjebne, at hun tun kunde opnaa Moderglæden gjennem saa megen Smerte, og at hun allige= vel længtede efter Kjærlighed, længtede til Manden, stjønt hendes Stilling, fom den var i Dfterland, mere var lig en Træls end et frit Menneffes. Sporledes funde dette hænge sammen? Ja felv Manden, som i Livet var fparet for sa= meget ondt, var itte lykkelig. Det var et haardt Arbeide at fkaffe den nødvendige Tøde fra Jorden. Hvoraf tommer det? hvoraf gror der sagmeget Ufrudt. fom ødelægger Bondens Flid og gjør hans Liv en fortfat Byrde? San faa fia om efter Fortlaring paa dieje Besinnderligheder og kunde itte forstag andet, end at Bud, vred paa Slangen og paa Rvinden og paa Manden, havde lagt disje Forbandelfer paa dem, fom en Straf for deres Synd. Da den Synd, de havde begaaet, var: Undighed mod Buds Befaling, fremdreven af, at de hande fogt at vide mer, end de ffulde vide, med andre Ord-ved deres Torft efter Horfor ftiller han da Rundftab eller Itte-Rundftab op fom det afajørende! Jo, fortvivlet over den Anstrengelse og Smerte, som Tilegnelsen af Rundftab medfører, fortvivlet over ben Elendighed, som afdættes, naar man underføgende trænger ind i Dybben af alle Ting — lopprifer den gamle Tænter Naturtilftanden, den lottelige, barnlige Uvidenhed, fom Paradistil= ftanden. Den er en lavere Tilftand, det indrømmer ban; bet at cebe af

Aundstabens Træ er at blive mere og mere Gud lig og saaledes høiere; men alligevel medfører Rundftabstilegnelfen faa megen Smerte, at det var bedre, flet intet at vide og bare leve som Naturbørn ude i Stogene, pluttende de Frugter, fom falder fra Træerne ned til os. Bi tjender denne Tankegang igjen fra alle gamle Folt, der lopprifer den forbigangne Tid fom bedre end den nærværende, og taler om en Guldalder, hvor Uftnldigheden herftede, Uftnldigheden uadftillelig forbunden med Uvidenheden. Bi tjender denne Tante igjen fra en forholdsvis mpere Tid gjennem Frangkmanden Jean Jaques Rousseau og hans Samtid, som trættede af Unaturligheden og Stivheden og Overforfinelfen, prifede Natur= tilstanden og det uftyldige Hyrdeliv og strev rørende Bøger om Mennester ude paa en eller anden ode D, som var fri for denne Kundskabens og Civilisationens Blage. Nei Naturtilstanden! Naturtilstanden! den Gang Mennestene vandrede nøgne om uden Følelse af nogen Stam og itte brød fig om hverken Bidenftab eller Politit eller Samfundsordning, fom Smaabørn, ledede af beres Faders Saand. Det havde været Buds Mening, mener Forfatteren af Paradisfagnet, at Mennestet aldrig fulde tomme videre end til denne Uftpldighedstilstand. Hourfor havde itte Adam og Eva været fornøiede med denne fin homnge, barnlige Stilling, adlydende blindt, uden at tænke, den guddommelige Autoritet? hvorfor overlod de itte at tjende Forstjellen mellem Godt og Ondt til Bud, til hvem det tilhørte? Ut nei! Mennestet har ratt efter Ting for høit for det; og Det har virtelig naget høiere op, men pag Bekoftning af fin Siæls Fred. Dets hoiere Bærdighed, dets altid voksende Fremfkridt har bragt og vil bringe Barnetilstandens Paradis er tabt for bestandig.

Der er mange Folt endnu, der loppriser Uvidenheden, som en Intteligere Tilftand end Rundstaben. Ge Ratoliterne ligeoverfor deres Almuer i det religiose. De forbyder dem at læse i Bibelen, de forbyder dem at underfoge og tænte felv: de ftal bare blindt ben tro pag, brad Prefterne figer til dem, lufte Dinene og tro. Presterne, Gud's Stedfortrædere paa Jorden, agerer Sahre i Haven, ledende Adam og Eva fom fmaa Born, klapper bem paa Rinden og beder dem bære pene og inilde. Deraf de irfte, franfte og spanfte Ulmuers forfærdelige Uvidenhed om de simpleste Ting, en Uvidenhed, som tan fpare dem felv tanfte for mange Betymringer, fordi den ftaar nærmere Dyre= standpunktet, men som sandelig ikte sparer deres Medborgere for Bekymringer, naar de bennttes som Stemmekvæg eller som blinde Redskaber til en eller anden Plans Udforelie, hvilket de er villige til saa meget mere henfynsluft, som de itte bar ædt af Rundstabens Iræ og derfor lidet tjender Forftjellen paa godt og ondt. Man vil fige, at der er ingen, der aflægger faa mange falfte Eder for Retten, jom Frlanderne. Og er det itte noget nær samme Bratsis, de norft-lutherfte Brefter i Umerita har drevet, naar de har holdt fine Menigheder afftængte fra at læfe eller høre noget andet end det, fom bevæger fig i deres egen Ring; naar De giør alt andet mistænteligt ved at talbe det Bantro og Fritænteri, naar de fætter Straffens Kerub med helvedes flammende Sværd for at vogte og fpærre Aldgangen til Kundstabens Træ? Selv vil de agere Bud i haven, der ftal lede fine umnndige, lyttelige Born i en uvidende Baradistilstand, hvorhen de vil, giøre dem til lydige Redstaber af fin Bilje. Og er det ifte ben famme - jeg falder det fpgelige-Tantegang, vi er inde paa, naar vi lopprifer Barndommen fom vor lutteligste Did, vor Paradistio? - ben Did, da vi itte tjendte til Livets Allvor og Ramp, Synd og Elendighed, men legte bele Dagen og fit alt, vi trængte til, Føde, Klæder, Hus, hos vore Forældre, og flap at arbeide felv, da vi endnu ikke havde ædt af Kundskabens Træ paa godt og ondt? Men vi vokste og fit Dinene op, vi faa, at alle omtring os itte var Buds Engle, vi blev narrede, bedragne, vi maatte felv ud og tjene Foden i vort Unfigts Sved, vi mistede Tilliden til vore Medmennester, vi begyndte at faa Forstand paa Feilene felv hos Far og Mo'r, vor Kjærlighed blev modt med Kulde, med Mistro — at Paradifet er stængt, vi blev udjagede af det den Tid. da vi forst fit Dinene op, lærte at forstaa vore Omgivelser, lærte at forstaa Forstjellen paa godt og ondt og felv stulde ud og tage vor bevidste Del af Livets Gjerning. Det er Sandhed dette - den gamle Tænker har forsaavidt Ret; men - vilde du bytte? vilde du onste, du par Barn jajen i den Forstand, at du ffulde være halvt ubevidst og uvidende som da? vilde du onste, at Mennestene omtring dig var slige lallende og legende Børn, levende omtrent som de Vilde paa Sydhausverne? Nei og tufinde Gange Nei! Medfører Aundstaben fin Smerte og Stuffelse, den medfører fandelig ogsaa fin Glæde og Triumf; og den Tante, at Mennesteheden gjennem Arbeidet i sit Anfigts Sved udvikler fig til ftorre og ftorre Fuldkom= menhed i en stadig stigende Fremgang opimod (Bud, den er en ganske anden høibaaren og ftor Tante, end at Mennesteheden evig ftulde forblive som ustyldige, legende Børn i et Paradis.

En Ting maa vi lægge Mærte til, naar vi ftal være retfærdige mod den gamle Digter af Paradisfaguet. Ban fætter ifte Sonden i den Gjerning at æde af Rundstabstræcts Frugt, men i det at være ulndig mod Bud, og deri har han jo udtalt en dyb Sandhed. All Synd er Ulydighed mod Guds Bud havde forbudt dem at æde af Træct og dog gjorde de det. Men det besynderlige og barnagtige er at sætte denne Prope paa Lydiahed eller Ulydighed i det at cede af Runoffabens Træ eller ei, at fremstille Gud, Fuld= tommenhedens Ideal, fom En, der proflamerer det fom Synd, at hans Ctabning vil foge at blive faa fuldtommen fom mulig, foge at blive Gud lig. Dette er jo tvertimod det Maal, som Besus beder os eftertragte, det nemlia at bore fuldkomne, fom bor himmelfte Fader er fuldkommen". Dieje Jeju Ord fulbtafter aldeles den Tante, at Menneftet bor forbandes, naar det joger at blive fuldkomment, blive gudlig, ved at æde af Kundskabens Træ. Proven bor itte sættes der; thi det at æde af Rundskabens Træ for at forstaa Godt og Ondt er itte at gjøre Guds Bilje imod, men fnarere at gjore Guds Bilje. Og derfor figer vi: Bud har aldrig udstedt noget Forbud mod at æde af Rund= ftabens Træ, og vore første Forældre være prifede, fordi de aad af den Frugt,

fordi de forlod den Paradistilstand, som bestod i Uvidenhed og Stillestaaen, og begav sig ud i Livets Kamp, i Arbeidet for Føden, i Arbeidet sor Aandsudvitslingen, i Arbeidet for mere og mere at blive Gud lig. Fra bare at plutte Maden, hvor de tilsældigvis fandt den, lærte de nu at stade den gjennem ærligt Arbeide; istedetsor at tulle sig ind i Figenblade, lærte de at gjøre sig ordentlige Klær; istedetsor dare at slaa Dyrene ihjel sor at saa Føde, lærte de at holde dem nær til sig og gjøre Tjeneste. Fra Jægere blev de Hyrder og Agerdyrsere. Istedetsor at have en Religion, som væsentlig dar Frygt, saa de gjemte sig mellem Havens Trær, gjørde de Begyndelsen til en Religion, som ogsaæ omsluttede Tillid og Kjærlighed til Gud.

"Og Kvinden saa, at Træet var godt at æde af, og at det var lyfteligt at se til og et onskeligt Træ at faa Forstand af" - ja det er sandt, og hun handler modigere og med mere ideal Langiel end hendes fvage og feige Husbond, fom siden bare ikhlder paa hende. Were være Kvinden for det. Netop gjennem Rundstabens Træ gaar Beien til Guds Rige. Men Arbeide, Smerte og Kamp fører det med sig. Spørg Bidenstabsmandene, der taalmodig Aar efter Nar sidder med sit Nattearbeid og sine mikroskopiske Undersøgelser, for at komme efter Lovene for de mindste Ting, usunlige for det bare Die. De Opdagelser, som vi tager og benytter som den naturligste Ting af Berden, og som læres i Stolerne som Videnftabens U. B. C., det er ofte Resultater af Enteltmands og Slægiers moisommelige Forstning i hundreder af Aar. Sporg Opdagerne, der udsætter fig for farefulde Reiser og utrolige Savn og Lidelser mellem vilde Folf, for at berige Menneftenes Biden; fpørg alle dem, der i vore Dage er ivrige for at lægge Sclen paa de hemmelige Naturkræfter og gjøre dem til Menneftets ludige Tjenere for kanske selv blot at høste Mistjendelse og Spot, — spørg dem, og de stal alle som En fortælle om den Anstrængelse og Smerte, det har tostet, men ogfaa om den Giæde, det har efterladt, at have bjulpet Mennesteaanden et Stytte frem til storre Ertjendelse, til mere at vorde Bud lig. Ja en Moder tan itte føle ftørre Glæde ved at trytte fin lille Ryfødte til fit Bryft efter den udstandne Smerte, end Bidenstabsmanden føler ved endelig at have erobret et Stuffe Sandhed.

Selv Mænd og Kvinder her, som itte er Videnstaddrere, har følt det samme, tænter jeg. Det toster Anstrængetse at pløie sig gjennem en tanterig og lidt vansteliz Bog; men har man fommet gjennem den og tilegnet sig dens Tanter som sin Giendom — sandelig, man angrer itte paa den anvendte Tid; man føler, man har votset aandelig, man er bleven tlogere end man var før, rigere end man var før, og man velsigner Æblet, man pluttede af Kundsstadens Træ. Hvor mangen Arbeidsmand, der i Grunden er et Geni i en eller anden Retning, savner itte saart, at han ingen Forfundskaber har, at han itte som Liden sit plutte Æbler af Kundskabens Træ? Og hvor velsigner han itse den, som gi'r ham Uddannelse, og derved hjelper ham til at bryde sig en Bane i Livet! Hvert eneste Styfte Sandhed, som skal erobres, koster Kamp og

Aundstabens Træ, at vore første Forældre blev forbandede og vi med dem, ford et gøgte at votse i Rundstabens Træ. Det nar alle civiliserede Lande gjør, hvad de tan, for Stolevæsenets Fremme, og vi gjør alt for at staffe vore Børn Rundstab, saa gaar det itte an paa samme Tid at prædite i Kirkerne, at det er Synd at æde af Kundstabens Træ, at vore første Forældre blev forbandede og vi med dem, fordi de søgte at votse i Rundstab og derved blive mere lig Gud.

Det er et mærteligt dybt og fandt Ord af den gamle Digter dette, at Frugten af Rundskabens Træ bringer dig til at stjelne mellem godt og ondt og der= ved til at vorde Bud lig, saa Bud maa sige: "nu er Abam bleven som en af vo." Bel er det fandt, at Mennestet har paa en Maade Ertjendelsen af, hvad ber er godt, og hvad der er ondt, medfødt i fin Samvittighed. felv det laveststagende Menneste f. Etz. ved, at han gjør Uret, naar han flaar et andet Menneste ihjel, eller naar han stigeler. Men denne Samvittighed fover hos mange, og vift er det, at Samvittighedens Folsomhed for, hvad der er Ret og hvad der er Uret, ud vitles gjennem Kundstab, gjennem Dannelse. Hvor= for er Begreberne om godt og ondt finere udvitlede hos os, end hos de Vilde paa Sydhavsøerne? — fordi vi har ædt af Rundstabens Iræ, som har gjort alle vor Sjælsevner renere, finere, mere lig Bud; fordi vor Samvittighed er arvet fra Forfeedre, der har edt af Rundstabens Tre for os. Danneljen giør Samvittigheden vaagen, den paradijiste Uvidenhed bringer den i Søvn. Bi kan itte fordre de samme Retsbegreber hos Hottentotterne som hos Europæerne, vi fan itte fordre den samme Fintfølenhed for, hvad der er godt og ondt, hos den, der er født og opvotset i Fattigdom, Elendighed og Forbrydeljer, som hos den, der er født og opdraget i et dannet Hus. Det er en historist Rjendsgjerning, at der er Forstjel. Hvad der staar for os som en gruopvættende Synd, f. Ets. at udsætte vore Børn til at dø af Hunger og Rulde eller som Rov for vilde Dyr, eller at bruge Kvinden rent som et Lastonr, det vil den Vilde itte tunne begribe er saa svær en Synd, fordi det gjennem Bane er bleven en Foltestit, og hans Samvittighed itte er bleven vatt ved at æde af Rundstabens Træ paa godt og ondt. Jo mere du stiger i Erkjendelse, jo sikkrere blir din Dom over, hvad der er ondt, og hvad der er godt, jo finere Barometer blir din Samvittighed. Naar Normændene i Ulmindelighed itte anser det for en Stam at drifte sig fuld, saa vidner dette om en Clouhed i deres Camvittighed, der igjen inder paa aandelig Maahed, at de trænger til at æde mere af Rundstabens Træ for at tunne stjelne bedre mellem godt og ondt. Den som lærer at forstag, hvorledes Alfohol, brugt til Overmaal, flover og fortærer vort Legems Rraft og Spænstighed, den som lærer at forstaa Druttenstabens Indvirtning paa Bornene baade legemlig og moralitt, den som lærer at forstaa, at Mennestet nedværdiger sig ved at miste Herredommet over fine Sandfer og ved itte længer at formaa at ftpre fine Ben, men rave omfring med et idiotift fjollet Smil - han drifter fig heller aldrig mere fuld. Den gamle Digter eller rettere hans Slange har Ret, naar den figer, at man ved at wde af Kundstabens Træ blir mere lig Gud. Gud er den, som til alle Tider og i alle Sager useilbart ved, hvad der ergodt, og hvad der er ondt. Jo mere dersor Mennestet vokser i denne Erksendelse, jv mere nærmer det sig Gud. Og med denne Kundstabens Tilegnelse menes ikke den nore Tilegnelse. Der er mange Mennester, som kan have læst en hel Del og ved Vested om en hel Del, men de er indraa alligevel. Lærdommen ligger bare paa som noget udenpaaklint, den er ikke bleven Ben af deres Ben og Kjød af deres Kjød, den har ikke omformet deres Væsen. Nei Sasten af Kundstabens Træ maa gaa dig i Blodet, maa blive Dele af dit Væsen. Om du bærer et Æble i Lommen, saa gjør ikke det nogen Virkning paa dig; men naar du spiser det, blir dets Sast

Men hvorledes tan Rundftab bringe of nærmere Gud? Jo fordi alt, fom efzisterer, det være sig i Natur eller Mennesteliv, er udrunden af Gud og bærer Dele af ham i fig. Enhver Rundftab afdætter of en Del af hans Bæfen, fordi det afdætter en Del af hans hemmelige Love, hvormed alt styres. Jo mere du tan trænge ind i Naturens og i Nandens Hemmeligheder, jo mere fer du af Bud, jo mere drives du af Længsel efter at blive ham lig. Ligesom en Haandverfer stræber efter at gjore sit Arbejde saa fint og smutt og fuldkomment som muligt og forbedrer det, hver Gang han lærer en ny og hændigere Methode at kjende eller fer nye Modeller og Stjønhedsmønstre, faaledes stræber ogsaa vor Mand, netop fordi den er udiprungen af Bud, efter at blive mere og mere fuldkommen, og for hvert not Stotte af (Bud, den ligefom opdager gjennem at æde af Rund= ftabens Træ, foger den at blive dette Styfte lig. Maalet for Mennestets Til= værelse kan vi sige er, at opdage og tilegne sig Bud. Bi er paa en stadig Opdagelsereise efter Gud, efter at je ham, tjende ham, vorde ham lig. Bi fjender mere af ham i Dag, end de gjorde for 1800 Mar siden. Dg denne bor Opdagelsesreise fortsættes gjennem bet andet Liv. For hvert nyt Stykke, vi griber af ham, loftes vi op til en høiere Juldtommenhed, indtil vi endelig fer ham, som han er, det vil fige, at vi har naget vort Magl, Juldkommenbeden, Budligheden og derfor Gjenforeningen med bor evige Staber og herre, og da forft ifal det hedde med fuld Sandhed: "Abam er bleven fom en af os", bleven det ved at æde af Kundstabens Træ, som itte bringer En for evigt ud af Baradiset, men baner Beien tilbage til det igjen. Det er Meningen af, at Jesus opstiller Barnet som vort Monster og siger, at medmindre vi blive som Born, tomme vi ingenlunde ind i himmeriges Rige. Bi ftal naa Paradifet ved at blive rene og uffploige fom Born; thi deri er Born Buds bedfte Afbilleder paa Jorden. Men Meningen er itte, at vi ftal føge at være barnagtige, uvidende, tiende saa lidet til Forstjellen mellem godt og ondt som muligt. Det uftyldige, fom er i Barnets Ubeviofthed, det ftal vi erobre tilbage til vor Beviofthed, efterat have ftilt Uvidenheden fra det ved at æde af Rundftabens Træ. Gjennem ftorre og ftørre Erkjendelse af Bud ftal vi tomme tilbage til Barnets ubegrændsede Tillid, Tro, Rjærlighed til Mennefter og Livsglæde. Ja fom glade Børn, der er hjemkomne fra en lang Reise, stal vi samles i Guds store Faderhjem, vort nye Baradis, uden at frygte for nogen Kerub med et flammende Sværd.

I maa vel vogte Eder for at opfatte, hvad her er fagt, faaledes, at hver fundstabsrig Mand dermed tillige er en from Mand. Baulus taler, som 3 ved, temmelig foragteligt om Rundftaben, fom opblæfer, og Jefus prifer Bud, at han har ffjult dette for de Bise og Forstandige og aabenbaret det for de Umnn: dige. Dette tyder paa, at der maa være Farer ved at æde af Runditabens Tra, at denne erhvervede Rundftab tan misbruges. Den, fom nemlig æder af Rundstabens Træ, itte for at undertafte fig Bud, men for at trodje ham, for at modarbeide ham, fom benytter den høiere Mandsmagt og Indflydelfe, Rundftaben har givet ham, til at drage Mennestene bort fra Bud, han er En af dem, som Paulus taler om, naar han figer, at Rundstaben opblefer. Det er denne Foreftilling om Frihedens og Rundskabens Misbrug, som har faget sit stærteste Udtryt i Billedet af Satan, han, Lysengelen, som brugte fine Aandsgaver itte til at prife, elfte, tiene Bud, men som brugte fine Alandsgaver til at trodje ham, vilde rive ham ned af hoifadet for at jætte fig felv i Stedet, og fom joger at vinde Tilhængere mellem Mennejtene ved at mistænkeliggjore Gud og hans Henfigter. Se disfe har forgudet Mennesteaanden istedetfor Budsaanden, villet losrive Mennesteaanden fra Gudsaanden.

Det er heller itte nodvendigt for at lære Gud at tjende og elfte ham, at gjennemgaa et vift Rundstabsturjus eller at blive lærde Mand. Det er det, Refus mener, naar han takter for, at Bud har aabenbaret dette for de Umpndige. Talen om Gud fom por ftore elfkende Gader, om at han har fendt fin Son, por Broder Jesus, til os for at vife of Beien hjem til ham, den kan de Smaa oa Umpndige godt forstaa, og fastholder de det, vil det være not til at styrke dem i Livet og i Doden. Men det fastholder jeg, at den, som gjennem at tilegne sig Rundstaber har faget et storre Indblit i alle Livets Love, ban fagr vafga et ftørre, klarere Syn paa Bud, end den, fom itte bar Leilighed til at opnaa bette. Guds Kiærlighed er netop aabenbaret deri, at det, fom er nodvendigt for os at vide til Salighed, er let at forstaa, og itte afhængigt af Boger eller en vis Rundstabstilegnelse. Men de, der er nodte til at leve i Uvidenhed, og dog fastholder fin Kjærlighed til Bud, er alligevel itte faa inttelig ftillede, fom dem, ber fer ind i Buds Bæsen gjennem at lære hans Berker at tjende. De forfte ffimter Bud fom i en Taage, de andre fer ham i ftraalende Middagsfol. Da det er vanfkeligere for de Smaa og Umpndige at holde fast Tanken om Guds Faderkjærlighed i Livets haarde Friftelser og Rampe, end det er for dem, der har en klar Erkjendelse og Forstagelse af Guds Love at støtte sig til. Jesus udnæbnte fine Apostle mellem de Smaa og Umpndige, fordi de havde en friffere Begeiftring, en mere umiddelbar Tro paa hans Rald, og fordi de ikke var faa bundne i Jøbedommens Bogstavvæsen, som de Striftkloge og Farifærne. Dg dog maatte der en Baulus til, en Mand, der jæbnlig havde ædt af Kundstabens Træ, for at det ftulde have rigtig Klem med Rriftendommens Udbredelfe blandt Bednin= gerne. Og denne Mand kan i ftolt Bevidsthed om sin Kundskabs Overlegenhed sige, at han har udrettet mere end alle de andre Apostle tilsammen.

Saa lad os itte, Brødre og Søstre, være rædde for Kundstabens Træ, men lad os være rædde for at æde af Frugten i den Hensigt at ville trodse Gud, at ville modarbeide ham mellem Mennestene. Lad os bede om, at vi, jo mere vi votser i Kundstab, ogsaa maa votse mere op til ham, sammen med ham, votse i Ydmvghed, fordi vi votser i Beundring for ham, at vi maa votse frem til Barnets ubegrændsede Tillid og Kjærlighed til sin Fader, fordi vi opdager denne vor Fader belivende, bærende, styrende, sevende i alt.

### Guds Stygger.

Temte Søndag efter Paafte.

Tefft: 2. Mof. 33, 12 fg.

Den Historie, jeg har læft her i Dag, er en af de mange besynderlige, men dubfindige hiftorier i det gamle Testamente. Den udtaler den Sandhed, at Ingen tan je Bud og leve; den samme Zante, som stadsæstes i det fjerde Evange= lium, naar det figer: "Ingen har nogenfinde feet Bud." Derfor er det faa beinnderligt, at vore ortodoffe Brodre vil paastaa, at Jesus var Bud; thi var han Gud, da kunde man jo je Gud og leve, da kan Gud, den ufattelige, uendelige, den Aland, som itte tan begrændses indenfor noget Legeme, alligevel begrændse fig og blive spulig; da blir det ikke sandt, naar Johannesevangeliet siger, at In= gen har feet Bud; thi mange har jo feet Jesus, og Jesus var jo Bud efter de Ortodoties Sigende. Den Sandhed, som vor Tetst udtaler i Dag, modsiges imidlertid paa andre Steder i det gamle Testamente. Der staar Fortællinger om, at Adam faa og talede med Bud, at Bud bejøgte Abraham, at Mofes og Aron, Radab og Abihu og halvfjerdfindstyve af de Acloste af Israel "faa Isracls Bud; og der var under hans Fodder fom et Arbeide af Caphirsten og fom himmelen felv, naar den er klar. Da han lagde itte fin haand paa de Apperfte af Braels Born, og de bestuede Bud og aade og draf dog." (2 Moj. 24, 10. 11.) Dette viser, at diese forstjellige Historier maa ftrive fig fra forstjellige Forfattere. Det er i det hele taget fittert, at mange Hander har været med at forme Mosebøgerne, som vi nu har dem, og at vi maa opgive Tanken om nogen bogstavelig Inspiration. Bi vil imidlertid i Dag holde os til vor historie, faaledes som den staar der: "Du kan itte se mit Ansigt; thi Mennesket kan itte fe mig og leve." Og Gud, staar der, git forbi Mojes, som stod gjemt i Bjerg= kløften, og ffjulte over ham med fin Haand, faa at han blot fit je fom et Blimt

af ham bagfra. Det er fandt og dybt fagt dette, Benner. Det enefte, vi fan je og er iftand til at opfatte af Bud, er et Blimt af ham bagfra, en Part af ham, en Stugge af ham; den bele Berlighed vilde dræbe os, ligefom et for ftærft Lys vilde gipre os blinde. Og det er ud af disse Glimt af Gud, disse Guds Stugger pag Jorden, vi fammensætter vor 3de om ham. Bi tænter os tilbage fra Styggerne til det hele, længere tommer vi itte. Og eftersom en Person els ler et Folt ser mere eller mindre af Buds Stygger, bar man en renere eller min= dre ren Opfatning af Bud. Svad er Grunden til, at vi itte tan je Bud, itte opfatte ham, som han virtelig er? Det er den, at vi er endelige, Gud uende= lig, vi indftræntede med vore Sandier til Did og Mum, han ubegrændiet af Did og Rum. Bi fan itte opfatte længer, end vore Tanter rætter, itte udtale mere, end vort Sprog evner, derfor kommer vi at bruge ilige menneskelige Udtryks= maader om Bud, som at han har Unsigt og Hænder, stjont han hverten har Un= figt eller Hænder; thi han er intet Menneste, men en uendelig Nand. Terfor par det et berettiget Forbud, Iøderne havde i fin Lov, Forbudet mod at gjøre Billeder af den evige (Bud, fordi flige Billeder bare drager por Tante om Gud ned i det smaa, til Mennestegrændserne istedetfor ud over dem. Disse Billeder af Gud Fader, fom man har forfogt, og som alle Runftnere maa bræffe fin Sals paa — thi hvorledes fremstille det ufremstillelige? — de har gjort megen Stade ved at binde vort Buds-Begreb til Mennestegrændser. Runftnerne fan med fin bedfte Bilje itte fomme længer med fine Gudsafbildninger end til at fremftille en pen, gammel Mand, udstyret med al den Mildhed og Majestæt, som fan ligge i et Mennesteansigt, med andre Ord, itte længer end til Zeushovedet og Zeusstittelsen af Phidias. Og vor Gudside er dog større, end at den græfte Bud Zeus fan tilfredsstille den. Derfor saa Jøderne ret, naar de domte det fom en Stade at afbilde Bud under nogen Form, og ftjønt vi fer af deres Ralve og anden Billeddyrkelje, at Mennestenaturen Gang efter Gang vilde drage Budstanken ned under de synlige Grændser, saa imponerede dog det tomme Rum i det Allerhelligste, hvor Bud var, men uden at jees, mere, end om Rummet hande været fyldt med de herligste Marmorstikkelser fra en Phidias Haand. Man fortæller om den romerfte Dærforer Bompeius, at da han erobrede Berufa= lem, var han unsgjerrig efter at fe den faa meget omtalte jodifte Gud, der ovede en saadan Magt over dette underlige Folt, og git uden videre ind i Templet. gjennem Tæppet, hvor ellers ingen, uden Ppperstepresten en Gang om Naret, turde gaa. Og hvad fandt han — intet. Run Bagtens Art ftod der med fit Laag, Raadestolen, ellers tomt Rum. Men denne hoitidelige Tombed paa bette allerhelligste Sted, hvor hele Foltets Budstilbedelse samlede fig i et Brænd= punkt, den angstede, strammede, imponerede Romeren mere, end om der havde været hundreder af Billeder der. Det tonede til ham fra det tomme Rum, hvor Asraels Bud stedtes til Dobe med sit Folt: "Lad Gders Romerguder være smaa not til at indfattes i et Billede, vor Bud er den store, uendelige, ufattelige, hvem himlenes himle itte tan rumme, endfige dette bus, og dog er han ber,

du ftaar for hans hellige, uspnlige Unsigt i denne Stund." Tausbed fan stundom tale stærkere end lang Tale, Tombed sige mere, end det fuldte Rum. Mennesteaandens higen efter at funne se og naa det nendelige, udtales i Mose Bon om at faa je Herren, men Svaret blir, at vi staar os bedst paa iffe at for= joge at drage ham ned til vor Sidere, til Mennestegrændserne, men beller ane ham utlart, stimte ham i hans Omrids, bevare for ham den bevende Følelse af Lidenhed, af hellig Wrefrygt, af Hemmelighedsfuldhed, der altid omgiver det ninnlige og dog tilstedeværende. Bi staar og paa, gjemte i Teldfloften, at se blot som en Stygge af den Hellige passere vore Dine. Og hvor finder vi da Slagituggerne af den Gvige paa Jorden? Bi trænger dem, vi trænger Noben= barelfer af ham med andre Ord, for at forvisse os om, at han er til; men den store, uendelige Hand, som ligger bag disse Habenbarelser, er den drivende Rraft til det Liv, vi fer, men itte forstaar, ham fan vi blot ane, itte fe. Bi fin= der disse Buds Slagitngger i alt, som vi ser omtring os, i alt fabt, og aller mest inden i os selv, fordi Mennestet er den hoieste Top, som Stabningen har naget. Det er, fom Paulus figer: "I ham lever og rores og ere vi." (Ap. Gj. 17, 28.) Hvis det er fandt, at han er alle Tings Staber og Opholder og Styrer, da maa man je Glimt af ham i alt ftabt, det mindste som det største. Ger vi da det? Der er noget, som Bidenstabsmændene falder Livstraften, og fom de staar forbausede og magteslose overfor. Denne Livstraft er Siælen, Livet i alle Ting, det som lader Tingene votse, boie sig, forandres, fylde sin Bestemmelse. Det findes i Planter, i Dpr, i Mennester; men det er uspnligt, det lader sig itte fremstille, og dog er det sag virteligt, at det er pag denne uspn= lige Rraft, hele den Tings Tilværelse beror. Det er ligesom med Eleftriciteten. Man fan ikke se den, man kan ikke fremstille den i nogen Form, og dog er den jaa sittert til, som noget, og man behandler og haandterer denne uspulige Kraft affurat med jamme Sitterhed, som om den var synlig; man driver Telegrafen, Telefonen, Bogne og Jernbaner med den; thi man fan lage den, ftjønt man itte ved, hvad man lager. 3 Lighed hermed har Lidenstabsmandene grundet paa, om de itte ogiaa itulde tunde lage Livstraft, og de har etsperimenteret med det vaa mange Maader; men hidtil har alle deres Forjøg flaget Rlif. Man har oplost Planter, for at fe, hvad der var i dem, paa femist Bei, og man har veiet noiagtigt, hvormeget der er af hvert Stof i denne Plante, faameget affurat og itte et Gran mere. Man har saa bragt alle disse Dele sammen igjen, men det er blevet en grøn Suppe og ingen Plante; thi Livstraften, Livstraften, denne ufynlige Rraft, som betinger Plantens Liv - den har de ifte funnet fremstille og gjøre efter. Man fan ved funstig frembragt Strom og ved funstig frembragt Barme udtlætte kisterogn og kugleæg, men vel at mærte, kisterogn, som allerede er befrugtet, og 2Eg, fom allerede er befrugtede, med andre Ord Stof, hvor Livsbetingelserne alt er tilstede, og Livet er født og virter paa en ujpnlig, hemmelig= bedefuld Maade. Men at fabe tunftigt en befrugtet Gifterogn eller et funftigt befrugtet 9Eg - nei ber ftaar Bidenftaben ftille. Man bar forfogt at ftaffe

Liv i Tode ad kunftig Bei. Man har indsproitet varmt Blod, man har pum= pet Luft ind i Lungerne, og man har drevet det til at faa Mufflerne bøielige igjen og Bevægelse i Lungerne; men strats Bumpningen og Sprøitningen op: hører, ftivner alt igjen; thi Livstraften, Livstraften, benne gaadefulde Magt, der betinger alt, der er Guds Clagftygge paa Jorden, je den fan itte Videnstaben magte. Saalange itte Menneftene fan lage denne Livstraft og faaledes efter Godtutte ftabe Liv, ftabe Planter, Dur og Mennester paa tunftig Bis, faalænge mag de erfjende en ftabende Magt, en intelligent Aarfag bag alt ftabt, boad Naon man faa giver benne belivende Rraft. Jeg talder den nu ber Guds Stygge, fordi den for mig peger tilbage paa et levende, evigt, uendeligt Bæfen, fra hvem alt levende udstrømmer. Alt antage den belivede Materie for evig fan itte jeg; thi den Orden, den Finhed, den Harmoni, den Bisdom, som gaar igjennem det hele Universes Love, tan jeg itte tænte mig har gjort fig felv, ligefaa lidt som jeg kan tro, naar jeg fer en deiligt udfort Bygning, at den har gjort fig felv, eller at en Klump Ver, naar den holder paa at rulle, fan blive til en Benus af Milo. De fint udtæntte Love peger tilbage paa en omhyggelig Byg= mefter; den hemmelighedsfulde Livstraft, fom virter med en ubetvingelig Magt, fom gives og som tages bort, uden at man ved, hvor den blir af — alt det peger for mig paa et lovgivende Bæfen over det hele, fom jeg falder Bud. fordi jeg fer, at hele Universet er bygget paa Love, som jeg med min Intelligents tildels fan efterspore og opfatte, flutter jeg tilbage, at disje Loves Giver er et Bæfen, der eier mine Egenftaber i uendelig forstorret Grad, at han, med andre Ord, er den evige Fornuft, Bisdom, Stabermagt. Ge paa den nendelige Stjernehvælving over os og begynd og fordyb dig i dens Gaader. Bi beundrer vor Sol og det Spstem af Rloder, der hvirvler sig om den; vi drufner med por Tanke i de umaadelige Afstande og Storreifer, vi tan regne ud angaaende himmellegemerne, og dog ved vi, at der er andre Cole, ftørre end vor, og andre Stjernespstemer svingende om dem, og alle diefe Millioner af insende, uhpre Rloder, der hvirvler fig i Rummet, gaar fin Bane faa ftodt og fiftert, fom om be rullede paa Stinner, og en enefte liden Ufvigelje fra denne Bane vilde volde nendelig Forstyrrelse. Er da itte alle disse vidunderlige, Insende Rloder Bud fra Bud, Stygger af ham, der farer forbi vort Die, naar vi ftaar gjemte, fom Mojes i Gjeldkloften, hernede pag por lille Rlode, mens Buds herlighed ftrider forbi? Striver de itte Guds Navn for vort Die, forsittrer os om hang Tilvæ= relie, ham, som vi itte tan se uden at do? Cg naar vi gaar fra det store til det mindre, naar vi tager i vor haand en Blomft eller et Straa, og undersøger det, hvor vidunderlig er det itte gjort, hvor hensigtsmæsigt fra først til sidst, med hvilten tjærlig Omtante for at beftutte Livsspiren mod al Fare og Overlaft. Den fine, varmende og beftyttende Siltedun, de mange Lag af Blade udenpaa hverandre, som visner, naar de har gjort sin Tjeneste, de blode Farver, som in= gen Runftner tan gjøre efter, de bevægende Rræfter, ber faar Blomften til at aabne og lutte fig for Sol og Dug, efterfom den trænger det, - er det itte en liden Verden af Faderomhu, som oplutter sig i denne Blomst og dette Straa, som itte den største Videnstadsmand eller Kunstner kan gjøre efter? Er itte bare denne Stilk med sin nikkende Blomst og er itke dens Tusinder af Brødre og Søktre udover Markerne Skygger af Guds Herlighed, der farer forbi vort iagttagende Die, naar vi, som Moses, længes efter at se ham, den Evige? Og alle disse synlige og usunlige Naturkræster, Magnetismen, Elektriciteten, Dampkrasten, Tilkrækningskrasten, Kræsterne, som raader i Tordenen, i Lynilden, i Jordskjælvet, i Vulkanen, som vi kan bruge, men ikke tilbunds forstaa, som sylder os med en hemmelig Gru, som saa ofte lader os søke vor Lidenhed ligeoversor de overvældende, usynlige Magker—er ikke alle disse Kræster Guds Sendebud paa Jorden, Guds Skygger, fortællende om hans Bælde, hvem intet kan skaa sig imod. Intet Under, at de barbariske Nationer gir Gudenavn til disse vældige Naturkræster, der oste, som det synes, viljeløst leger med Menneskenes Børn.

Men allerstærtest fer du Stuggerne af Gud indenfor Mennesteverdenen, in= denfor Stabningens hoieste. Raar man fer, hvad Mennesteaanden har kunnet udrette, folger Historiens og Videnskabens Gang gjennem Tiderne, hvor maa man itte forbauses. Mennesteaanden har jo forstaget at gjøre alle disse usyn= lige Aræfter, der raader i Universet, og hvoraf en eneste Gnist er not til at dræbe dem, den har formaget, siger jeg, at gjøre sig disse vældige Kræfter underdanige, faa de maa trælle for Mennestenes Børn. Dampen maa drive Stibene over Bavet mod Bind og Strøm, Telegrafen mag sende Bud med Lynets Fart fra et Puntt af Jorden til et andet, Mafkinerne maa puste og stønne og forrette Arbei= det, mens Mennestet bare staar hos og ordner Retningen af Rræfterne; Solen 'maa tegne Billeder gjennem Fotografens Camera, Billeder af alle vore Kjæres Unfigter; man fan binde Lys og Barme, man fan opløfe og udftille Tingene i deres Bestanddele og tomme efter deres Sammensætning. Og denne Menneske= gand, som har feiret disse Triumfer, hviler aldrig. Itte for har den vundet en Grobring, for den ftrider til en ny. Frem og altid frem, længere op i Ertjen= delje og Underjøgelse og Gudlighed. Der arbeides, til man stuper, og over Ligene af de faldne Sandhedsmartnrer ftrider Fremftridtets Flot, berigede ved de forgangne Slægters Erfaringer og Erobringer; den arbeider og vil arbeide, ind= til det dube Ord ftal udtales over Elægten af Gud felv: "Ru er Adam bleven jom en af os," indtil Maalet er naget, at vi er blevne et med Faderen, fom Jejus udtrytte det, at vi, med andre Ord, har naact vort Udspring, er forenede med port Ophav. Og denne umættelige Sigen fremad, der fjøbes med helfe, utrætteligt, møisommeligt Arbeide, utallige Lidelser og Martyrdød af saa mange, denne Bilje, der itte lader fig boie, denne Berfferaand og Berffermagt, der giør fig Naturfræfterne underdanig, hvad er den andet end Gjenftin af eller Stugge af Guds altertjendende Hand, Alvidenhed, Almagt. Bi higer og ftræ= ber efter at vorde vor Fader lig, fordi vi har en Part af hans Mræfter i os. Bi vil vide alt, fordi vi er Børn af den Alvidende; vi vil med vor Nand trænge igjennem allesteds, da vi ifte fan det med vort Legeme, fordi vi er Børn af den

Allestedenærværende; vi vil herste over alle Ting, fordi vi er Børn af den Almæg= tige. Ja er itte et Menneste, fra den første Spire af, en Stygge af den alvise Bygmefter? Denne avlende og fødende Kraft, som er nedlagt i hele Naturen, Planter, Dyr, Mennester, er itte den et Udflag af Buds Stabermagt; dette vidunderlige Mennestelegeme, med fit Blodomløb, fine aandende Lunger, fine mageloft anbragte Bundter af Rerve= og Mufteltraade, fin elastifte, fine hud, fit ficelfulde, talende Unfigt, er itte dette Legeme en Bræditen om, en stadig Benvifen til, en Stogge af den alvife, almægtige Bogmefter, fra hvem vi ftamme? Men har Gud fat fine Mærter i vort Legeme, har han fat den end stærtere i vor Nand, og itte blot i den umættelige higen fremad, i Torpten efter at erobre Sandheder, men ogfaa i vore Følelser, i vor Trang til og Længsel efter at være gode, i vor Riærlighed, i vor Længfel efter det Evige, i vor Brublen paa himmelfte Ting. Hvorsomhelft du fer Spor af opoffrende Kjærlighed, af Zaalmodighed i Lidelfe, af Hengivelse i Guds Vilje, hvorsomhelft du finder ophøiede Tanter, ber kaftes ud i Tale eller i Strift, ber er Gud nær, det er en Afglands af ham, en Sthage af hans Berlighed, der passerer forbi dit Die. En Suftru, fom vaager Dag og Rat ved fin Mands Spaeleie, eller en Mor, fom gaar og vandrer med fit feberinge, ftrigende Barn paa Armen Tognet rundt; en Mand, der forsager og lider og sulter sig selv i Stilhed, for at hans Familie itte stal savne det nødvendigste, den Kjærlighed, der blot tænter paa og lever for sine legemlig og aandelig trængende Brødre og Søftre, fom tager mod Utat og Mistjendelje med Stilhed og uden at spættes i fin 3ver for at gjøre godt, alle disse er Buds Stygger paa Jorden, ofte fun feede af faa, men en Frelse ofte for dem, ber fer dem. Dg faa bor Styggerne af Buds Berlighed famlet fig ligefom i enkelte store Mænd og Kvinder, synlige for alle, saa at Verdenshistorien ligesom staar ftille, lig Mofes i Fjeldkloften, feende paa Styggen af denne Guds Berlighed. der ftrider forbi, med ventende Die. 3a alle ftore Tantens Mond, alle Viden= fkabens Marthrer indtager her fin Plads, og naar de ftrider frem for vort Die, smeltes vort Hjerte og bevæges vort Sind; thi vi føler Mennesteaandens Adelifab og Bagt med den Evige. Og derfor blir itte Berden træt af dem, træt af at tale om dem og tage deres Ord og deres Liv og deres Opdagelser frem til Beftuelfe; de vil ftaa, faalange Berden ftaar, som Stugger af Guds Berlighed, løftende os op af Støvet, givende vor matte Hand Binger, ftyrtende os i vor matte Ramp for Sandheden, væltende alle Mismodets Stnager tilfide og fuldende os med Følelsen af Buds Nærværelse. Og fremft i denne helte= og heltindeftare ffrider da Jesus af Nafaret, og hans ophøiede Liv og hans Sandhedemod og Sagtmod og hans Infende Ord og hans trofaste Dod ftal ffinne over Verden. faalænge den staar, smeltende Hierter, styrkende Tvivlende og Svage, vinkende frem til Efterfølgelfe.

Fastholder vi nu dette, at vi sammensætter vore Begreber om Gud efter de Glimt eller Nabenbarelser af ham, som vi ser i al Stabningen, og at Mennestet er Toppunktet af al Skabning, dens sineste Mesterstykke, saa blir Studiet af Men=

neffet væfentlig ogsaa et Studium af Bud. Bed noie Jagttagelser af vor Nands Bevægelser og Livsyttringer flutter vi tilbage til Gud, da denne vor Mand nemlig er en Nabenbarelfe af denne Bud, en Gnift af ham, Buds Ord tjodblevet, som Johannesevangeliet falder den Fornuft, der oplyser hvert Mennefte, som kommer til Berden. Raar vi ser et Menneste handle med en Bisdom faa den vætter Opiigt, faa alle maa indrømme, at dette bar det ene rette, ffjønt ingen faldt paa det, saa siger man: "Bar det ifte, som Gud selv fkulde gjort det eller dømt det?" Raar en Digter eller Taler rufter Folt op af deres Sløvhed og faar deres Hjerter til at brænde for Sandhedens Sag, saa siger man: "Han der er inspireret!" eller: "det er Guds Aland, som folder ham!" Ragr en Mar= thr i Lidelfens 3ld under de forfærdeligste Binfler tan synge og juble og vife et fortlaret Aagun, da figer man: "Han maa være baaret af Guds Kraft!" Naar vi fer et Udilag af felvopoffrende Kjærlighed, faa figer vi: "Sandelig, denne var et Guds Barn!" Hvorfor gjør vi dette, og gjør det med Rette? Jo, fordi vi af vor stattels Bisdom, af vor stattels Kjærlighed maa tømre sammen vor Forestilling om Bud. Bi maa samle sammen alt det høieste, reneste, bedste i ox felv, i Mennestelivet, og saa fordoble og forstørre det uendeligt, saa har vi naaet, hvad vi falder Gud. Derfor taler vi om Guds Al visdom, Al videnhed, Al= magt, Al tjærlighed o. j. v. Vort Sprog fan ikke udtrokke det høiefte paa anden Maade. Bi tager vore egne moralste Begreber til Maalestot, og derfra flutter vi tilbage til Gud. Raar vore ortodoffe Brødre derfor vil sige, at vi itte kan holde den samme Retfærdighed for os, som for Gud, saa er dette fandt forsaa= vidt, som at vi maa antage Guds Retfærdighed uendelig h ø i e r e end vor, hans Domme uendelig fin ere end vore, da han alene fjender de hundrede tufinder af Traade, der forbinder Aarfag og Birkning opigjennem Tiderne; men det blir ufandt, forfærdelig ufandt, hvis man vil fætte Buds Retfærdighed lavere end vor, saa at det, som gjelder for os som flurteagtigt og nedrigt, er godt not for Bud. Guds Moral, Guds Retfærdighed er høiere end bor, men den er itte af en anden Befkaffen hed end vor; thi vor Retfærdighed, vor Bisdom, vor Kjærlighed er jo netop Afbildninger, om end ofte kummerlige, karikaturmæs= fige Ufbildninger af hans. Raar det er ftrevet i hvert Menneftes Samvittighed og derfor ogsaa udtrykt i de fleste Nationers Morallove, at det at flaa ihjel og det at sticele o. f. v. er Synd, saa gaar det itte an at sige: dette gjelder fun for Mennefter, Bud tan gjerne baade myrde og ftjæle; thi han er itte bunden ved vore Morallove. Det gaar itte an; thi Stemmen i vor Samvittighed, der har drevet Nationerne til at fastislaa bisje Moralbud, er jo netop Guds Stemme i os. Rei, vi faar fige: Guds Retfærdighed, Buds Moral er en høiere end vor, men den er itke af en anden Beftaffenbed; thi det er netop ved at tænke tilbage fra vor, at vi kommer til hans.

Naar vi med dette Ræsonnement, som jeg sines ikke kan modsiges, maaler mange af de gamle Dogmer, der er komne ind i Theologien og nu gir sig ud for at høre Kristendommen til, saa vil de uden videre falde; thi vi vil komme til at

indrømme, at de ikke er værdige, ja aldeles uforenelige med vore Begreber om Gud som en hellig og retfærdig Gud. De maa ogsaa falde af mange andre Grunde, men dem har vi ikke noget at gjøre med i Dag. I Dag vil vi bare stille nogle af disse Dogmer Ansigt til Ansigt med vor Forestilling om Gud og se, om de stemmer med den.

Jeg vil begynde med nogle af Historierne i det gamle Testamente. I Mosebøgerne staar det fortalt, at da Jöraeliterne havde besluttet sig til at forlade Egypten under Ledelse af Moses, saa besalede Gud dem først at se at narre Egypterne til at laane dem sine Sølv= og Guldkar under Baaskud af, at Israeliterne bare skulde gaa nogle Mile ud paa Landet for at holde Fest; men saa skulde dette Guds udvalgte Folk simpelthen bagester putte disse Guld= og Sølvkar i Lommen og løbe sin Bei. Og dette blev virtelig udsørt og lukkedes.

Paa godt almindelig Norst og aftlædt alle pene Omsvøb kalder vi jo dette først at live og bagester at stjæle. Og det skulde Gud, den rene, hellige Gud, have de falet Jøraeliterne at gjøre. De, som holder paa Bibelens bogskavelige Inspiration, maa tro dette, og de gjør det. Jeg talte en Gang med en Baptist=Prest om dette, og han svarede mig, at her aldeles ikke var Tale om noget Tiveri; thi alt, hvad Ægippterne og ellers alle Folk eier, er jo Gud sæ Eiendom; vi har det midlertidigt som paa Laan, og naar Gud behager, kan han tage Eiendommen fra den ene og give den til den anden, saaledes som her fra Ægippterne og til Jøraeliterne. Jeg vil haabe, at dette Ræsonnement, saa ægte theologist, ikke blir praktisk Lov der, hvor jeg bor, i min Tid; thi da kunde jeg resikere, at En en god Dag kom op til mit Hus og sagde: "Denne Eiendom her er ikke din, men Guds, og nu har Gud aabenbaret mig i Nat, at jeg skal have den!"

Bel — jeg har not Lust til at sætte, hvad man kalder "personlig Giendom", paa lidt fastere Grund. Naar jeg har arbeidet for en Ting og betalt den med, hvad jeg ærlig har tjent ved mit Arbeide, fan vil jeg not indtil videre betragte den som min Eiendom og itte som Buds. Tænt, hvilket Evangelium for Inve det vilde bære, hvis dette Baptist-Preftens Rasonnement fulde praftiseres fom Lov! hvor mange Budsaabenbarelfer vilde der itte da blive over Forden! Dg felv om vi vilde gaa ind paa Baptift=Preftens Rafonnement, faa fan Da a = ben, hvorpaa Jeraeliterne altsaa fit overdraget Giendomsretten til Bulde pa Sølvkarrene fra Wanpterne, itte retfærdiggjøres; thi de ftulde jo itte fige Sagen bent ud, fom den var, men de ftulde faa Sagerne udleverede med Aneb, under falfte Paaftande, de ftulde med andre Ord Inve. Sporledes tan de Ortodotie. fom tror paa Bibelens bogstavelige Inspiration, klare bette? Jeg ved ikke, uden det maa blive ved at sige: "Bi tan itte give os til at ræsonnere over Guds Vilje og Buds Bud; befaler han os noget, fom for vore Dine fer ud fom Løgn. faa faar vi giøre det." Altfaa paa den ene Side: "Du ffal itte lyve, ftjæle,myrde"; paa ben anden: "Du tan gjerne lyve, ftiæle, myrde, naar jeg befaler bet!" Dette Rafonnement antager altfaa, at Bud tan brude fine egne Moral =

love, handle ftit imod, hvad felv ftrøbelige Menneffer anser for Ret. Antag den Gud, hvem fom tan, jeg tan det itte! At tro paa en Gud, fom tan lyve, ftiæle og myrde og en Gang imellem befale Mennestene at giøre dette som fin Bilje, det gaar over min Forstand, naar Gud tal være Indbegrebet af alt rent, helligt og godt. Det forvirrer jo aldeles Begreberne om Ondt og Godt; thi hvad Sitterhed har jeg for, at det Menneste, som paaftaar at have faaet Buds Befaling at tage min Giendom fra mig, hvad Sitterhed har jeg for, at han figer fandt og itte er forrytt? Ingensomhelst, ligesom Leappterne itte havde nogen= fomhelft Sitterhed for, at Israeliterne talte fandt, uden deres simple Ord, fom ogsaa viste sig at være Løgn. Af bare Boer for at holde paa det theologist opfundre Dogme om Bibelens bogstavelige Inspiration at offre vore Begreber om Buds Hoihed og Renhed, at udilette Forftjellen pag godt og ondt og lære om en Bud, fom til visse Tider, naar det Lune tommer paa ham, tan befale Mennester at lyve, sticele og myrde - det er jo dog for galt. Hvad Slags Kristne ffal der blive ud af det? Nei, er det da itte rimeligere at se paa Bibelen som paa enhber anden Bog og fige fom faa: Dette Stuffe om Braeliterne og Wanpterne er et færlig interessant, historist Dokument, fordi det viser os, hvor lave Begreber Fraeliterne den Tid havde om deres Gud, hvorledes de betragtede ham fom en Bud ved Siden af andre Guder, en Gud, fom færlig havde udvalgt dem til fit Folk, og som de derfor havde at klunge fig til. Og ligesom Folkene laa og førte Reide mod hverandre og føgte at tage Magten fra hverandre, faaledes føgte ogiaa deres Guder det, og det gjaldt mellem dem Lift mod Lift, Magt mod Magt, ligesom mellem Mennejtene. Deraf handte bet Sarinn, at man ftundom saa overvundne Folt gaa over til deres Seierherrers Religion; thi naar deres egen Nationalgud itte havde været istand til at bestytte dem, maatte han itte duge innderligt og var derfor ifte værdt at holde paa. Dette, at Folfene den Tid holdt paa deres Guder som Nationalguder, gjorde ogsaa, at alle vigtige historiste Begivenheder i Folket maatte stemples med denne deres Buds Navn og Autori= tet. Saaledes fan det gaa ganfte naturligt til, at det er Jødeguden Jahve, som be= ftemmer og befaler alle nærmere Omftændigheder ved Jeraels Udgang af 26gnp= ten, samt leder alle deres Herjetog i Rangan og befaler dem at myrde og flag ihjel af Hjertensluft; men vi i det 19de Harh., fom har ganife anderledes Begreber om, hvad Navnet Bud bør indeflutte, vi smiler ad disse raa Forestil= linger om Bud og glæder os til at være fommen til en Gudsopfatning, som itte tillader hverfen Mennester eller Guder at live, myrde og stjæle. Hvad her er sagt om denne hiftorie, gjelder ogsaa om de mange, hvor Gud efter Bibelen gir Be= faling til at myrde ned for Fode Mand, Kvinder og Born, og at Beracliterne simpelthen ftal tage deres Giendom. Bi fan jo iffe tro, at vor Bud, den rene og hellige, virtelig har befalet dette; men vi fan godt tro, at Jøderne har bennt= tet fin Buds Navn og Autoritet for at stemple fine vilde Herjetog som berettigede og begeistre Folket for dem. Men med vor Opfattelse af disse Historier falder og Troen paa Bibelen som en særstilt inspireret Bog; det Togme tan itte forfvares, hvis man vil se paa Gud som Indbegrebet af al Auldkommenhed; thi efter dette Dogme angrer Gud og er lunesuld og bærer sig ad som en osterlandst Ipran, og det er itte overensstemmende med Fuldkommenheden. Og naar jeg har Valget mellem disse to Ting, enten at ossre min Tro paa Gud som den rene, ubesmittede af alt, som hedder Synd, eller saa at ossre et, som jeg synes, taabeligt Dogme, saa ved jeg not, hvad jeg vælger.

Bi gaar videre. Bi stiller vort Gudsbegreb op imod den theologiste ortodotse Forsoningslære. Ten siger jo det, at vor Synd imod Gud er saa stor, at
den itte kan tilgives, den maa kaste Menneskeslægten i en evig Fortabelse. Enten
maa der sindes en lldvei til at syldeskgjøre den vrede og retsærdige Gud, eller
saa maa bele Menneskeslægten gaa fortabt.

Tenne Udvei har da Bud fundet ved at lade den uffpldige Jeius lide og do i port Sted og udstaa den Pine og Straf, vi ftulde have udstaaet. Naar vi fer denne Lære efter i Sommene, oploser den fig i et Birvar af Selvmodfigelse og theologist Britteri og gjør Gud saa lav og uværdig, at han kommer at staa lanat under Menneitene. For det forste: boad er det for Enat, at der ftulde findes en Synd, som itte tunde tilgives af Gud, især naar denne Synd itte er en anden end den, at det forste Menneste viste fin Ulydighed mod Gud ved at spise. Frugten af et Ira, som han var forbudt at rore. Hvor mange af vore Born er det itte, som stjæler et Weble i Spisetammeret, endog det er forbudt, og hvor findes den Gar og Mor, som ikke skulde vilde tilgive en saadan Ulndighed. Ran man tænte fig overhovedet et Tilfælde, hvor en Son eller en Datter forgjæves ffulde bonfalde sin Far og Mor om Tilgivelse, naar denne Bonfaldelse stede af virtelig Anger og Sonderknuselse over, hvad de havde gjort! Da hvis saa var, at Bornene itte fit Tilgivelse, stal vi rose Far og Mor for det? sige vi itte meget mere, at det var en haardhjertet, en hevngjerrig Far og Mor? Og dog ital det være godt not til Gud at gjore ham mere haardhjertet end fine svage Stabninger. Nei Benner! fremftiller vi Bud som den alfjærlige Fader, da har vi derved ndeluttet Muligheden af, at der ftulde være nogen Ennd, som han itte vilde til= give. Dg hvad indeflutter denne Forsoningslære mere? jo den indeflutter forst den Beftyldning mod Bud, at han tillader en Uffyldig at lide for en Efyldig, og dette ftal være retfærdigt. Raar en Dommer her hos os vilde lade Inven og Morderen gaa og faa istedetfor dem lade hænge fredelige Borgere, fom ingenting havde gjort, saa vilde vi jo oprores og fige: "den Dommer maa jo være gal." Men om Gud ftal vi have Lov at fige dette og ovenitjøbet erflære det for guddommelig Retfærdigbed. Gaar dette an? Ran vi erflære det, som mellem Mennester ansees for den ftammeligste, blodigste Uretfærdighed, for Retfærdig= bed, naar det gjelder Bud, vort fuldtomne Boeat? Umuligt. Saafandt fom vor lille Metfærdighed hernede er en fvag Afglans af hans, faafandt maa ogfaa han handle efter de famme Metfærdig hedsprinciper, at Synd ftal ftraffes paa den, som har gjort den, og paa ingen anden, og den Uffpldige ftal gaa fri. Et= hvert andet Rets= og Retfærdighedsprincip udvifter Forstjellen paa Godt og Ondt. How ftulde jeg med Tillid og Fortrostning fuine overgive mig helt til ham, om hvem jeg vidste, at han bruger at strasse den Ufthldige og lade den Stoldige gaa? Nei Benner, vi fan være visse om, at gjælder det nogensteds, saa gjælder det hos Gud, at han lader Innderen lide Folgen og Strassen af sin Sund, og den Ustvldige sole Belsignelsen og Lytsen af sin Ustvldighed. Og om en tortsvet Dommer hernede stundom kan komme i Skade for at dømme en Ustvldig sor en Skuldig, saa vil dette aldrig blive Tilsældet med Gud, som er alvidende, og hvem ingen derfor kan bedrage. Skal Gud vedblive at skaa sor ps som Indbegrebet af al Retsærdighed, saa kan vi iste sige om ham, at han tilslader og tager sor godt, at en Ustvldig lider for en Skyldig.

Endvidere figer den ortodotse Forsoningslære: vore Synder ere over= forte paa den uifnldige Jesus, og derfor maa han og lide Straffen for disse Sunder. Ja Luther fan komme med fligt forfærdeligt Snak, at Kriftus har maattet paatage fig den værste Ildgjerningsmands Person, saa at der i hele Berden ifte findes nogen ftorre Morder, Manddraber, Wgteffabsbryder, Hellig= domsifiænder, Meneder, Gudsbespotter - end Kriftus. (Zena lat. IV, 89). Ran en Snud overfores paa en anden? Om jeg er en Druftenbolt og en Hor= tarl, fan dette overfores paa nogen anden? Jeg maa dog vedblive at være den Truftenbolt, som jeg var, og en anden, som aldrig har druffet, fan dog ifte betragtes fom Truttenbolt istedetfor mig. Det er jo det rene Gludder dette. Det theologiste Enat paa dette Puntt fan gjøre En ganste ing, fordi det, som er meningsloft og umuligt, udgiver fig for at være dybfindigt, og man har leget med Ord, hvor det angaar en af Livets helligste Grundsatser. Da dette ftulde Bud itte atene billige men og hjelpe til med, at vi gjemte os med vore Synder bag Jejus jom et Stjermbret, faa at han lovede itte at je dem, naar vi bare pasiede paa at staa bag Besus. Det er en saa letsindig Tale og Tante om, hvad Synd er og Syndens Ansvar for den Entelte, at det er utænteligt, at dette har funnet flages fast og endnu læres som rettroende Kirkelære; det er umoralsk helt igjennem.

Nei Venner, vær visse paa, at den hellige og retsærdige Gud hverken begaar Sturkestreger eller Kneb eller dømmer Uschloige for Skyldige, men han lader Dommen ramme den Mette og ikke den Urette, tilgiver villig de Synder, som angres, men kan ikke udslette Følgerne af dem. Dette er simpelt og greidt, og Gud kommer at skaa for vor Zanke som den skinnende Metsærdighed, der har ladet ane i vores medfødte Metsærdighedssans sine skore Grundprincipper. Dette var ogsaa Indholdet af Jesu simple Lære, før Theologerne sik fat i den og forplumrede den.

Der er endum en af Hovedlæresætningerne i den gamle Ortodoksi, som vil have os til at tænke lavere om Gud, end vi staar selv, det er Læren om et evigt Helvede. Denne Lære kaber rigtignok mere og mere Plads nu selv indensor den ortodokse Leir; selv en Mand som Ganon Farrar, der nyder stig Anseelse inden den engelske Kirke, har udgivet en Bog, hvori han viser, at denne Lære beror paa en Missorstaaelse af Skriftskeder, og at de Ord, man hidtil har oversat med

evig, iffe betyder, hvad vi har lagt i dem. Dette er jo et glædeligt Tegn, men hvor mange er det endnu itte, som hænger fast ved den Lære, at maafte deres Far og Mor og Søbstende stal lide evigt, uden haab om nogensinde at reddes. Denne Lære, figer jeg, fætter Bud lavere end Mennestene. Det er (Bud felb. fom fabte Menneftene, det er Bud felv, der vidfte deres Stjebne, for han fabte dem, og dog ftal vi tro, at han tan tillade Størsteparten af benne Stabning at gaa evig fortabt? Hvorfor ftabte han dem da, naar de ftulde evig pines? Er den Tanke forenelig med vore Begreber om (Bud som den høieste Godhed? Cg hvorledes ffulde en faadan Ting være mulig? Gelv det mest forvorpne Men= neste, tror jeg, vilde bevæges, naar han saa sin værste Fiende vride sig i Smerte og bede om Forbarmelje, og jaa ftulde Bud tæntes haardere end det mest forvorpne Mennefte og aldrig lade fig bevæges? Dg ham ftal vi faa talde den høieste Rjærlighed? Hvorledes er de to Ting forenelige? Nei, vil vi fastholde Begrebet om Gud som den mest fuldtomne Rjærlighed, da maa vi lade hans Tilbud om Tilgivelse rætte selv ned i Helvedet og over al Tid; med andre Ord: vi maa aabne Helvedets Dor for en Muliahed til Udfrielse, lade Haabet skinne ned til de Usalige og lade det bero paa dem, enten de vil komme ud eller ei.

I det hele taget, lad itte Theologien, den kalde sig ortodoks eller liberal, faa Magt til at forplumre Eders Begreber og faa Eder til at drage Gud ned i Smudset. Naar I møder paa Eders Lei en Lære, der vil bringe Jer til at tro, at Gud er lunefuld, uretfærdig, hevnsig o. s. v., tro den itse! naar Eders Samvittighed siger Eder: at antage dette, vilde jo være at beskulde Gud for noget stryt, — tro da itse slig en Læresætning. Ult, som er i den sande Kristendoms Nand, i Jesu Nand, vil lade Gud skinne frem for os mere og mere slar, mere og mere øm, mere og mere vis og retfærdig, og jo mere vi selv vokser i Retfærdighed og Sandhed, jo bedre vil vi lære ham at kjende, som han er, ham, hvem vi ikke kan se, men blot ane.

Gud give, at vi maatte lære at elste Gud, at saa Tillid til ham, at give os hen til ham, men da maa vi rigtignof itte grumse hans Billede med, at han stjæler eller myrder eller strasser Ustnldige for Styldige eller lader sine egne Stadninger redningsløft fortabes. En slig Gud er itte vort Narhundredes Gud men en mørt, overtroist Tids; en saadan Gud er itte en fristen Gud, men en hesdenst og jødist.

## Den daglige himmelfart.

(Rrifti himmelfartsbag.)

Tefft: 1 Moj. 28, 10-12. Ap. Gg. 1, 1-11.

Den Festbag, vi fejrer i Dag, er til Minde om Jesu sidste sonlige Naben= barelse for Apostlene og hans Stilsmisse fra dem. Efter fin Død aabenbarede nemlig Jefus fig mange Gange ved forffjellige Leiligheder for Difciplene, og forsvandt lige pludselig, som ban bar tommen. Ja, Evangelieberetningerne figer, at han famtalte med dem, og undervifte dem i Ting, som hørte Guds Riget til. Om vi end itte er pligtige til at tro disse Evangelieberetninger i alle deres Detaljer, da be ofte modfige hinanden, faa er der dog ingen Grund at tvible paa, at Jefus fom Hand virtelig har aabenbaret fig for de forbaufede Disciple, og forvisiet dem om, at Livet itte var ubflukket med dette, og at disse hans Nabenbarelser gjentog sig hyppigt, indtil han troede Apostlene modne og færdige til at tage op igjen hans forladte Gjerning. Da først forlod han denne Jordifære for at indtage den Plads, som tiltom ham i den høieste Aandeffare, eller, som det faldes i det nye Testamentes Billediprog, Sædet ved Bud Faders høire Saand. Bi er faa vante til at fe baade paa Opstandelsen og himmelfarten fom Miratler, der fandt Sted med Jejus, men ogfaa bare med ham, Miratler, jom ellers er enestagende, og som derfor vifer, at han var et overordnet Læsen. Di Liberale derimod tror, at Opstandelsen og himmelfarten vel fandt Sted, men ingenlunde var noget eget for Jejus; at vi alle fammen meget mer ftal en Gang have bor Opstandelse og himmelfart, og at Jesus ogsaa deri blot er vort ophøiede For= billede, at hans Opstandelse og Himmelfart gi'r os Forvisning om vor. Naar derfor andre Folkeslag fortæller om sine Religionsstifteres himmelfart, saa ftal vi ingenlunde blæfe af det, og talde det Sludder; deri er blot udtalt den fande Tante, at Menneftet, naar det har naact Fuldtommenheden, det vil sige den nderste Top i lldviffingen i det Gode, farer til himmels til Faderens hørre Saand, det vil fige, tommer i Fallesftab, i Camfund med Gud. Bi Menneffer er nemlig udgangne fra Bud, og ftal vende tilbage til Bud igjen, itte faa, at vi ftal opfluges, indfuges af ham igjen, men leve vort færftilte Liv i hans Samfund. Bele vort Liv ber og vort Liv hisset er en Forberedelse til at nac dette Maal, der for os indeflutter den høicste Lutte, den høieste Undelse. Di tjøber denne Lutte gjennem Ramp og Fristelse og Seier, fordi den da blir saa meget mere dprebar og forstagelig for os gjennem sin Modsætning, Lidelfen. Det, fom vi felv har tjæmpet og til, er og meget fjærere, end det, fom tilfældigvis fommer dumpende fra himlen over os, eller det, der blir ftuttet os i haanden Vor hele Tilbærelse er som Stigen, Jakob saa i Drømme. Overst er Bud, nederft er Menneftet, der ligger flumrende, men med Unfigtet og med Tanken vendt opad; mellem begge er Englene eller Buds tjenende Nander. Menneffet fal klavre op Trin for Trin paa benne Stige, indtil bet naar bet

wverste, Sadet ved Faderens høire Hand. Alle gode Mennester, alle heldige Omftandigheder, alle infe Indfindelfer, alle gode Mander er Buds Engle, fom ftal hjelpe Mennestet fremad til at naa dette ophøiede Maal. Trin for Trin tlavrer vi op Stigen, moisommeligt, men dog med haab og Mod, faalænge vi fom Satob fer himmelen aaben og Guds Engle fare ned og fare op. ftirrer vi ned, ned i Mulden, ned i Mørket, ned i Materialismen - je, da kommer vi itte videre, da fer vi itte himmelinnet, som hvælver sig over os, og som vinter os til at gaa frem. Raar Jefus talte til fine Disciple om, at de ftulde tomme til at fe himmelen gaben og Guds Engle ftige op og ftige ned over Menneffets Con, faa mener han itte dermed, at de virtelig ffulde fe Jatobs Drom opfniot boaftaveligt; men ban udtaler i dette fit ofterlandfte Billedfprog en Sandhed, der giælder h ber Menneffejøn, der rettelig fvarer til dette fit Nabn; den Sandhed nemlig, at jo høiere vi stiger i aandelig Udvikling, jo mere faar vi Syn for Guds underlige Ledelse og Indflydelse paa Mennestenes Børn, jo mere faar vi Syn for den ufpnlige Sjælp, fom alle de gode har i fine Bestræbelfer for at naa hoiere op. Ja, Guds Engle stiger op og stiger ned over hver Menneskeiøn, der vil til Bud, vil fare til himmels, vil indtage Sædet bed Buds høire haand. ortodotie Brødre paastaar, at Mennestet aldeles itte tan giøre noget til sin Salighed, de vil holde Mennestene sovende som Jatob ved Foden af Stigen, ventende pag, at en eller anden Engel stal komme og tage En til himmels. 3a, de figer, at denne himmelfart aldeles itte har noget at giøre med Ens Liv og Karafter, men bare beror paa, om man fan den rettroende lutherste Lære. Man tan have været det liderligste Menneste, en Morder, en Hortarl og Røver, det gjor altsammen ingen Ting, naar man bare i Dødestunden tror paa, at Refus har taget alt paa sig og kvittet for det, saa kommer en Engel og farer med En til himmels. Jeg tan itte udtale i Ord ftærte not, hvor væmmelig ufand og umoralft jeg innes benne Lære er, der bringer Mennestet til at bære ligegyldig med fit Liv og Levnet, og stiller Tro og Liv ad, som om de to Ting itte hørte nadftilleligt sammen. I ftal lægge Mærke til den Forftjel, som ber er paa vor og de Ortodotses Tantegang i dette Stutte; thi den er gjennem= gribende. Bi figer med Jefus, at af Frugterne ftal I tjende Træet. Bi ertjender ingen Tro som en levende religiøs Tro, uden den sætter Mærte i Ens Liv. tror itte, at nogen anden, det være Jesus eller hvemfomhelft, tan tvitte for mig; men at hver Mand og Avinde maa tvitte for fig felv, maa bære Følgerne af fine Handlinger baade her og hisset, enten til det gode eller til det onde. tror iffe paa Bud som en uretfærdig Dommer, der taaler, at den Uffyldige ftal lide istedetfor den Styldige, og ertlærer fig fornøiet, naar bare En blir taget af Dage, hvem det faa er. Rei, vi tror paa en Gud, fom er ubgielig Retfærdighed, men hvis Retfærdighed altid falder sammen med hans Kjærlighed til Menneffene, faaledes at hver Lidelse, Mennestet paafører fig selv ved at være ulydig mod Mandens eller Legemets Love, dog ftal tunde blive en Belfignelfens Lærepenge, blive en opdragende Magt i hans Liv. Bi tror, at hver god Gjerning har fin

egen Belfignelse, og hver ond Gjerning sin egen Straf, selv om man kan undgaæ den borgerlige Lovs straffende Arm. Bi tror med Paulus, at hver enkelt maa arbeide paa sin egen Saliggjørelse med Frygt og Bæven. Ja, vi har at:

tømre smaat, tømre godt Beien op til Himlens Slot.

Der er ingen Engle, fom tommer og bærer of opover Stigen, felv om vi fom Jatob fer den i Drømme; vi maa not tlyve den felv, Erin for Erin, ffjont gode Engle vil lede os og have Indflydelfe paa os og vinke os frem. Wang opover himmelftigen Stridt for Stridt, den er vor daglige himmelfart. For hver from Tante, hver timelig Gjerning, fpirer der lidt af Bingerne frem, der ftal hjelpe of høiere op til ftærkere Flugt. For hvert Fald, hver lumpen Tante eller Gjerning, klipper vi et Stokke af vore egne Binger, og giør of merc udngtige til himmelfarten. 3 tjender alle den berømte Bog af Bunnan om en Kriftens Pillegrimsgang til bet evige Land, hvor en Kriftens Liv og Friftelser og Rampe beffrives under levende Billeder, faaledes fom Forfatteren fer dem. Det er samme Tante, jeg merer at udtroffe, naar jeg taler om por daglige himmelfart. Bi er fat hernede for at udvitle Frihedens og Balgets Kræfter i os til altid at vælge det gode. Bi har gode og vi har flette Indflydelfer om os i gode og flette Mennester, gode og flette Bøger. Mennestet paavirtes af fine Omgivelser, og der er Fristelse paa begge Sider, for at vi kan udvikles i Bevidstbed, i Albor, giennem modne og vel overveiede Balg. Bi leder og vi ledes, men vi har felv Celvbestemmelfens eller Lalgets Ret. Lælger man galt, tan bette ofte forflares og formildes paa Grund af Omstændighederne, men aldrig rent ud undfinides. Menneftet ved i de fleste Tilfælde godt, at det vælger galt. Hvis man ftiæler eller lyver eller begaar Overgribelfer i Hibsighed, faa ved man goot at man giør galt, om end Fristelsen har været stært. Der er i vor Tid en Retning mod at undfinlde for meget Forbryderen, ja nogle fige endog, at Forbruderen tan itte hielve for fin Forbrydelfe, han er nødt til at gjøre den, han er født til den, opdraget til den, og alt hernede gaar efter en Nødvendighedens Lov. En faadan Læresætning ophæver aldeles Menneftets Balgret, Mennestets fri Udvitling, ophæver Forstjellen mellem godt og ondt. Bi maa protestere mod ben fom en Løgn. Det er fandt, Fødfel, Opdragelfe, Omgivelfer, Omftandigheder virker uhpre paa Formingen af et Mennestes Karatter, men det berøver iffe Menneffet dets eget Selv, de gjør iffe Mennestet til en total Maftine. Der er noget, som hedder selvstændig Tanke, selvskændig Samvittighed alligevel, og den er det, som finrer Menneftets Balg Og vi maa itte glemme, at ved Siden af onde Indifydelfer er der ogfaa gode, som føger at ballancere op det ondes Indvirkning. Jeg tror ikke, ber er noget Menneste, ber tan holdes rent ude fra al god Bagvirkning. Et venligt Ord, en Sætning i en Bog, et Haandtrut eller et Smil tan gjøre Underværter. Svis man tager Balgretten fra et Mennefte, indiører en blind Rødvendigheds Lov, der raader over alle dets Handlinger, faa giør man Menneftet til en uanfvarlig Maftine, faa dræber man enhver Tante

om en daglig Himmelfart. Den fri Selvbestemmelse er Betingelsen for, at Wingerne til vor Himmelsart kan gro. Og hvorledes skal vi bære os ad med at slyve til Himmels? Skal vi daglig være høsskemte og føre skore Talemaader i Munden og føle os løstede over de andre dødelige? Ua nei, nei. Den daglige Himmelsart beskaar i daglig at gjøre sin Pligt, og gjøre den med Tak. I det smaa skal det prøves, om du duer til det skore. Hvis du ikke kan være en trosask og paalidelig Hussfader og en øm, kjærlig Mo'r, hvis ikke Renlighed, Orden og Hugge kan bo i dit Hjem, hvis du ikke passer dine Forretninger og handler ærligt med Hvermand, — saa har du ikke begyndt paa din daglige Himmelsart.

"Gjennem Dagens Pligter bredes Vingerne til Himmelflugt."

"Den, som itte er tro i det mindste, tan heller itte være det i det størfte", faade Refus, og det er fandt. Det er itte det, det tommer an paa, at rende paa Ophnagelser og fynge Salmer og prate gudeligt, men at gjøre fin daglige Pligt trofast uden Bropl. Den Sitterhed og Paglidelighed, som oparbeides i et Mennefte, der uden Knur taalmodig udfører fin daglige Bligt, er meget mere værdt end alle høitravende Talemaader. I det hele bør vi itte bry os jaa meget om at prate som at handle. Di bør daglig være paa Bagt mod os felv, at Rigdet itte faar Magt over Nanden. Rigdet ftal have fin naturlige Ret, og fordrer fin Trivfel lige faavel fom Manden; vi vil itte have munkeagtigt Gelvplageri fom himmelfartens rette Bei. Men Manden bør fidde i Søifædet fom Menneftets egentlige Selv og Rjerne. Aanden bor beherfte Rjødet og dets Drifter, og holde dem indenfor deres rette Grændfer og afstitte deres Baner, at de itte flammer vildt og tager Herredømmet. Svor mange unge Mennefter har itte ruineret fig felv ved at lade Riødet faa raade, og dermed dræbt mere og mere fin Evne til daglig himmelfart. Lad os bevife, at vi er aandelige, ved at lade Nanden raade, lad os vife, vi er i Slægt med den evige, almægtige Nand, ved at gaa hans Wrinder paa Jorden, ved at handle i hans Aland og i Pagt med ham, da blir vi og tongebaarne og gudebaarne, fom Jefus af Nafaret var det. Den daglige Trofasthed i vort Rald, det er vor daglige himmelfart; dette, daglig at giøre Faderens Vilje, som er i Simlen, det var Bemmeligheden i Jesu Liv. og fom gjorde, at han, da han ftiltes fra fine Difciple paa himmelfartsbjerget, fatte fig hos Faderens høire Saand. Jefus indviede fig dagligt til at være fit Kald tro, at være Guds levende Ord paa Jorden. Han bad Gud om Styrke i Taalmodighed, i Mod, i Pligtopfplbelse, i Sandhed, og han fit den; han git Nandens Beie, og han fpurgte Nanden til Raads; han lod itte Familiebaand, fin Moders og fine Brødres Uvilje, itte Mængdens Friftelfe, der vilde gjøre ham til Ronge, itte Gariswernes eller Berodes's Trudsler ftræmme ham til at afpige fra Sandhedens og Pligtens Bei. San adlød fin Samvittigheds Stemme, ban undergav fin Bilje altid Faderens, og hvor han vaklede, fom i Dødsangsten og Kampen i Getsemane Babe, glemte ban aldrig at bede: "Dog itte min, men din Billie fte!"

Stridt for Stridt arbeidede han fig frem, den famme Bei, fom bi ftal gaa, til større og større Fuldkommenhed. Bans Mand blev Berre over hans Ried: Martprdommen og Dodsangsten og Korsfæstelsen ftræmmede ham itte, han blev fit Rald tro til det fidste. Derfor funde han og boie sit Hoved i Døden med et: "det er fuldbragt!" Døden er fun for of den store Bort til et andet Lip. farer itte ben, nogle til himmelen, andre til helvede; men vi gaar ben til det Sted, hvor vor Nand horer hjemme efter det Udvitlingstrin, hvorpaa den da befinder fig, nogle høiere, nogle lavere, nogle nydende, andre lidende, alle føgende høiere op mod Faderens høire Haand. Der er mange Lærelfer i Fade= rens store hus, og som Jøderne sa': ingen tan je Israels Berlighed uden at dø. Alt se Gud i sin Fylde vilde sprænge os, fylde os med Svimmelhed og Rædiel, vi maa vænnes lidt efter lidt til Aandeverdenens Herlighed, og derfor stige opover gradevis, og suge ind saa meget af Saligheden, som vi kan rumme. tror paa en Udvikling hinsides, hvor Nanden er omgiven af gode og flette Nander iom her, og hvor den har at vælge som her, og hvor den kan vokke opad eller Rogen anden Udvikling end gjennem bevidfte Balg, er itte nedad fom ber. mulig. Det er blot Betingelferne, fom ftifte, ber i Legemet, bisfet uden Legemet. Jesus af Majaret, tror vi, havde naget menneskelig Fuldkommenhed alt hernede; derfor sætter vi ham op som vort Mønster. Derfor var det kun en midlertidig Naade, han vifte Disciplene ved som Nand at dowle mellem dem her vaa Jorden de 40 Dage efter fin Død, hans Hand hørte hjemme høiere oppe bed Raderens hoire Saand, i den hoiefte Mandesfære, derfor fteg han ogfaa bidob. Bar andre Mennester naget hans Søide? Di ved itte, men jeg antager det, og om itte ber, saa har mange nu naget den hisset, saa at han er omringet af et Bubelfor af falige Mennesteaander, der har lidt fom han, og ftridt fom han, og vandet Salighedens Arone fom han. Dg en Bang ftal vi alle naa didop, naar Sondens fidfte Slagger er brændte af og, og det er umuligt længer for bor Nand at tænte en uren Tante, eller giøre en uren Gjerning. Da er ogsaa vi farne til himmels, da har Handens Binger flaget fit fidfte Slag, da kommer vi itte hoiere op; thi vi eier Buds egen Herlighed i Samfundet med ham, og kan unde det uden at do. Da er vor daglige himmelfart flut, og vi kan nedlægge por Bandringsstav i Glæde og Fred. Bi fer gjennem Historien, hvorledes Mennesteganden bar ftirret pag dette fit Længsels Magl: at fare til himmels, og jogt at naa det paa de meft underlige Maader. Somme har offret Blomfter og Frugter og Dyr og Mennester, ja enddatil fine egne Born, for at forsone den prede Gud, andre har pidstet sit eget Legeme til Blods og pint sig felv paa de utroligste Maader, andre har paalagt sig Fattigdom, ugift Stand, Ensomhed for at behage Gud. Spor rørende det end tan være at fe disje Mennestenandens famlende Forføg paa at gjøre fig fuldkommen, paa at faa Bingerne at vokse til Simmelfarten, faa er det ogfaa førgeligt at fe, hvor lidet Syn paa Bud, og Syn pag hvad det egentlig giælder, disse Forsøg vifer. Det var itte jaa Jesus gjorde. Nei netop i naturlige, menneftelige, daglige Forhold at kunne holde oppe Alandens Herredømme over Kjødet, at være sand, rettænkende, kjærlig, glad, taknemlig — det er Maaden, hvorpaa Alandens Binger udspiles til den store Himmelflugt.

# Maar jeg blot rører ved ham, blir jeg helbredet.

(Sjette Søndag efter Paafte.)

Tefft: Marc. 5, 24-34.

Jeg er nylig tommen tilbage fra en Reife til flere af Staterne, og jeg har fet det famme Syn fom altid mellem Standinaverne: paa den ene Side faataldet Rriftendom, men hvad jeg heller vil talde Bogftavovertro, i fin trangeste Stiffelfe, paa den anden bra Folt, som i den Brad har væmmedes ved den Trældomsaand og Udvorteshedsaand og Uvidenhedsaand, som herster inden de ffandingvift-lutherste Samfund, at de har vendt Anggen til al Religion. har aldrig seet dette sidste, hvorledes det, som talder sig Kristendom, har drevet Folk planmæsfig til at hade den, faa levende jom paa denne Reife. 3cg t af en Mand nede i Omaha, som hjemme i Rorge havde været en ivrig Læser. Da saa mormonste Brædikanter var komne op til Norge, og havde begnndt at lægge ud om alle de fantaftiste Spaadomme om Fremtiden, som de fandt i de gamle Profeter, faa blev denne Mand Mormon. Det vifte altfaa, at denne Mand var virkelig religioft bevæget, søgte Troft og Tilflugt i Religionen. De holdt da fine Sam= linger og nød Nadveren fammen i Sufene paa gammelfriftelig Bis, fom Jefu Apostle havde gjort det. Men se det, at efterligne Jesus og Apostlene. — det er naturliavis en ftor Synd i den tongelig lutherft-triftne Statstirte af Norge, oa disse Mand blev anklagede for ulovlig Gudstjeneste, og vor Mand som Med vider i ulovlig Budstjenefte. Da han var den enefte, fom havde noget, faldt alle Sagsomkoftningerne paa ham, og nu fkulde da han ordentlig kriftelia ribbes. Men hans Naboer var barmhjertigere end den friftelig-lutherfte Ret. pa de kom til Manden og fagde: "nu ftal du bare i Stilhed lade of faa Lop at tage bort til os alt dit Løsøre", og saa git de med Sagerne hans hver til fit. Da faa Rettens Betjent tom og flulde pante, fandt han bare tomme Bagge. Retsbetjenten, som var en Læfer, lagde da Hovedet paa Statte og fagde suttende: mon det ikte er med dig, fom med Ananias og Safira? (3 ved, de ftat noaet af fit Gods tilfide), hvortil Manden fvarede: "er du faa Betrus, faa er det bedft du bruger din Magt". (3 ved, Betrus forbandede dem, faa de faldt døde ned, efter Bereiningen i Apostlernes Gjerning.) Betjenten gif flutgret bort; men

Manden saa nu, at for En, der vilde være oprigtig og ærlig i fin Tro, var det umuligt at blive i Norge, naar man ikke var enig med Statskirken. Saa fkulde han da affted til Utah. Men han blev saa forfærdelig søsng paa Beien, at han blev bunden til fin Roie deu hele Tid, og da fit han desværre Anledning til at fe, hvordan Mormonprofeterne, som han havde troct paa som rene Engle, opførte fig mellem Emigranterne, og, for at bruge hans egne malende, ftjønt itte videre smagfulde Ord: "da iprak Troen, og blev kastet op". Rommen i Land paa Umeritas Jordbund, vilde disje famme Mormoner narre ham og tvinge Benge ud af ham, og han ftoppede op paa Beien og flog fig ned i Omaha og grundede paa, hvad han havde fet og erfaret. Og da tom han til det Refultat, at vil du bevare dig felv som en ærlig og stittelig Mand, vil du forsøge paa at elste Gud og gjøre hans Vilje, da maa du forlade Kriftendommen, ja affen den. "Jeg ftal sige dig, hvad sandt er" — saa lød hans Ord — "Kristendommen er det ftorite Dievelftab, der har været opfundet paa Jorden; den bestaar bare af Bold og Løgn og Bedrag". Er itte det forfærdeligt? Naar jeg faa aabner det nye Testamente og ser paa det straalende Billede af Jesus af Nasaret, som derfra Infer mig imode — han, Bennen af alle forfulgte, fortryfte og lidende, han, fom netop led og stred for Sandheden - og saa tænker paa, at den Religion, som talder fig efter ham, har faldet faa dybt, har veget faa langt fra fin Mesters Pland, at bra, oprigtigt religiøfe Mennesker nødes til at sige: "hvis du vil bevare dig fom en stitkelig Mand, maa du forlade Kristendommen", da, ja da forfærdes jeg, da fer jeg et uendeligt Arbeide for mig, at befri Kriftendommen fra denne ftrættelige Unklage, at befri mine Landsmænds Sind fra de Lænker, ber i Aristendommens Navn binder dem til at nedværdige Zesu Kristi Navn. Hvad er jaa Grunden til, at Kristendommen for mange bra Mennester staar som For= fpareren af Bold og Uvidenhed og Bedrag? Jo, det er den, at den har forglemt at rore Sømmen af Jesu Mlædebon for at blive helbredet, den har forglemt at gag i hans Fodipor, at vandre i hans Mand. Den har fat Form, Bogftav, Geremoni istedetfor Mand, den har fat Misforstagelse iftedetfor Forstagelse, Udenadletse istedetfor gode Gjerninger. Den har forfulgt, istedetfor at fordrage anderledestænkende, den har hadet, istedetfor at elske, den har traadt under Fødder iftedetfor at reise, den har herftet, istedetfor at tjene. Den har udviklet sig jag ftit imod Zesu Nand, at Jesus umulig tunde blive Medlem af fine egne Samfund; thi fom denne famme Mand fagde, da jeg nævnte for ham Jefus Kriftus: "ja Zefus; men han bar ingen Kriften, han bar fin Tids Fritænker". Da deri havde Manden paa sin Maade Ret. Jeg er vis paa, at Jesus nu ikte funde blive optaget i noget ortodots Camfund, fordi han ifte funde og vilde understrive deres Dogmer, itte tunde eller vilde handle i deres Hand. Raar vi fer udover Rirtens Siftorie, er det en trift Siftorie. Beien er betegnet med Galger, med Baal, med Bøddeløkser. Hvem hænger i disse Balger, hvem brander paa disfe Baal, hvem lægger fit hoved under disfe Otser? Rriftne Brødre og Søftre, fom er tomne forud for fin Tid i Ertjendelfe, fom har forføgt at gjenvækte Jefu Aland i de døde Ben, fom har havt Mod at fige Sandheden, fom den ftod for dem, har havt Mod at leve efter den og at dø for den.

Da jeg kom til en af de større Byer, havde baade den svenfte og norfte Preften havt foreløbige Møder, hvori der forhandledes om, hvad der ffulde gjores for at forhindre Folk fra at høre mig fortælle om "vore Forfædre". Det var jo yderft faretruende for deres Faars Salighed, at hore om de gamle Bifinger. Den svenfte Prest i alle Fald har søgt at faa sit Folt fra at holde Avifer eller at have nogen Befatning med noget, som itte dirette har med Rirten at gjøre. Er dette Jefu Krifti Hand, denne Insffty, forftræmte, fortrøblede Hand, der trætter fig tilbage i støvede Kroge, rædde for, at den frifte Luft fra nye Tanter, fra deres eget Narhundrede, ftal trænge ind til dem. Hvorfor ftulde itte Spnoden og jeg kunne arbeide fammen, bvis vi begge var befjælede af Befu Mand! Det begriber jeg itke, hvis det var det, der drev os begge: Lysten til at ftabe fromme, retftafne, fandhedsføgende Mennefter. Den nei, de har ipærret Jefu Krifti fri Religion, som vilde omfatte alle Mennester og alle Racer til en ftor Familie, til et stort Broderstab, de har spærret den inde i et tvalmt Fængsel og forlanger, at alle, som vil hore Jesus til, ftal gaa ind i det Tængsel. Jeg haaber, der er og stal blive flere og flere, som nægter at gjøre dette.

Kvinden i Evangeliet i Dag havde flig barnlig Tro og Tillid til Jeju helbredende Araft, at hun var vis paa, hun vilde blive lægt, om hun bare fik røre ved Sømmen af hans Alædebon. Og hun blev det ogjaa. Hun trængte fig igjennem Mængden, der ftilte hende fra ham, og tog i hans Rappe, og hendes Sygdom veg. Det er dette, det gjælder om for of Kristne at gjore hende efter. at holde fast ved Sømmen af Zesu Rlædebon, den levende, mellem of vandrende Jesus, efterat vi har trængt igjennem alle Hindringer, der vil stille of fra ham. Det er dette, som stal være Belsebot for vor inge Rirke, saa Folt itte mere med Rette ftal tunne sige: bvis du vil være et ffitteligt Menneste, mag du forlade Kriftendommen. Feilen ved vore Kirter er, at de itte rører ved den levende Kriftus, men bed al Slags bode Ting, der minder om ham. Troen er bleven Overtro, Kjernen er bleven Stal. Masjen af vore katolfte Brødre ligger der paa Rnæ i Kirterne og tysfer de ftidne Billeder af hellige Mænd og Rvinder og af Jomfru Maria, dupper Fingrene i Oljen af den Lampe, der brænder foran disfe Billeder, ftraber Malingen af dem fom Botemiddel mod Sngdomme, og remfer latinfte Bønner, fom de itte forftaar. Der er et fort, gammelt Jupiter= billede nede i Rom, fom er gjort om til en St. Beter, og hvis Stortag er albeles afflidt og blant, stjønt den er af Jern, paa Grund af de Millioner Rps af Andægtige, fom knæler for det. Er dette Kriftendom? er dette at rore ved Sømmen af den levende Jefus Kriftus, fom han gaar der, strøende fit Ords Sæd og mildnende med fine hander al Lidelfe. Da bore protestantifte Brødre - er de ftort bedre? de har iftedetfor Billederne af St. Beter og Baulus, Santa Manese og Cecilia, fat Morten Luthers og Melanttons og Ralvins Bogstaver, den augsburgfte Konfessioneller Beidelbergertatetismen eller de 30 Artitler - oa faa forlanger de, at Mennessene stal ligge paa Knæ for dem og tysse dem og røre den hellige, andløse Bogtrykkersværte istedetsor Sømmen af den levende Jesu Alædning. Og vore norste Kirker i Amerika bugger op en Kve og forlanger, at Jesus og Kristenkirken skal holde sig indensor dens Gjerde. Nei Benner, vi maa kaske alle disse visne Klude og Relikvieden og Helgenbilleder, og ty hen til den levende Jesus Kristus for at høre Ordet af hans Mund og prøve Krasten af at tro paa hans Høddingskad og Magt.

Bi ftulde rore Sømmen af den levende Jeiu Klædebon, og dog røre de friftne Kirker som oftest ved den dode. Der prætes jo idelig og idelig, at det itte er Zeju Ord eller Jeju Gjerninger eller Jeju Etsempel, det kommer an paa, men Jefn Blod, Jefu virtelige, legemlige Blod, som ftal betales i Sonepenge eller L'osepenge enten til Djævelen eller til Gud; thi derom er iffe de friftne Lærde enige. Først saa lærte de i en tusinde Nar, at Blodet var betalt til Diavelen, men faa vendte de om og syntes det var bedre, det blev betalt til Bud. Da de ilog denne Læresætning om Blodets Offerpenge fast som en af Rirtens Grund= fandheder, et hemmeligt Musterium, og den tatholite Rirte fandt endnu paa. at hvergang den hellige Oblat indviedes i Nadveren, faa led Jefus igjen alle Rorsfæstelsens og Soningens Avaler i vort Sted. Denne hedenste Bloddyrkelje af en doende eller dod Ariftus har de fat istedetfor det at rore ved Sømmen af den levendes Klædebon og hente Kraft fra Berørelsen af ham. Da de synger de anfeligste Salmer om at vaftes i hans Blod, om at hans Blodstrøm ftal ftplle alle deres Synder væt. Ja i den katolfte Kirke betaler man Preften for, at han ftal udføre Messen, det vil sige, Presten bringer, ved nogle latinste Trylleformularer og bed at neie paa Bulvet og løfte Nadverbrødet, Rriftus til at lide Offerdødens Rpaler igien. Da dette taldes Kriftendom. Sandelig, man tan not vende fig bort med Uffin fom den Mand, jeg fortalte om. Og naar jeg faa ude baa Methodisternes Campmeeting, hvorledes de fang fig aldeles ophidset paa fine Blodfalmer og trøb fom Trælle paa alle fire i en Glags religiøs Druttenftab, da — ja da kunde jeg føle mig fristet til med hin Mand foragtelig at vende en faadan Religion Ryggen.

Men det er en Ting, Venner, som vi maa vogte os for, at dømme Brug efter Misbrug. Jesus tan itte bære Stylden for hans Esterfølgeres Galstab, og det er til Jesus vi stal søge tilbage, iste til hans Esterfølgere. Vi vil dritte Vand af Kilden selv, itte af de grumsede Kanaler, hvor alle de saakaldte kristne Setter har ladet sine Kloafer munde ud. Men hvorledes san det at røre bed Jesus helbrede os, han var jo bare et Mennesse? Jo fordi det Mennesse var syldt af Gud, og fordi han san søre os til Gud. Ved at staa i Pagt med den evige Gud og gaa hans Esrinder paa Jorden blev han uovervindelig, selv Lidelsen og Tøden kunde itte skræmme eller overvinde ham. Det er jo netop det, vi trænger til, at have en Legemliggjørelse af et suldkomment Mennesse, et Ideal, som vi kalder det med et fremmed Ord, saa at vi kan stirre paa det og sige: ja saaledes er det, jeg burde være, saaledes skal jeg bære mig ad i det og

det Tilfolde. Bi tronger et Mennefte, som har ftaget pag Søidepunttet, itte af Rundftab, thi i den ftal vi overgaa Befus, fom vor Tid er mere fremftreden end hans, men i moralft Fuldtommenhed og Renhed. Dg ligefom det ftotter og ftyrker os umaadelig at have en Leder, til hvem vi har ubegrænset Tillid, og som har vift, han er Situationen overlegen, fom har vift, han tan hvad han giver fig ud for, jaaledes ftøtter og ftyrter det os, at have Bein Etsempel mellem os. Ligefom Coldaterne ofte er modloje og vatlende, naar Unføreren er borte og Fienden nær, men ftrats han vifer fig, faar det gamle Mod og Ordenen tilbage, faa er det med den friftne Dær. Med Befus Rriftus levende iblandt os, blir vi aldrig modloje; thi han har vift fig overlegen i alle Frifteljer, feirrig i alle Rampe. Med ham i Spidsen frngter vi ifte, det tilfnnelabende Nederlag ftal blive for= vandlet til Seier, og vi der med den Forvisning, at Fremtiden alligevel er vor. Da naar vi stundom, fortvivlede over al den Unfelhed og Nedrighed, Løgn og Teighed, som gjemmer sig under den fristne Rappe, blir fristede at vende det hele Ruggen, saa stal vi stirre paa ham, vor store Hovding, og der stal atter tomme Ro i vor Sjæl. Thi vi vil fe, at det dog umuligt tan være forgjæves, at flig en Mand bar levet og virtet paa Borden, umuligt tan være forgjæves, at flig en Mand har doet bedende for fine Fiender. Mennesteracen har dog havt Kraft og Vilje nof til at frembringe en saadan Mand, det gjelder blot felv at flynge of til og faa andre at tinnge sig til hans Rappe. De Ord, som Zesus har faaet, har evig Livstraft i fig; thi de var Sandhed; det Liv, som Zesus levede, tan itte do; thi det var foldt af Bud. Bil man derfor komme og fige of: 3 fan iffe længer, som du siger, røre ved Sømmen af hans R'ardebon; thi Jesus er dod for mange Mar fiden, - fag fvarer jeg: det er ifte fandt, Befus tan aldrig do: thi hans Billede lever efter ham, indgravet i det nye Testamente, indgravet i Kriftenfoltets Bevidsthed, i levende Mennestehjerter. Sans Ord, bang Gier= ninger er en Bang for alle fagede ned i Mennesteheden og vil vedblive at pære der og bære fin Frugt, faalænge Berden ftaar. Og det er ikke den dode Kriftus, vi føger, det er itte Blodet, som randt fra hans Saar paa Golgata, vi famler op, det er den evigt levende Jesus Kriftus, talende de evigt triffe Ord om Gud vor Fader, trædende de aldrig udslettede Spor af Selvopoffrelse og Kjærlighed op til ham. Han lever, lever i alle de Mand og Kvinder - og de er Buditelov mange —, der itte sætter det som Maalet for et Menneskeliv, at krube ind i et dogmatift Sneglehus, og faa fidde ber og lære paa den rene Letse, men fom gaar ud i Livet for at saa sig felv og sit Arbeide ned som Sædekorn, der ftal bære Frugt til det Godes Betft i Mennefteheden. Ja de, som har tlunget fig til Jefu Rappe, rort Sømmen af hans Rlædebon og derved følt en guddommelia Kraft gjennemftrømme fig, de er mange, og de fortiætter ligefom hans Billede ned igjennem Tiderne. Og naar jeg eller du fan være faa Inktelig en eller anden Bang at møde en fristen Mand eller Kvinde, fra hvis Ansigt Guds Fred straaler. og fom har denne vidunderlige Samvittighedens Ro og Kjærlighedens Mildhed. der er Lønnen for et Liv, fort i Arbeide for det Godes Befft paa Jorden - naar vi fjender vs sturkede ved deres Nærhed, grebne af deres Person, syldte med Beundring og Begeistring for deres Liv, og onskede, at vi kunde være lig dem, da, ja da er det Jesus Kristus, vi beundrer gjennem dem, fordi de suger sin Krast fra hans Estersølgelse og Bervrelse, fordi de er levende Billeder af Jesus Kristus paa Jorden, fordi de ved, hvad det er at røre Sommen af hans Klædebon. Og gjennem vor Beundring af dem, gjennem vor Begeistring sor dem rorer ogsaa vi Sømmen af den levende Jesu Klædebon.

her i dette Land, hvor man opfinder Mediciner for alle Ting, har man dog itte opfundet nogen Medicin for et sorgfuldt, fortvivlet Hjerte. Men kan du lære den Runit at trænge dig gjennem Folfemasferne, gjennem de tufinde Ting, fom vil drage dig bort, kan du lukte dit Dre for de hundrede Kvaksalverrofter, der buder frem fine Patentmediciner, og ftile lige paa ham, Mesteren fra Galilaa, hvor han gaar, strøende ud fin livsalige Sæd af Ord og Gjerninger — da, ja da ftal du, som Avinden i Evangeliet, blive helbredet, saa snart du rører i Tro Sommen af hans Klædebon. Thi han, han vil fore dig bort til en Plads, hvor der er Stilhed, og hvor du føler og fer den almægtige Buds Nærhed, hvor du vil høre Bud felv hvifte til dig, at du er hans Barn, hvor du vil føle hans tjær= lige Hænder løfte dig op over al Sorg, hvor det, som nu spnes dig faa ftort, blir faa imaat, faa imaat, fordi du faar je noget, jom er større, og du stal fande Birteligheden af Jefu Ord: "falige er de, fom førge: thi de ftal hufvales". Thi Det er itte Jejus felv, fom helbreder, det er Gud gjennem ham. Han bar fom et aabent Kar, fuldt med Buds Nands Bin, og fra hans Fingerender strømmede Buds Rraft, fra hans Læber lod Guds Ord, fra hans Gjerninger tonede Guds Loviang. Og det at høre (Bud tale, det at fyldes af (Buds Aland, det at gjennem= ftragles af Buds Rraft, det er Lægedom for alle Saar; thi det opfluger Lidelfen i en høiere Glæde. Og det tan du, naar du rører ved Jeju af Rafarets Alaedebon, naar du gaar eiter ham paa hans Bei, brydende dig igjennem Telte= ftimen, lyttende til hans Ord, gjørende hans Gjerninger. Hvor mange, hvor mange har itte erfaret det, at ved at gaa til Jesus, ved at omsavne Jesus, gaar man til Bud, omfavner man Bud — itte fordi Zejus felv er nogen Bud, men fordi han bringer os til Bud, fordi han tjender hemmeligheden med Buds Beie, fordi han ved, at Bud er den eneste Lægedom for alle Saar. Dette er fagt til den Enkelte — til hver entett Mand og Kvinde , jøg at faa røre Sømmen af Befu Rlædebon, itte den dode Jejus, itte hans Blod eller hans Svededug eller hans helgenben, men den levende Rriftus, som han gaar imellem os i sit Ord, i jit Liv, i de Mænd og Kvinders Etsempel, der følger ham efter, og bliv helbredt af ham. Med andre Ord - bliv et oprigtigt, fromt Menneste, der er paa Bagt mod dig felv, faa ingen Ting tan forstyrre dig, eller friste dig bort fra det gode; fug altid un og un Rraft fra det evigt rislende, himmelike Rildefpring, og du ftal blive inttelig, du ftal fole dig lægt for alle gamle Saar og hærdet mod alle npe. Hvor mange er det itte, fom paa deres Smertes Leie har rørt ved

Jefu Alædebon, og de har faact Styrke til at modstaa Lidelsen og triumsere selv i Døden!

Dette være fagt til den hele triftne Kirke – dersom den blot vilde soge Lægedom ved at røre den levende Jesu Kjortel, istedetsor at fare med disse selvsgjorte Patentmediciner i deres forstjellige Dogmer, i deres mnstisse Daab og Altergang, i deres Stræmmebilleder af Helvedes Id og Svovl; — dersom den ttilsærdigt og ydmnygt som Kvinden vilde røre Jesu Kjortel og blive fyldt af hans Nand og Ord og Liv, saa at de kristne Samsund itse tappedes i at stjelde hversandre ud og forsølge hverandre, men tappedes i at gjøre godt, kappedes i at vise de bedste Jesu Disciple, de mest oposrende, kjærlige, begeistrede Mennester — ja da stulde ingen Mand længer fristes til at sige, at for at bevare sig som et stifteligt Menneste, maa man forlade Kristendommen, at Kristendommen er det største Djævelskab, som er opsundet paa Jorden.

Gud hjelpe os med sin Naade til, at det maatte lyktes os alle en Gang at røre ved Jesu Klædebon og af ham bringes til Gud.

#### Aandens Komme.

(Førfte Pintsedag.)

(Tefft: Ap. Gj. 2, 1-13.)

Vi holder i Dag Mindefest for 12 ulærde, frygtsomme, nedtrytte Mænd, som havde mistet sin Lærer og Leder og nu ester hans Ord sad og ventede raadsløse vaa, at noget skulde ske. "Og der som pludselig en Lyd af Himmelen, som af et vældigt fremsarende Veir og opsyldte det ganske Hus, hvor de sad. Og der saæs af dem adstilte Tunger som af Id, og de satte sig paa Enhver af dem. Og de blev alle opsyldte af den hellige And og begyndte at tale med andre Tungemaal, estersom Nanden gav dem at tale." Og syldte af denne vældige Kraft begyndte de at tale saaledes, at Tilhørerne blev grebne af en uimodstaaelig Magt, og der blev henved 3000 Sjæle lagte til Menigheden, hviš esters Veretningen i Apostlernes Gjerninger er paalidelig. Og fra den Dag af var Usitserheden og Modløsheden strøgen at disse 12 Mænd, og de git ud for at prædite Evangeliet om den torssæstede, men igjenopstandne Sandhed, om Sandheden, som aldrig san do — uden at se til Siden, uden at srygte Forsøsgelse og Død. Oet var den kristne Menigheds Grundlæggelsesdag den Dag. — Det er en Fest for Nand og for Nandsmagt, vi i Dag holder.

Der er saamange af dem, som sværmer for Miratler, som vil saa gjerne

fe alt, der hænger sammen med Jesus og hans Apostle i en hemmelighedsfuld Mirafelglands, som noget vi ikke har noget med at gjøre, som vi ikke kan efterligne, som aldrig hændes mere nu om Dagen. Disse kommer derved at skille baade Jesus og hans Apostle saa langt ifra os, at naar vi taler om Estersølgelse af ham og dem, saa blir det i Grunden bare en Ordleg; thi Betingelserne ere saa ganske anderledes.

Derfor fætter de ogsaa denne Pintsedagens Begivenhed mellem Miraklerne og figer, at denne Handens Udgydelfe var noget, fom fandt Sted den Bang, men itte nu mere. Bi Liberale er itte enig i benne Tantegang. Bi tror Jesus paa hans Ord, naar han figer, at Disciplene ftulde tunne gjøre større Ting, end de han gjorde. Bi tror itte, der hændte Jesus noget, eller at Jesus og hans Disciple gjorde noget, som itte tan hændes os den Dag i Dag, og som ikte vi tan gjore den Dag i Dag. Thi var det Tilfældet, faa var itte Bud den famme Ulmagtens og Rjærlighedens Gud, fom den Gang. Bi tror derfor, at det jaataldte Bintsemiratel tan gjentage fig, ja gjentager fig daglig over Berden og især i Tider og i Kriser, der fortrinsvis trænger Nandens Mænd. Bi tror paa landens Magt idag saa vel som fordum. Pintsehistorien fortæller os bare den Sandhed, at Zefu Hand tan formæle fig med Mennestenes Hand, fordi Mennestenes Mand er udsprungen fra Buds Mand. Nandens Bryllupsfest vi i Dag belligholder. Da den trænges at mindes om særlig i vore Dage, fordi vi er saa tilbøielige til at glemme Mand, glemme, at vi er Mand, glemme, at Manden er Enevoldsherre i Berden. Di begraver os for ofte i Muld, i Pengestøv og Arbeidsstøv og glemmer Aandens Rrav og Nandens Magt til at lade os funne bære Byrderne. Bi vil derfor vie Denne Stund her i Dag til at tale om Mand, Mandens Krav paa os, Mandens Hick til os. Bi taler om, at Bud har ftabt alt, og at Bud er Nand. Bi erkjender derved, at alt levende, alt tabt, Stene, Planter, Dyr, Menne= ffer er udiprungne ved Mandens Bliv, bar fin Etsiftense grundlagt paa Nand, bæres af Nand. Den ene almægtige, univerfelle Nand er deres Fader. Alt ftabt danner en ftor Sødffendtjæde, hvor forstjellige Udviklingstrin vi end staar paa. Som jeg har funget i en af mine Salmer:

> Li blev født som Guds Sønner og Døttre, og til Gud vi atter flyr, hver Plante er vores Søster, en Broder er hvert et Dyr.

Materien var itse blevet til, tunde itse holdes vedlige uden Aandens Hjæsp. Nanden er den belivende Kraft i Materien. Den er usunsig, er et Under og dog lige virkelig som Materien selv. Naturvidenskabsmændene kalder den Livsftraft, og de erkjender den uden at kunne forklare den. Tager man den bort fra Planten, saa visner Planten; tager man den bort fra Mennestet, saa siger vi, at Mennestet dør. Den er nundværlig, skjønt den ikke kan sees, ikke fremstilles.

Naturvidenftabsmændene fan fige os alt, hvad der er i et Græs og Blad og beie det af i alle sine Bestanddele, saameget af det ene, saameget af det andet, og dog blir der intet Græs eller Blad, naar man rorer dette fammen; thi Nandens Bliv har itte trandt til og formælet fig med den døde Materie og gjort den levende. Hiftorien i andet Rapitel af Mofe Bog om Menneftets Stabelfe fan vi længe not talde barnlig, den er dog fand i fin dybeste Brund. Raar der nemlig ftaar, at Bud Berren først dannede Mennestet af Jordens Stov og iaa indblæfte han Livets Mande gjennem dets Næfe, faa er dermed fun fagt, at Mennestets Krop er som et dødt Ler, magtesløft, fjællost, unuttigt, med mindre Nanden træder til og formæler sig med Leret. Aanden er itte en Magt, som hører Leret til fom Ler, den er en fremmed Magt, en i fig felv uafhængig Magt, fom træder belivende til. Den kan forlade Leret igjen og være lige felvstændig fom for, men da blir Leret igjen magtesloft, fjælloft, unnttigt, da figer vi, Mennestet er dødt. Det er Manden, som er den belivende, bevægende, bærende Livstraft i al Stabning; derfor tan vi itte undvære Nand, hvor vi vil have Liv. Derfor er Aanden den alt herstende; thi den er Livsbetingelsen, uden den intet Liv.

Raar vi figer, Bud er en Hand, og itte alene det, men denførste Hand, den eneste Nand, den af hvem alt Liv er udsprungen, saa mener vi attsaa, at Gud er en uspnlig, men itte destomindre virtelig, intelligent Magt, den første Nariag, itte afhængig af Rum og Tid, stjønt han folder Rum og Tid, fra hvem alt levende, alt, hvad vi kalder Materie og Aand, udspringer, i hvem det har sin Staber og Opholder. Han er Gulden af al Stjønhed, al Harmoni, al Godhed, al Bisdom, al Kjærlighed. Naar altsaa hans land har itabt por, har blæft Nande i vort døde Ler, da vil det sige, først at vi Mennester er kaldte til at repræsentere Bud her nede, til at være Buds Afspeiling, taldte til at frem= ftille Stjønhed, Harmoni, Godhed, Bisdom, Kjærlighed; dernæft at vi virtelig kan være og reprefentere dette, hvis vi vil lade Planden herfte i os uindstrænket og følger dens Bud og tror paa Nand. Da Pintjedagens Gvan= gelium vil lære os at tro paa, at vor Nand, Barnet af Gud, iffe er forladt af fin Fader, overladt gauffe til fig felv, men at Buds Nand fremdeles tan ftromme belivende, foldende, begeiftrende over den, naar den aabner fig for den, naar Tidens - Insde kommer. Det vifer, at vor Hand kan gjøre Krav paa Under= støttelse af, Sammenhæng med Buds Nand. "Guds Nand vidner med por Mand, at vi er Guds Børn", fom Baulus figer. Det er dette Brincip, dette Ræsonnement, Tilhængerne af den saafaldte "fristne Bidenskab" (the christian science), driver til fin yderste Spidse, saa at de endog paastaar, at da vor Mand er ftabt til Harmoni med Gud, til at representere Stignhed, Belfe, Godhed, saa maa vi ogsga være istand til ved Nandens Hielp at overvinde og tilintetgjøre al Sygdom, baade legemlig og aandelig, hvis por Nand rigtig vil formæle fig med Guds Nand og giere Arav pag denne fin almægtige Ramp= fælles Biftand. Det er den filosofiste Fortlaring af den faataldte Belbredelfe

ved Bon; itte at der i det entelte Tilfælde ster noget Miratel, men at simpelt= hen Aandens høieste Lov tages i Brug, den som Mennestene hidtil har ladet upaaagtet og behandlet stiødesløst, stiønt de der har Nøglen til mange Gaader, den Lovnemlig, at Nanden er det virkelige Menneske, Materien bare et ftiftende Stof, en Rjole, Alanden for Tiden har itladt fig, at Alanden endvidere er den belivende og saaledes ogsaa den herstende Magt over Materien, at Aanden som udflydt fra Guds Aand ifte kan taale og give Rum for Sngdom eller Synd eller Død, men ftal representere Buds Stjønhed, Har= moni, (Bodhed og Rjærlighed. Ræsonnementet er ganste rigtigt og trænger at betones i vore Dage, hvor vi klynger os faa ofte til Materien fom det virkelige, fordi den er det synlige, og glemmer Aandens Tilværelse, Aandens Krav og Mandens Magt. Men Sporgsmaalet, som møder her, er: Hvad er Synd (den aandelige Uhelse) og hvad er Sngdom? (den legemlige Uhelse) og hvor langt ifal man tillade disies Herredomme at gaa? De ortodokse Theologer taler om Mennestets totale Fordærvelse; de har derved flaget Mennestets Aland rent ihjel, ladet baade Menneftets Hand og Legeme hjemfalde til Dbelæggelfe, og ladet de onde Magter blive stærkere end de gode. De nægter itte Guds, den evige Hands Renhed, men de nægter hans Borns, Mennesteaandernes, Renhed. De nægter heller itte at Guds Hand fan indvirte paa Mennestets Hand; men de tager hvert Holdepunkt, hvert Berøreljespunkt fra den; thi det hellige fan itte formæle sig med det totalt fordærvede. Derfor er det nødvendigt for deres Suftem at fordre, hvad de kalder en Gjenfødelse, en hel ny Omskabelse af Menneftets Hand, for Buds Hand tan bo hos den, og denne Gjenfødelse mener de, tan frembringes ved Mennestets Tro paa, at Jesus har lidt istedetfor os og har udslettet alle vore Synder, og denne Tro beseglet ved Daaben. Bi Liberale behøver ifte hele dette ftore Apparat, før Menneftets Hand fan træde i Forhold til Buds Hand. Bi tror, at Mennestet kan dette, hvad Dieblik det vil, og det vil, saasnart det blir sig sit høie Udspring og Rald bevidst. Bi tror, at hvad vi talder Sund, blot er et Misbrug af Nandens Arcefter, at Mennestet, istedetfor at bruge Nandens Aræfter til at lyde Buds Love, bruger dem til at trodje dem og derved bringer sig selv dybere i Elendighed. Jeg har oftere brugt Billedet om Logen, jeg vil bruge det igjen. Bvis man planter en Log ret med Roden ned og Toppen op, saa votzer den op mod Lyset og bærer sin Blomst; men planter man den omvendt med Roden op og Toppen ned, saa votser den med de samme Spiretræfter nedad, borende fig dybere ned i Mulden og bærer ingen grugt. Saaledes, hvis du lever i Harmoni og Samvirten med Guds Hand, hvis du representerer hans Stjønhed, Godhed, Rjærlighed her paa Jorden, da vokser du mod Lyfet, under du fuldkommen Lykke; men misbruger du de famme Mans dens Kræfter til at potse nedad, til at fænte dig i Uvidenhedens Mørte, i Raahed og Forbrydelse, ja da føler du dig ulyttelig, da bliver du baade aandelig og legemlig ing. Synd er Handens Disharmoni med Guds Love, ligefom Sygdom er Legemets Disharmoni med Guds Love. Gjennem Narhundreders Misbrua

Ja en Pintseglød, der syldte deres Hjerter med Tak, fordi de var til, med en Kjærlighed, der ikke spurgte efter Dogmer og Læresætninger, men efter Nød og Trang, med en Glæde i Aanden, der kunde lade dem smile i Lidelsen og i Døden, med en Stolkhed over at være Aand af Guds Aand, hvis Maal det var ikke at gaa omkring totalk fordærvede og sukke og kale om, at de intet kan gjøre her i denne Jammerdal, men kvertom at tro, at de kan gjøre alk, eller rettere, at Gud kan gjøre alk gjennem dem, fordi de er Guds sande Børn.

## Alandens Magt.

(Unden Pintsedag.)

Telft: Joel 3, 1 - 2.

Det er Aandens Fest i disse Dage, Benner, Fest for Mennestets Hand som for Guds Mand, ja det er Formælingen mellem Buds Mand og Menneftets Mand, fom udgige Bintfen, det kongelige Bryllup, der tænder Glædesblus udover for= den, og som hele Naturen jubler med i ved at vije sig i sin deiligste Brollubs= dragt. Der er dem, som ifte tror paa Uand, som antager, at hvad vi til dagligt talder Aand og Nandens Birkninger, bare er Birkninger af Blodet eller horer med til Hjernens Funktioner, at naar Mennesket dør, saa er dermed det bele forbi, og baade hvad vi kalder Aand og Legeme smuldrer i Forden. Menneffer fan itte holde Pintse; de tan itte deltage i vor Bubel over Handens Birtelighed fom noget for fig og Aandens Triumf og Seier over Riodet og over Døden, for dem har Guds Mand ligesom Bud felv lidet at betyde; de mag itaa fattigslige udenfor Binduerne til Bryllupshallen, hvor den triffne Menighed feirer Guds Mands Formæling med Mennesteaanden, maa hore paa den triffne Jubel med et stille, medlidende Sut over disie gale Mennefter, fom tan glede fig i, hvad de kalder en Drøm; men fom dog i Historien har vift fig som en Virkelighed, en Virtelighed ligestor som den, at Legemet er til. Hvad var det, som i Grunden foregit Pintjedagen? Bi har bare en Beretning om det despærre, den i Apostlernes Gjerninger, en Bog, som med al sin Interessanthed dog indeholder lidet paalidelig hiftorie. Det er faaledes muligt, at denne Beretning er over= dreben, er udfuntket med den friftne Fantafis Blomfter og fremftillet faaledes fom den havde votset jig op til mange, mange Aar efter Dondelsen. Men om vi faaledes itte er nodte til at fige Ja og Amen til alle Entelthederne i Hiftorien, faaledes som den er fortalt i den oplæste Tetst, saa er der dog not af historist Undergrund igjen til at gjøre historien uendelig mærtelig. hvad er det altiga, fom fter? Jo, de 11 forftræmte Apostle og Bein Moder og den Flot, som fulgte

ham som Disciple, er nogenlunde fommet fig igjen efter den dube Anftelse ved Bein Dod, hvor alle deres Forhaabninger ftyrtede fammen. De havde jo feet ham aabenbare fig for dem som den levende, hvem Dodsriget itte havde kunnet holde; der var altsaa haab om, at hans Gjenkomst og Messiasrigets Stiftelse, fom de havde tauft fig ftulde fte i hans levende Live uden nogen Dødens Mellem= tomit, alligevel ikulde finde Sted, og dette borttog Bitterheden af Skilsmissen fra deres elstede Lærer. Hvad de nu havde at gjøre var at gaa ud mellem deres Landsmænd, Joderne, og fortælle, hvad de havde hørt og feet, at Jesus ingen: lunde var død, men levede, at han saaledes ingenlunde var en Bedrager, naar han havde taldt fig den belovede Mesfias, men at han ftulde tomme igjen, ftifte Messiarriget og domme Levende og Dode i Josaphats Dal, saaledes som den jodifte Tradition lærte det. De ruftede fig ud og samlede Rræfter nu til dette deres nne, store Livefald; men de følte sig bange og beklemte, som rimelig kunde være. Thi hvem var de? Fiftermand, Almuesmand ud af Folkets Masje, ikte en af dem havde faaet innderlig Undervisning, itte en af dem havde gaaet gjennem den larde Stole og studeret Theologi; fom vi vilde fige, Lagmand allesammen. De var itte vante til at tale til store Forsamlinger, og hvorledes skulde de kunne hamle op med de lærde Farifæere, der rimeligvis vilde omringe dem med Snarer og med Spot, faaledes fom de havde gjort med deres elftede herre og Mefter? Det var en tung Kamp at tage op for 12 ulærde Almuesmænd at drage Kriften= dommens Las mod Batten af alt det bestagende, mod Jødedom, mod Hedninge= dom, mod Lærdom, mod Fordom; det nue mod det gamle og prøvede og fast= flagede. De trængte en Handens Indvielse til deres Rald, en sitter Følelse af Trughed og Styrke, af at de git Guds og fin Mefters Wrinder og ikke fine egne. Da de fit denne Indvielse. Com de var forsamlede til sin Morgenandagt og fælles Ophnagelie, horte de pludielig en Sufen i Luften, figer den gamle Fortælling, og det knitrede over dem som 3ldeluer, og man saa ligesom Ildtunger fpille over deres Hoveder. Da de blev foldt med en forunderlig Begeiftringens 31d, faa de brød ud og talte i fremmede Tungemaal, og de tilstimlende Mennefter forundrede fig faare; thi de "hørte dem tale om Buds ftore Gjerninger i deres eget Tungemaal." Og efter at da den første Ophidselse har lagt sig, træder Peter frem som Lederen af de de tolv og holder en ganfte nøgtern Tale til Joderne om, at den Mand Jesus, som de forsfæstede, var Kriftus, bet vil fige Mesfias, og Talen griber bem faaledes, at 3000 lader fig døbe.

Hor meget der er sandt og ikke sandt i denne Beretning, er ikke nu godt at efterspore. Folk i vort Aarhundrede vilde fortalt Historien anderledes; en Naturvidenskabsmand vilde talt om, at Lusten var syldt af Elektricitet, og at samme Slags Ildtunger viske sig over dem, som Sjømanden saa ofte ser spille paa Masketoppen i Tordenveir. En Spiritist vil sige, at Ildtungen er en af de Maader, hvorpaa en Aand betegner sin Nærværelse, at det er et meget almindesligt Fænomen, at Folk, der kommer i "trance" eller Henrykkelse, begynder at tale i fremmede Tungemaal. Vi ser af Pauli Breve, at det var et almindeligt

Træf i den første Rirte, at Folt talte "med Tunger", som det bedte, det vil sige, tom flig i Efstase, at te bare ntrede underlige uforstagelige End. Baulus fætter itte megen Bris paa denne Naadegave, ja fotter den mellem de lavere Pttringer af Aanden, der ikke bar synderlig at eftertragte. Der findes ogsaa de Fortolkere, der mene, at Apostlerne flet itte talte fremmede Tungemaal; men at der mellem Discipelskaren fandtes Mand af alle Nationer, og at hver af disse, greben af Alandens Begeistring, begyndte at tale sit Modersmaal istedetfor den vanlige gramæifte Dialett, fom de maatte bruge for at giøre fig forftagelige i dagligt Lag. Fortællingen i Apostlernes Gjerninger ipnes dog itte at tilftede en saadan Fortolkning; den synes virkelig at mene, at Apostlerne begundte at tale fremmede Sprog. Da da har vi intet andet at sammenligne dette Fænomen med, end det fom endnu hænder, naar Nanden tommer i en Henryttelfe, hvor den itte er fig felp beviost, at den bryder ud i fremmede Eprog. At denne Tilftand imidlertid var en unormal Tilftand, fer vi førft af den Bemærfning, at de tilftimlende Menne= ffer fpurate, om de var fulde, de bar fig ad fom drutne Mennefter, og bernæft af, at denne Bave at tale fremmede Tungemaal maa have forladt dem, ftrats Etstasen var forbi; thi vi finder, at Beter siden maa have Tolk med sig, naar han ftal fnatte Bræft, fom dog var det almindelige Berdensiprog den Bang.

Hoad vi kan flaa fast er, at Disciplene den Morgen, da de sandsynligvis bad om at styrkes til sit Kald at gaa ud og prædike, er blevne grebne af en underlig Aandens Magt, der gav sig Luft paa de besynderligste Maader, og strøg af dem al Frygt, gjorde dem sikkre paa sig selv og paa, at Gud var med dem. Det var det samme, der gjentog sig med dem, som med Jesus, da han steg op af Jordans Band og søste Aandens Indvielse i sit Indre, noget, der saa stjønt er udtrykt i Historien om Duen, der daler ned over ham, og Røsten, der lyder fra Skyen: "Denne er den Elstelige, i hvem jeg har Velbehag."

Alle, der har staget i en Handens Gjerning og tjæmpet en Handens Ramp. har erfaret Pintfefestens Under paa fig felv. Den Gang Luther ftod bleg og ftjælvende for Rigsbagen i Worms og dog fik Magt og Mod til at aflægge fin Befjendelse for Kardinaler og Bistopper og Fyrster, da har han tjendt Aandens Magt i fit Indre, Ildsluen over fit Hoved; ja hver enefte En i Verdenshiftorien der har været kaldet til at aflægge en Bekjendelse om, hvad der for ham gjaldt for Sandhed, en Bekjendelse, der toftede noget, taufte hans Liv, han har følt det famme, bvis han itte har frigtet i Farens Stund. Strommet og bovende bar ban forft ftaget og ftirret paa Galgen eller Baglet eller Landflygtigheden. Spotten og Armoden, der grinede mod ham, hvis han endnu vilde faftholde fin Tro; men faa har Guds Aand faget Tag i ham, det har jvulmet op i ham af hellig Begeistring, og Død og Baal og Fare har veiret bort som Agner for Binden, han har regnet det alt fom Starn at være mod det at være Sandheden tro, mod Herligheden af at fole fig i Pagt med Bud. Jeg horte den beromte Breft Beecher en Bang tale om, ba ban forfte Bang ffulde træde frem for det ftore, engelfte Bublitum og tale fit Fædrelands Sag — det var under Rrigen.

følte sig rent sing. Han vidste, at disse Tusinder, der fuldte den uhpre Sal og fom nu fad og gloede paa ham, itte havde de famme Forudsætninger som han; Umerika bar itte beres Fordreland, og det ftjerneftribede Flag kunde itte faa Taarer i deres Dine som i hans. San syntes, han havde glemt alt, han ftulde inge, hans Ance stalv, og han vilde helst rømt fra det hele. "Men saa kom mit Fædrelands Aland over mig," fagde han, "og jeg følte mig fom en 3to helt igjennem, og jeg talte, som jeg endnu aldrig havde talt, det rev Tilhørerne med som en Fos." Ja, jeg tænter, det har timedes en En og Anden af Eder, naar I har været pint af Tvivl, at I har maattet fige til Eder felv, at den nye Tanke, jom har flaget ned i Eders Sial, er Sandhed, gir Eder Klarhed, giør Eder bedre, og dog tor 3 itte gribe den, fordi den staar i Opposition og river overende alt det gamle — det har timedes Eder, tænker jeg, at 3 vaagnede en Morgen med Fred og Glæde i Eders Siæl, alle Stygger var fom bortvegne, alle Tvivl bort= dunstede, der var bare tilbage Visheden, den glædelige Vished, at den nye Tanke dog var Sandhed. Da har I følt i Eders Indre Pintsefestens 3ld, da har I tunnet bede en ret Tattebon til Gud, da har I følt en brændende Lyst efter at gaa ud og fortælle denne Ninhed til Raboer, Benner, alle Menneffer, og ønftet, at 3 tunde smitte dem med denne Glæde.

Dg dette Aandens Pintseveir fan komme over En pludselig, bare ved et lidet Tryt, et entelt Ord, en uventet Handelfe. Man har gaget og ladet og lader fig felv ligesom med Elektricitet, saa kommer handelsen ligesom et Ernk paa Rnappen, der aabner den elettrifte Strøm, og det bryder ud i en Funke. Apostlerne havde gaaet og famlet op og famlet op Minderne om deres døde Mefter, hans Ord til dem og til Mangden, Begivenhederne fra hans Liv, hvortil de havde været Dienvidner, da kom Pintsens Funke og tændte Ild i det altsammen og iprængte i Luften al deres Frngt, alle beres Betænkeligheder. Den Bang man ftulde sprænge fønder det Fjeld, som hindrede Indløbet til New Ports Babn, havde man gravet Tunneler og foldt dem med Sprængstof, og da alt var færdigt, lod man et lidet Barn trotte paa den Knap, der ledede Gniften ind til Krudtet, og det hele sprang i Luften med et forfærdeligt Brag. Det er ct Billede paa, hvad der ofte handes Menneftet, naar Mandens Beir tommer oper det. 3 har hørt om pludfelig omvendte Mennefter. De har gaget hen paa et Præditemøde for at fpotte. Saa er de blevne grebne af Ordets Magt; Man= bens Bnift har tændt deres flumrende Evner, det gode i dem, der dog ligger paa Bunden som Guds Medgift til hver Sjæl, som fødes. De er som forvandlede i et Dieblit, bet foulmer og brufer og brænder i bem. Com med et Lynglimt i Natmørfet oplyfes pludfelig deres hidtil mørte Liv, de fer i famme Dieblit Daarligheden, Inkeligheden, Tomheden, Grufuldheden af deres Fortid og paa famme Tid, hvor Banen nu ligger for deres Fremtid. De træder frem for Forfam= lingen og betjender aabent fine Synder og aflægger dem fom en fillet Rjole, og de gir Bud det Løvte herefter at være ham og Livets life Magter tro. De tom= mer hiem fom fortumlede og forvandlede, de er berufede af Mandens føde Bin,

Træt i den første Rirte, at Folt talte "med Tunger", som det bedte, det vil fige, fom flig i Efstafe, at de bare ptrede underlige uforstaaelige Lyd. Baulus fotter itte megen Pris paa denne Naadegave, ja fotter den mellem de lavere Pttringer af Aanden, der itte bar fynderlig at eftertragte. Der findes ogiaa de Fortoltere, der mene, at Apostlerne flet itte talte fremmede Tungemaal; men at der mellem Discivelskaren fandtes Mænd af alle Nationer, og at hver af disse, greben af Handens Begeiftring, begyndte at tale fit Modersmaal iftedetfor den vanlige aramæifte Dialett, fom de maatte bruge for at gjøre fig forstaaelige i dagligt Lag. Fortællingen i Apostlernes Gjerninger innes dog itte at tilstede en jaadan Fortolkning; den synes virtelig at mene, at Apostlerne begyndte at tale fremmede Sprog. Da ba bar vi intet andet at sammenligne dette Frenomen med, end det fom endnu hander, naar Handen tommer i en Henryttelfe, hvor den itte er fig felv bevidft, at den bryder ud i fremmede Sprog. Alt denne Tilstand imidlertid var en unormal Tilftand, fer vi først af den Bemærfning, at de tilstimlende Menneffer fpurgte, om de var fulde, de bar fig ad fom drutne Mennefter, og dernæft af, at denne Gave at tale fremmede Tungemaal maa have forladt dem, ftrats Ekstasen var forbi; thi vi finder, at Beter siden maa have Tolk med sig, naar ban fkal fnakte Græft, som dog var det almindelige Verdenssprog den Bang.

Hoad vi kan flaa fast er, at Disciplene den Morgen, da de sandsynligvis bad om at styrkes til sit Kald at gaa ud og prædike, er blevne grebne af en underlig Aandens Magt, der gav sig Luft paa de besynderligste Maader, og strøg af dem al Frygt, gjorde dem sittre paa sig selv og paa, at Gud var med dem. Det var det samme, der gjentog sig med dem, som med Jesus, da han steg op af Jordans Band og følte Aandens Indvielse i sit Indre, noget, der saa stjønt er udtrykt i Historien om Duen, der daler ned over ham, og Røsten, der lyder fra Skyen: "Fenne er den Elstelige, i hvem jeg har Belbehag."

Alle, der har ftaget i en Nandens Gjerning og tjæmpet en Nandens Ramb, har erfaret Pintsefestens Under paa sig selv. Den Gang Luther stod bleg og ftjælvende for Rigsbagen i Worms og dog fit Magt og Mod til at aflægge fin Bekjendelse for Kardinaler og Biftopper og Fprfter, da har han kjendt Aandens Magt i fit Indre, Ildsluen over fit Hoved; ja hver eneste En i Verdenshiftorien. der har været kaldet til at aflægge en Bekjendelfe om, hvad der for ham gjaldt for Sandhed, en Betjendelfe, der toftede noget, tanfte hans Liv, han har følt det famme, bois han itte har fvigtet i Farens Stund. Strommet og bovende bar han forft ftaget og ftirret paa Galgen eller Baglet eller Landflygtigheden, Spotten og Armoden, der grinede mod ham, bvis han endnu vilde fastholde fin Tro; men faa har Buds Nand faget Tag i ham, det har joulmet op i ham af hellig Begeiftring, og Død og Baal og Fare har veiret bort fom Ugner for Bin= den, han har regnet det alt fom Starn at være mod det at være Sandheden tro. mod Berligheden af at føle fig i Bagt med Gud. Jeg hørte den berømte Breft Beecher en Bang tale om, da ban forfte Bang ffulde træde frem for det ftore. engelfte Bublitum og tale fit Fædrelands Sag — det var under Krigen.

følte fig rent fing. Han viofte, at disse Tusinder, der fuldte den uhpre Sal og som nu sad og gloede paa ham, itte havde de samme Forudsætninger som han; Umerika var itte deres Godreland, og det ftjernestribede Flag kunde itte faa Taarer i deres Dine som i hans. Han syntes, han havde glemt alt, han ftulde fige, hans Anæ ftalv, og han vilde helft rømt fra det hele. "Men saa kom mit Fædrelands Aland over mig," jagde han, "og jeg følte mig fom en 31d helt igjennem, og jeg talte, som jeg endnu aldrig havde talt, det rev Tilhørerne med fom en Fos." Ja, jeg tænter, det har timedes en En og Anden af Eder, naar I har været pint af Tvivl, at 3 har maattet fige til Eder felv, at den nye Tanke, jom har flaget ned i Eders Sjæl, er Sandhed, gir Eder Klarhed, giør Eder bedre, og dog tor 3 itte gribe den, fordi den staar i Opposition og river overende alt det gamle — det har timedes Gder, tænker jeg, at 3 vaagnede en Morgen med Fred og Glade i Eders Sicel, alle Stygger var fom bortvegne, alle Tvivl bort= dunstede, der var bare tilbage Bisheden, den glædelige Bished, at den nye Tanke dog var Sandhed. Da har I følt i Eders Indre Pintsefestens 3ld, da har I funnet bede en ret Tattebon til Bud, da har I følt en brændende Luft efter at gaa ud og fortælle denne Nyhed til Naboer, Benner, alle Mennefter, og ønstet, at I tunde smitte dem med denne Glade.

Dg dette Aandens Bintfeveir fan komme over En pludfelig, bare ved et lidet Tryt, et entelt Ord, en uventet Handelse. Man har gaget og ladet og lader fig felv ligefom med Elektricitet, saa kommer hændelfen ligesom et Ernk paa Anappen, der aabner den elettrifte Strøm, og det bryder ud i en Funke. Upostlerne havde gaaet og famlet op og famlet op Minderne om deres døde Mefter, hans Ord til dem og til Mangden, Begivenhederne fra hans Liv, hvortil de havde været Dienvidner, da tom Pintfens Funte og tændte Ild i det altfammen og fprængte i Luften al deres Frngt, alle beres Betænkeligheder. Den Gang man ftulde sprænge fønder det Fjeld, som hindrede Indløbet til New Ports Babn, havde man gravet Tunneler og fyldt dem med Sprængstof, og da alt var færdigt, lod man et lidet Barn tryfte paa den Rnap, der ledede Gniften ind til Krudtet, og det hele sprang i Luften med et forfærdeligt Brag. Det er et Billede paa, hvad der ofte hændes Menneftet, naar Aandens Beir kommer oper det. 3 har hørt om pludfelig omvendte Mennefter. De har gaget hen paa et Brædikemøde for at spotte. Saa er de blevne grebne af Ordets Magt; Uan= dens Gnift har tændt deres flumrende Evner, det gode i dem, der dog ligger paa Bunden som Guds Medgift til hver Sjæl, som fødes. De er som forvandlede i et Dieblik, det spulmer og brufer og brænder i dem. Com med et Lynglimt i Natmørket oplnfes pludfelig deres hidtil mørke Liv, de fer i famme Dieblik Daarligheden, Inkeligheden, Tomheden, Grufuldheden af deres Fortid og paa famme Tid, hvor Banen nu ligger for deres Fremtid. De træder frem for Forfam= lingen og betjender aabent fine Synder og aflægger dem fom en fillet Rjole, og de gir Gud det Løvte herefter at være ham og Livets Infe Magter tro. De tom= mer hiem fom fortumlede og forvandlede, de er berusede af Aandens føde Bin,

og begynder at tale i Tunger, i et Eprog ganffe andet end det, Folf er vante at hore fra dem, ftjont Ordlyden er den famme. De har havt en Mandens Bintfefest og fjendt Ildtungerne over fine Boveder. Buds Mand har trytfet paa den usynlige Anap i deres Hjerte, hvorved deres hele daarlige Fortid sprængtes i Luften. Denne Siftorie vil mange funne berette, fom er pludfelig omvendte, og jom er blevne trofaste mod sit Rald. Svad viste der fig itte ved hangebevægel= fen hjemme? Ike alene Mandene blev grebne, men unge Kvinder ftod op i Forsamlingerne og prifede Bud og drog ud og forfundte hans Navn. Naar vi tænter paa, hvad dette vil sige, tænter paa den Trældom, hvori baade Bngdeftit og gammel Tænkemaade binder de norfte Bondetvinder, paa den uhnre Blubed de har for at pttre fig og bare udtale fin Mening i privat Lag, endfige da offentlig, naar vi tænter vaa dette, da forstaar vi, at der maatte en underlig Aandens Magt til for at veire hen alle disse hensyn og lade den norfte Bonde, der er faa faar for Spot og faa reed for at gjøre noget, som itte alle andre gjør, optræde mod Lov og Orden og villig tage Tængiel og Straf for Guds Ords Stuld.

Hvad er det da, vi staar ligeoverfor her? hvad er det, diese Begivenheder i Biftorien og dens daglige Liv fortæller of? Mange vil fige, det vifer bare, at man tan ophibse fin egen Fantasi, saa at man virtelig tror paa og føler fig fturtet ved en Indbildning, en Drom. Denne Fortlaring forflaar itte. Thi den, hvem det gjælder, har flet ikke ophidset sin Fantasi, det har tommet over dem mod deres Vilje fan at fige, fom noget fremmed, der er traadt ind i deres Natur og har vatt Forstyrrelse. Rei, Guds Hand er en Birkelighed ligesaameget som Menneftets Mand er det; den er en ufpnlig Birkelighed, ligefom Gleftriciteten er en ufpnlig Virkelighed, og er ikke bet mindste mindre virkelig, fordi den er ufpn= lig. Bi fer den ikke, vi hører den ikke, vi maaler den ikke, og dog føler vi dens velsignende, ftyrtende Nærværelje, naar vor Hand er oppe i begeistrede Dieblikke. naar det lave, usle fvinder, og vi føler vor Nand, forfriftet som af et Bad, stige ren op mod fin Staber og Fader. Dg Nand virter paa Nand, den taler og hvifter gjennem Menneftets Nand, den har ingen anden Bei. "Guds Nand vid= ner med vor Mand, at vi ere Buds Born." Guds Mand er den ufpnlige Finger, der trotter paa Anappen, faa den elettrifte Funte ledes ind i vor Nands Kam= mer, og dens Birkning beror paa, hvormeget Sprængstof der findes derinde. Sporg Jesus, om ifte Buds Nand er en Virtelighed? Svad ftulde det untte til. at han, hvergang han bar træt og mismodig, føgte Enfomheden for at bede til Bud? og at han altid reifte fig forfriftet fra denne Bon? par det blot den Inbelse og Lettelse han føgte at faa udøse fine Tanter for nogen, ligesom naar man taler fortrolig med en Ben? Rei, han fit ogiaa noget igjen, Benner, en Engel tom og trøftede ham, som der saa vattert staar i Stildringen af Rampen i Get= femane -, Duen kom over ham som ved Jordans Elv, og Guds Nand foldte hans Nand, flod som igd Bin ind i det aabne Kar. Og naar vi fpørger: hvorledes ffal vi faa Buds hellige Aand? da fvarer vi: ved at gjore fom Jejus, aab u os for den. Bed at slippe Stykke for Stykke af alt det, som tyngede hans Sjæl, ved at samle sine Tanker bare paa detke ene Brændpunkt: Gud, sorvandlede han hele sit Væsen til en aaben Blomskerfalk, der strakte sig op mod Sol og mod Dugg. Jo mere vi kan sorvandle os selv til aabne Kar, særdige til at modtage Guds Naade, jo mere vil vi søle Virkeligheden af den og Styrken af den. Pintsemiraklet, om vi ynder at kalde det saa, er ikke noget Mirakel eneskaænde sor den første Pintsedag og for Apostlerne og Disciplerne alene, det skal forvandles til en daglig Naturlov, hvis vi bare vil. Hvis de, som kalder sig kristne Menigheder nu, virkelig var det, virkelig havde Guds Nand som bærende Krast i sin Nidte, virkelig kjendte Jubelen og Styrken af det i Sandhed at høre Gud til, at være hans Barn, hvilket Liv i Aand kom vi ikke da at søre, hvilket travlt Arbeide blev der da ikke paa at udbrede Guds Rige i det smaa, hvor vilde vi ikke blive ivrige i at brydelmed alle de Hindringer, der lægger sig i Beien sor Kristenlivet: Drikken, Stjørlevnet, raa Snak, Banding, slet Selssab. Hvor vilde vi da ikke søle sos lykkelige i vore Hjem og skræbe at saa andre lykkelige!

Nand — Nand — hvis vort Samfund bare torftede efter Nand, og hvis bare denne Tørft efter den levende Bud gjemte fig dybest nede, som Grundtonen i vort Samfunds aandelige Længfel. Men det er ligefom Menneftene faa gierne fpringe forbi det, fom ligger nærmest, og gribe efter det, som ligger længre borte. Og nu er der jo et Rapløb efter Penge og Luffus, der kvæler lige= iom alle høiere Mandens Rofter. Bel - lad Mennefteheden løbe fig træt efter Buldstjernen hernede, de vil omsider vende sig livslede, utilfredsstillede, ydmigt bedende til den himmelfte Stjerne og bede om lidt Aand til at stille Trangen hos deres visnede og fortrøblede Sjæl. Lad den moderne Litteratur længe not præ= Dife Riddets Evangelium, Moralens og Aristendommens Død, med en vis Trod= fens og harmens Begeiftring, og lad de unge Mænd for en Stund prøve at fætte Ried i Beifædet iftedetfor Mand, Naturdrifter iftedetfor Mandedrifter, de vil fnart gaa træt, og ledet af det gode Instintt, der dog er nedlagt i Mennefferacen og givet udødeligt Liv, vende fig bort fra den Raaddenhedens Sump, de er tomne op i, og forstaa, at Nanden er Herstermagten i Verden, oa fun hvor Aanden herster, er det værdt at leve.

Jeg besøgte en Tag en Familie, som hører min Menighed til, og de fortalte mig om en Gut, som boede ved Siden as, og som hver eneste Aften, naar han kom hjem, aabnede Bibelen og satte sig til at læse og bede. Og de saa, hvor han ofte hulkede, og de saa hans sværmeriske Ansigt løstet mod Himlen ubevægeligt for lange Stunder, og de syntes saa Synd i ham. Jeg synes nu slet itte Synd i ham. Vel kan der nu i den første Opvækkelses Tid blande sig meget usundt Føleri og Sværmeri ind i hans Religiøsitet; men den unge Mand er dog rigtig vendt, og trods Sværmeriet vil han søle Aandens Pintsesst der paa sit stille Kammer, han vil søle sig gjennemvarmet og styrket af Guds Aands Nærsværelse, fordi han vil til Aand, længes til Aand, aabner sit hele Bæsen for Guds Aand. Jeg synes ikke Synd i ham, jeg vilde tvertimod ønske, at mange af

mine Menighedslemmer følte denne samme Lyst efter Gud og Glæde i Gud, som denne unge Mand følte, om det end kunde yttre sig paa en anden Maade end at sætte sig flavisk nedfor og læse i Bibelen. Guds Aland lever itte alene i Bibelens Blade, den lever først og fremst i alle bankende Menneskehjerter, der er gode og vil godt; den lever i alle gode Ord, i alle gode Gjerninger, der har været drysssede ud over Jorden for at lindre Medbrødres og Medsøstres Nød; den lever i Kunsten, den lever i Litteraturen, naar denne er baaren af Renhed, af Lyst til at frembringe godt; den lever i Menneskers Tale og gode Dine og venlige Smil; den lever i alt, som viser Kjærlighed paa Jorden. Maatte da den Aand sænte sig ogsaa over os og styrke os til al god Gjerning!

### Den liberale Treenighed\*).

(Trinitatis Søndag.)

Telft: Rom. 11, 33-36.

At Treenighedslæren har flaget fast Tod i den norst-lutherite Kirke, det fer vi af, at der er en Søndag færlig viet den, Trinitatis eller Treenighedsføndag, og at de følgende Søndage næbnes efter den, forste, anden, tredie Søndag efter Trinitatis o.f.v., saa at denne Søndag med sit Dogme kommer at indtage en Hovedplads. Bi fer det endvidere deraf, at den er kommen ind i Ritualet, som læfes hver Søndag, at den har gjennemtrængt Salmerne, at den har taget den gamle Døbeformel, der intet har med den at gjøre, i fin Tjeneste, idet denne forvandstes derhen, at man døbes i Navnet Gud Fader og Gud Son og Gud den Helligaand, en Døbeformel, som intetsteds findes i det nye Testamente, hvor der nemlig blot tales om Faderens, Sønnens og Alandens Na'n, og hvori Ordet Bud flet ikke findes. Et Dogme, der i den Grad har erobret fig en Blads i Menneffenes Bevidsthed, maa hvile paa en Sandhed, maa have en vis Mening i fig, ellers kunde det ikte flaget fagledes ned; thi Menneskeheden er dog ikke som Selhed betragtet taabelig eller overtroiff. Men at itte Meningen fan være den, fom vor Tids almindelige Theologi hor lagt i Dogmet, fees af, at det, fom det nu udtoltes, fimpelthen er en "Forgudelfe af Selvmobfigelfer". Den athanafianfte Troesbetjendelfe, som efter Theologernes Mening fremftiller Treenighedslæren ftarpest, giør sig det formelig til Opgave at stille disse Selvmodfigelser til Stue. Den siger nemlig faaledes: "dette er den rette fristelige Tro, at vi are en Bud i en Trefoldighed (af Personer) og Trefoldigheden i Enheden, idet vi hverten fam= menblande Berfonerne eller adffille Bafenet. En er nemlig Faderens Berfon,

<sup>\*)</sup> For en ftor Del af denne Prædiken er jeg Tak skhldig til Hinduen Resjub Chunder Sen.

en anden Sønnens, en anden den Hellig Ands. Men Faderens og Sønnens og den hellig Ands Guddom er én, Helligheden lige stor, Majestæten lige evig. Som Faderen er, saadan er Sonnen, saadan den Hellig And. Ustabt er Faderen, ustabt er Sønnen, ustabt den Hellig And. Umaalelig er Faderen, umaalelig er Sønnen, umaalelig er den Hellig And. Evig er Faderen, evig er Sønnen, evig er den Hellig And. Og dog er der ikte tre Evige, men én Evig. Ligesom der ikte er tre ustabte, eller tre umaalelige, men én Ustabt og en Umaalelig. I lige Maade er Faderen almægtig, Sønnen almægtig, den Hellig Andalmægtig, og dog er der ikte tre Almægtige, men én Almægtig. Saaledes er Faderen Gud, Sønnen Gud, den Hellig And Gud, og dog er der ikte tre Guder, men en Gud", o.s.b.

Dette giør atkurat samme Indtryk paa mig, som om jeg vilde læse: sort er sort, og hvidt er hvidt, og dog er ikke sort sort og hvidt hvidt, men sort er det samme som hvidt. Det er, som Albert Reville bemærker: "Treenighedsdogmet udstiller sine Modsigelser med utilhyllet Aabenhed. Guddommen er delt i tre guddommelige Personer, og dog danner disse tre Personer bare en Gud. Af disse tre eksisterer bare den ene i sig selv, de to andre udleder sin Eksistence fra den første, og dog skal disse tre Personer betragtes som suldsommen lige."

Men Selvmodiigelse har dog til alle Tider, af alle Mennesker, været betragtet som Kjendetegn paa Vildsarelse, paa Begrebsforvirring, paa Løgn; og dette maa gjelde saavel guddommelige som menneskelige Ting; thi Gud er jo Indbegrebet af al Sandhed og kan ikke modsige sig selv, end sige være en Selvmodsigelse.

Og fra Jøderne, hvis Stolthed var deres ene udelelige Gud, i Modsætning til Hedningernes mange, kan denne Trespaltning i Guddommen ikke være kommen. Fra Jesus er den heller ikke kommen; thi vi sinder ikke i hele det nye Testamente, hverken i de Ord, som er lagte i Jesu Mund, eller i nogen af de andre Forsatteres Mund, et eneske Ord, der kan oversættes med Treenighed, eller som udtaler et saadant Dogme, da Stedet (1. Joh. 5, 7) vitterlig er falstt og kastet ud af det nye Testamente baade af Luther og af den sidste amerikansk=engelske Oversættelse.

Hvorfra er da denne Lære kommen? Dg hvad Mening er der i den, naar den theologiske Mening, udtrykt i den athanasianske Troesbekjendelse, ikke kan pære den rette?

Jo, den Tanke om en Trespaltning i Guddommen er kommen fra Hedningerne, og gjennem Hedningespekulation har den faaet Indpas i Kristendommen. Vil vi undersøge de forstjelligste, tænkende Hedningereligioner, vil vi sinde, at de alle taler om en Trehed i Guddommen, som dog derfor itte behøver at sige det samme som nogen Treenighed.

3 Sinduernes gamle Religion, Brahmanismen\*), fremftilles Guddommen

<sup>\*)</sup> Følgende hiftorifte Oplysninger fra: "Bible Myths and Paralleis".

fom een i tre Former, Brahma, Bishnu og Siba. Brahma er Staberen, Bishnu Opholderen og Giva Odelaggeren eller Omformeren. Duen var Symbolet for den fidste, ligesom for den Rriftnes Helligaand. Man fortæller om en andægtig Hindu, der blev overbevift om, at han bare ftulde tilbede en Bud, og derfor henvendte fig til Brahma, Bishnu og Siva faaledes: "D 3 tre herrer! vid, at jeg erfjender fun en (Bud; oplys mig derfor om, hvilken af Ger er den fande Guddom, at jeg maa henvende mine Løvter og min Tilbedelse alene til ham." De tre Guder aabenbarede sig da for ham og svarede: "Bid da, Andægtige, at der er ingen virtelig Forftjel imellem os; hvad der fynes jaa for Gder, er blot Stin; det ene Bofen vifer fig under tre Former, men det er bare et". Man har fundet et Billedhuggerarbeide af umaadelig Wide, der fremstiller tre Hoveder forenede til et, og fom vidner om denne hinduernes Tredeling af Buddommen. Buddhisterne, der gjorde deres Lærer Buddha til Gud, ligesom de Kriftne gjorde med Jefus, spaltede ogsaa ham i en Trebed af Former. Da man har fundet Billeder, der fremstiller denne Trebed, bennttede som Billeder i Rriftentirter, for ber at fremftille Treenigheden. De gamle finefifte Reifere offrede hoitidelig hvert tredie Aar til "Ham, som er En og Tre".

Under Symbolerne en Vinge, en Jordkugle og en Slange, finder vi Tresheden i Guddommen fremstillet hos de gamle Egyptere. Thulis, en mægtig Herster, som en Tid regjerede over hele Egypten, raadspurgte en Gang SerapissOraklet i disse Ord: "Sig mig, om der var nogensinde nogen større end jeg, eller der nogensinde vil blive nogen større end jeg?" Oraklet svarede: "Først Gud, saa Ordet og med dem den hellige Nand, alle disse er af samme Natur og udgjør bare et Hele, hvis Magt er evig. Gaa bort hurtigt, Dødelige, du som bare har et usiktert Liv".\*)

Dette, at talde Aristus Ordet eller Logos, som vi sinder det i det fjerde Evangelium, er altsa af ægyptist Oprindelse og anvendt, længe før Aristendom=men var tænkt paa. Bi sinder ogsaa Upollo kaldet "Ordet", ligesaa Merkur. Den græske Filosof Plato antog denne Benævnelse paa Gud, der træder ud af sig selv som skabende Arast; den jodisk alexandriske Skole optog disse Spekulationer og Navne, og fra dem er de komne ind i det sjerde Evangelium og Aristen=dommen.

Assyrierne og Kaldwerne tale ogsaa om et guddommeligt Ord, der har stabt og styret Berden, men gjorde denne Stabning underordnet Gud.

Græferne erfjendte ogsaa en Trehed i Guddommen. Naar Presterne offrede til Guderne, blev Alteret tre Gange overstænket med helligt Band og ligesaa Folket, der samlede sig rundt det. Røgelsen blev tagen fra Røgelseskarret med tre Fingre, og strøet paa Alteret tre Gange. Dette blev gjort, fordi et Orakel havde erklæret, at "alle hellige Ting burde inddeles i tre". Plato, som i sin Filososi optog Ideen om et Guds stadende Ord, var studeret af Kirkesædrene

<sup>\*)</sup> Higgins, Anacalppsis, Bind II, 6. 14.

med Jver og betragtet som den Stolemester, der skulde opdrage Hedningerne sor Kristus, ligesom Moses gjorde det med Jøderne\*). Og Justinus Marthr, der skal forsvare den kristne Religion for Keiser Antoninus Pius siger, at Hedningerne bør itte bebreide de Kristne for at tilbede "Ordet", som var hos Gud, og som var Gud, da de gjorde sig skyldige i det samme. Og Hedningen Gelsus, der skarpt kritiserede Kristendommen, siger, at de Kristnes Logoslære eller Lære om Ordet bare er et Laan fra Hedningerne, som de har missorskaact.

Hos de gamle Romere, hos Perferne, hos Phymicierne finder vi den samme Trehed i Guddommen; ja man har fundet et Billede af den gamle vandalste Gud Trigloff afdildet med tre Hoveder. De gamle irste Druider havde det samme. Ja selv mellem de gamle Metsitanere og Peruvianere og paa Derne i det stille Hav har man fundet Læren om en Gud som Fader og en Gud som Son og en Gud som Land, fremstillet under Stikkelse af en Jugl. De katolske Missionærer kunde ikke forklare dette mærkelige Særsnn — thi Metsikanerne lærte endog, at Sønnen var født af en Jomfru — paa anden Maade, end at det var Djævelen, som havde stjaalet dette fra Sandheden og lært de arme Hedninger det.

Hoad er det da, som har bragt Mennestene til at drømme dette fra Hindo: ftans tropifte Dale til Siberiens Isfletter, fra Frelands D til Japans fvom= mende Haver, fra Agapptens Sletter til Metsitos og Perus Bjerge? Roget maa det være, et saadant mærteligt, historift Fænomen tan itte være meningsløft. Aristendommen funde itte have laant denne Tante fra Hedenstabet og udviklet den paa sin Dis, medmindre der var noget i den, som tiltalte og tilfredestillede en Trang i Mennestet. Meningen er den, at Mennestet itte kan tænke sig eller taale en Gud, der sidder i uendelig Tombed, uden noget fabt omfring, eller at den Stabelse, som udstrømmer fra ham, intet har med ham at gjøre. Og dog er Gud, mente mange, faa nendelig ophøiet, at han intet fan have med Materien ligefrem at gjøre. Han maa stabe, eller lade udstrømme af sig en Nand eller et Bæfen, gjennem hvem Berden skabes, i hvem den lever, hvem den tilhører, og af hvem den dømmes. Saa bliver Tanken om Egnnen eller "Ordet" til fom en færftilt Stabning, famt Stabningsrætten af Mennefter, gjort i Sønnens Billede til hans Eiendom, til Lighed med ham i Juldtommenhed, naget ved lidvikling, for at de ogfaa fan blive Conner. Men hvad ffal blive Bindeleddet mellem Staberen og det Stabte, eller mellem Sønnen og Faderen, og Sønnen og hans Stabning. Ber tommer Tanten om Manden frem, den Rraft, ber forbinder Staber og Stabt, der dygtiggjør det Lave til at løfte fig til det Spic, der gjør alt Levende til et høiere Liv. Dette og lignende er Tankerne, der har spøgt i Menneffehjernerne og faffet fig mere eller mindre fragfe Udtrpf i de forftjellige Menthologier. Dette er det ogsaa, som er Livet, Kjernen, Meningen i den friftne Treenighed.

<sup>\*)</sup> Se Chambers Ercyclop., Art. Pla'o.

Bi taler om, at Gud itabte Berden. Der var altjaa en Jid, da den itte bar, da intet bar uden Bud. Bor Fantafi tan næppe fastholde flig en Tante, den blir for fælen, for uhnggelig, og vi har i alle Fald intet med Gud at gjore, for vi er blevne til. Intet er til - lad os tænte os flig Tilftand, hvis vi fan. Tiden er itte til, Rummet er itte til, Diet og Dret er itte til for at je og høre, og hvis de var til, vilde de intet se og høre; thi der er intet - uendelig Tombed, nendelig Stilhed, nendelig Dde, Morte oppe, nede, foran, bag, ingen Dag, ingen Nat. Det fpnes fom et enefte Dodens Rige, og dog er der Liv, Kraft; thi Bud er. Men denne Kraft ligger undfoldet, flumrende, taus. Dog pludselia forvandles alt. "Gud talte, og det ftede, han bød, saa stod det". Cfabningen begyndte at rulle frem, Gol, Maane, Stjerner, Hav, Fifte, Fugle, Dyr, Blomfter, Bufte, Træer, Mennefter - alt mulrer det frem gjennem Milli= arder af Alar, med en uendelig Livstraft til at udvitle og formere sig i en aldrig endende Livsproces, under stiftende Former, med et intelligent Maal for Die: det at naa tilbage til sit Ophav Bud, ved at gjenspeile hans Herlighed mere og mere. "Bliv Lys!" det var Ctaberordet, fom fodte Berdener, og fom vedbliver at føde Verdener den Dag i Dag. Det Ord ruller over Mennesteslægterne i Nord, Syd, Oft og Beft, og ftaber og ftaber, indtil man er blevet Lys, har naaet Fuldkommenheden. Det er itte not, at være bleven et Mennefte; dette Mennefte og hele Samfundet af Mennester mag stige og votet fra det lille Barn og fra den vilde Barbar, votse ved Rultur og Opdragelse, til Barnet og Barbaren er bleven bevidft Mand, og Manden er bleven Gude Con. Conneforholdet til Bud er det fidst mulige Led i al Stabnings Udvikling. "Den fidste Mabenbaring af Guddommen er guddommelig Mennestehed". Al fand Religion fan itte nøie sig med at drømme en Gud, stitt fra al Stabning, orteslos, stiv, inde= fluttet i fig felv. Den kræber, at denne Bud ftal blive Fader: han maa føde noget af sig. Da i Navnet Fader ligger tillige indefluttet Navnet Son eller Birn. Tro paa Faderen og Tro paa Sonnen eller Barnet horer undffillelig fammen. Blomften, Træet, Fiften, Fuglen, Dyret, Mennestet tan alle taldes Guds Børn, faafom Gud er alles Staber eller Fader. Men i den hoiefte Top af Stabningsrætten, i Menneftet altfaa, maa vi finde den, fom fuldkomneft va bedft fan repræfentere Sonnen eller Barnet. Dg i denne Mennefferætte maa vi igjen udplutte den, der har naget høieft, fom den, der fuld tomneft repræ senterer for os "Gud aabenbaret i Rjød". Og her tommer da hver Religion med fit Ideal, Buddhifterne med Buddha, Tavifterne med Lao Tfe, Metsikanerne med Quetfatcoatl, Muhammedanerne med Muhammed, Jøderne med Mojes, de Rriftne med Jesus af Rafaret. Og for rigtig at tilkjendegive fin grændfeløje Taknemlighed og Wrbødighed for denne Nabenbaring af Guds Rraft i Menneffet, har de fleste gjort diese Menuester til Guder. Svad vil alt dette fige? Det vil tun fige, at der er en Langfel over hele den vatte Menneftehed efter Conne= forholdet til Bud, og efter at se dette udtrytt i en levende Menneftestitkelfe. Da dog kan iffe det, at en entelt Menneskeskitkelse naar Fuldtommenheden, blive

not for os. Hvad nytter bet, at vi har et Mønster, naar vi ikke følger Mønstret? Naar Millioner gaar under i Ulydighed og Synd, hvad fan da en Enkelts Sønneforhold untte til? Alle ønfter at forblive frelfte. Gud vil, at alle Menneffer ftal blive frelfte, figer Paulus. Derfom der gives Sønneforhold, faa er det nødvendigt, at det ikke udvikler sig blot i et enkelt Individ, men i bele Mennefteflagten. Almen Frelfe er Stabningens Bestemmelfe. Den magtiffjaalne og nedværdigede Mennestehed trænger itte en ensom Fyrste, prydet med alle Himlens Rigdomme og Herligheder, men hvad den trænger, er, at alle Mennefter ftal blive fom Sprfter, med Berlighedens Kroner bag fine Bobeder. Stabelfens Opgave var itte at frembringe en Rriftus, men at gjøre hvert Mennefte til en Kriftus, ligedannet med ham. Rriftus var blot Midlet. itte Endemaalet. San var Beien. Raar Jefus falber fig eller blir talbet "Doren" til Gud, "Beien" til Gud o.f.v., vifer det, at han ikte felv betragtede fig eller blev betragtet som Gud. Gud har aabenbaret sig i hver fuldtommen Søn — enten vi falder denne for Buddha eller Jefus — for at denne Søn ftal gaa gjennem Menneftehedens hele Bredde og Længde, opinfende og helligende alle Mennestenes Elægter med Guddommelighedens Straaleglans. Sønnen, Sønnen, Sønnen, opstanden overalt, i alle Nationer og Aldere. Den enbaarne Søn, samlende de mange Sønner og Døttre ind til det rette Barneforhold til Gud. Det guddommelige Barneforhold, som en Elv af Lps og Liv, der bærer Mennesteflagten med fig mod Simlen.

Men Poorledes ffal dette ffe? Ja der møder vi den hellige Mand. Guds egen hellige Mand, ifte nogen Berfon, men Guds egen hellige Begandelfe af por Nand bærer Kristuslivet ind i Hjerterne og Sjælene til alle Mennefter, bryder ned og tilintetgjor Mennestealdres Synder og Uretfærdigheder og gjør alle Mennefter til Deltagere af et guddommeligt Liv. Det er Duen, det er Bintfe= flammen, der daler over og, toælende Slægtens Riødelighed og bringende himlen ned paa Jorden. Da faaledes ital Mand efter Mand, Kvinde efter Kvinde bæres friftuslig ind til Faderens Hjem i himlen, og berved er Stabelfens ftore Maal naget. Dette er hiftorien om Faderen, Sønnen og Aanden. Gud, Brahma, Allah, Jahve, hvad Ravn han end kaldes med, fidder paa Toppen alene i fin majestætiste Berlighed. Saa bryder Stabelsens Straaler ud fra ham, gabenbarende overalt hans Liv. Naar denne Llabenbarelfe har naget fin Fuld= tommelse i en Mennestestittelse, da er Sønnen der, da er "Ordet blevet Kjød". Naar dette Sønneforhold tvinger fig Bei gjennem Berden, og løfter Mennefter op til Gud, da er Nanden der. Guddommelighed, fom er tommet ned til Menneffelighed, bet er Sonnen. Guddommelighed, fom bærer Menneffelighed op til Simlen, er den hellige Hand. Det er hele Frelfens Filosofi, det er den korte Historie af menneskelig Forløsning. Svor fkjøn, hvor tilfredsstillende for Siælen! Faderen aabenbarer altid fin Bisdom og Naade i Stabningen, indtil den tager Form af rent Sønneforhold i Jesus, og ud af den ene lille Ariftussad udvitler fig en bel Soft af sig uendeligt forngende Rriftuser.

tommende ned og gaaende op — det er Stabelse, det er Frelse. Faderen, Sønnen og den hellige Nand. Staberen, Mennestemønstret, Helliggjøreren. Jeg er, jeg elster, jeg frelser. Den tause Gud, den sig aaben baren de Gud, den livfornnen de Gud. Og dog er der itse tre Guder, men en Gud, stijønt denne ene Gud aabenbarer sig paa mange Maader. Lad ingen mennestelig Fantasi trætte Mangguderi ud af dette. Lad ingen lyvende Læber sige, at Kristus kom for at lære vs tre Guder. En var hans Gud, den samme igaar, idaa og bestandig.

Man har taldt Jesus af Nafaret et "Gudmenneste". Dette Ord er e theologist lavet Ord, det findes itte brugt af Jesus felv eller af nogen af det npe Testamentes Forfattere. Bel, Ordet rettelig forstaget indeholder en Sandhed men Ulytten er, at man har gjort bette Gudmennefte til en Mennefte gud. Der er ftor Forstjel paa de to Ting. En Mennestegud, med to forstjellige Naturer i samme Person, er uforstagelig, ja usand og tagbelig; han er en Logn og et Fantasiværk. Menneste maa blive Menneste, og Gud blive Gud; de fan ikke røres ihov uden at forvirre. Men et Gudmenneste i Betydningen af et Menneste, som er bleven Gud ligt, saa meget som Mennester kan blive lige Bud, det er ganfte forstageligt. Bi tan studje for Tanten og boie os for den i Wrbødighed; men der er ingensomhelft Modsigelse i den, den er fuldkommen fornuftig. Menneste forbliver Menneste, det guddommelige er blot findt ind i dets Natur som en blivende og styrkende Kraft. For of Kristne staar Navnet Jefus for at betegne denne 3de af et Gudmenneske, et Fuldkommenheds 3deal, og det er den blivende Betydning af Jesus gjennem alle Tidsaldre, som er uafhængig af alle kritiske Siftninger af Historierne om ham. San bruger felv det Udtryk om Mennesket, at dets Bestemmelse er at guddommeliggiøres, "blive fuldkomment, som vor himmelfte Fader er fuldkommen". Men Jesus taite aldrig om fig felv eller om nogen Mennefter fom Mennefteguder. Bed i fin Fortolkning at forvandle Gudmennefte til at mene Menneftegud, anden Person i en Guddom, har Ortodoksien fkabt en gruopvækkende Taabelighed ud af Jejus. Ran et Menneste da nogenfinde blive Gud? Nei, men det fan blive lig Gud. Ran en Søn nogenfinde blive fin Fa'r? Rei, men han tan blive lig fin Fa'r. Faderen forbliver Fader evindelig, og Søn forbliver Søn evindelig. Rejus var ifte, er itte, vil itte vare Bud Fader. San er simpelthen Reprajen= tant for Mennesteheden, hvori Guddommen docler. I ham fer vi Menneste= naturen gjort fuldtommen ved trofaft Tilegnelse af guddommelig Natur: Og netop heri bestaar Betydningen af Jesu Liv og Gjerning. Han vifer os, hvorledes vi tan ophøie vor Natur ved at gjøre den mer og mer guddommelig; hvorledes vi, uagtet vi beholder vor fulde menneftelige Rarafter, alligevel faar mere og mere Del i den guddommelige Raratter. At fige, at Jejus af Rafaret var væfensét med Gud Fader og var til fra Evighed af, eller at han blev til Faderen, er et Forræderi mod den oprindelige Kriftendom. Alle Kirtefædre før Kirte= mødet i Ricea, Juftin, Tertullian, Origines fortaftede alle en faadan Tante. Den er Opror mod Golgatas Fyrste. Kristus ønstede ikke at være ét med Faderen, anderledes end vi stal være ét med ham. Han var Faderens Søn, en Stabning. Han glædede sig i Titlen "Guds Søn", stjont han selv ydmygt foretrak at kalde sig "Mennestens Søn". De Disciple af ham, som nu kalder sig ortodokse, paaberaader sig for ham noget, som han aldrig paaberaadte sig selv. Sig gladelig, at han var Guds Søn, men ikke, at han var Gud, og vi vil blive enige et langt Stykke. I ham er det sande Sonnesorhold kuldbyrdet og herligsgiort. Gjennem Sonnesorhold er Forsoning opnaaet, Forsoning af den faldne Menneskeslægt til Gud. Bi ønsker ikke to Guder.

Jejus af Nafaret tom med noget Nyt. Han var forstjellig fra Moses. han faa itte Gud i den brændende Tornebust, men i det brændende Menneste= hjerte, fom er optændt af Andagt, af Længfel mod sit evige Ophav. Moses var en ftor Profet; han repræsenterer Samvittigheden, han er Loven, fat i Kjod og Blod. San repræsenterer itte Rjærligheden. San var itte Sonnefor= holdet, fat i Kjod og Blod. Gud vilde i Jesus gjore tjendeligt mellem Menne= stene, at han var Rjærlighed. Han onstede Berden forsonet til sig ved Rjærlighed, sonlig Kjærlighed. Frngtens gamle Testamente var overstraalet af Kjærlighedens og Sønneforholdets Evangelium, og Sønnen tog Lovgiverens Blads. Hvorfor da tale om Bud, fom ftiger ned og blir Mennette i 3 fus af Nafaret? hvorfor tale om Kriftus fom en anden Guddom? hvorfor føge en Gud Dr. 2? Der er itte Rum for to Guder. Stabningen afftyr Afgudsdyrtelfe og staar fast ved den ene Bud. Men vi længes efter at fe Guddommelighed aabenbare fig, straale ud i et Menneste, og derfor elster vi det nye Testementes Son, som Gud har givet os, for at vi ogsaa ftal blive Sønner og Arvinger. Vi har Faderen over og Sonnen foran os. Men dersom vi figer, at Rriftus er vor Gud og Staber, felve Faderen i menneftelig Stittelfe, da findes der ingen Son i vor Theologi. Du maa vi endnu som Jøderne lede efter Sønnen; den lovede Messias maa endnu tomme. Derfor bort med denne mythologiste Figur af en Mandgud, en Gud Nr. 2. Det er ikte Historiens Rriftus. historiens Aristus er Kjød og Blod af Sønneforholdet, et Etsempel og en Belfignelse for hele Berden. Bil man tilbede Kriftus, saa tilbeder man sig felv, man tilbeder Menneftehedens Mulighed; det er Brodertilbedelfe, itte Fadertilbedelfe. Dersom man modtager Kriftus som Guds Søn, maa man ogsaa stolt fortynde ham fom vor Broder; det er Mennesteheden, fom ares i Sønnen. findige Lære om Kriftus som Guds Ord eller Fornuft, som er fremlagt i første Rapitel af det fjerde Evangelium, hvor er den itte fand, ftjønt den er bleven faa jammerlig fortvatlet af Theologerne, fom paa den har bigget Jefu Buddom. Det er Guds Livsfunke, som hviler i Bud, for Berden er bleven til. fpringer den ud i Stabningen, som bæres oppe bed denne Livsfunke. Den bor itte alene i Mennester, men i Planter, i Dyr. Hvor der er Intelligens, eller hvor der er mindste Spor af Instinkt, der dockler Buds Livsfunte, Guds Crd, Guds Kriftus. Det er dette Buds Ord eller denne Buds Fornuft, fom oplnfer

hvert Menneste, der kommer til Berden, figer Forfatteren af det fjerde Evanges lium. Dette forstod ogiaa de aloste Rirtejadre. De taler om dette Bude Ord, denne Kriftusiad, boende i Sotrates, ja de faa den i den barbarifte Gilofofi og i den græfte, hedenfte Literatur. Ber menes itte Berfonen Jejus af Nafaret, men Guds Livsfunte, Buds Ord, fom levede og luede i alt, der bar Bidne om Bud, bar frem Stytter af Sandheden. Det er Rriftus, fom er i Berden for Jefus. San er i Græfenland og Rom fom i Wgupten og Indien. San bor i de gamle Digteres og Profeters Sagn og Sange. Han lever i alle Lande og til alle Tider. Han er itte et Monopol for nogen Nation eller Sett. Al Literatur, al Bidenftab, al Filojofi, al Lærdom, der er fand, hver Form af Retfær= bighed, hver Dud, der er overensstemmende med Sonneforholdet til Bud, er den fande Kriffus, som alle Tidsaldre ophøie. Li Kriffne tro, at Mennestet Jesus af Nafaret har udviklet høieft den Kriftusiæd, som er nedlagt hos alle Mennesker at han derfor tlareft gjenfpeiler Gud i Mennefteverdenen. Men det famme Buds Ord eller den Kriftus, som boede i Jejus, er ogsaa spredt i alle Stoler af Filosofi og Religion, spredt i alle Mænd og Kvinder, Dft og Best, spredt som mangfols Dige Rriftusprincipper, mangfoldige Stutter af Rriftusliv, Stutter af Sonneog Datterforhold til Gud, der higer efter den Fuldtommenhed, som dette Forhold nagede hos Personen Jesus af Nasaret. Sum op alt det jande og ffjonne og gode i Mennestehedens Liv, og da har du, hvad de ældste Kristne mente med Udtryktet "Guds Ord", som tilsidjt fkaffede fig fit hoieste Rjodudtryk i Jesus af Nafaret. Men dette "Guds Ord" er ikte bundet til ham. Det har fom fagt weret i Berden for ham, det ftal blive i Berden efter ham; "thi det oplyfer hvert Menneste, som tommer til Berden", figer det fjerde Evangelium. Det er indbæbet som Traade i hver Mands og Kvindes Sjæl. De har Evner med andre Ord til at blive Guds Sonner og Dottre, blive lig Jefus. Hvadsombelft i Eder, fom er godt og helligt, er Buds Son. Befus er for os bare Nabnet baa bet fuld tomne Sønneforhold. Derfor taldes han ogfaa af Baulus "Midleren" mellem Bud og Mand. Du fan nemlig itte naa Bud, uden ved at blive hans Søn eller Datter. Jefus har været hans fuldtomne Søn, tror vi Kriftne, derfor ræfter han ligesom Gud en Haand og Mennestene, fine Brodre, den anden, og vil drage dem op til ogsaa at blive faadanne Sønner som han. Der er ingen anden Bei end gjennem Sonneforholdet, derfor er han "Beien" og "Doren". Itte faa, at han har betalt for dine Synder eller fjøbt dig fri for Straf, men han har vift dig, hvad en Søn vil fige, hvad du maa blive for at naa Bud. Dersom du har vendt dig fra Gud i Ulydighed, vend om igjen og bliv en lydig Søn, og du er forsonet til din Fader. Dg Magten til at blive Guds Sønner, faar vi gjennem Buds Aands Gjennemfpren af vor Aand.

Det var Jesu af Nasarets Hemmelighed, hvorved han naaede det fuldkomne Sønnesorhold, at han lod sig gjennemspre af Guds Nand. Jesus er et historist Eksempel, et Billede af trosast Sønnesorhold; men at omgjøre dette Billede til en levende Kraft i hver entelt Mand og Kvinde, det hører Gud til ved hans

hellige Nand. Boger, Lærere, hellige Mænd og Kvinder tan være Guds Nands Redftaber, men Sønneforholdet ftabes tun, naar vi la'r Guds Hand felv lue i Det er Guds Nand, som forvandler ben udvortes Sandhed til til indvortes Menhed i de Hierter, der lytter til Sandheden. Det er Alanden, fom lader Zejus blive en helliggjorende Kraft i os. Det er ikke not at raabe: "Berre! Berre!"; vi maa blive fom han. Blev itte Befus felv døbt og foldt med Guds hellige Aand? er ikke det Meningen af den deilige Hiftorie om Duen, fom fteg ned over ham? Bi maa drage den famme Due ned over vore Hoveder. Bi maa drage vort Gudeliv fra den famme Rilde, hvorfra Jefus drog fit. Guds Nand er det, som lader Kriftusseden, Sønneforholdets Sad, spire i hjerterne. Rriftus er itte ber, itte der, men fe - han er inden i Eder. Guds Hand lever i Berden, den vifer fig i den gudbeaandede Digters og Talers Ord, i en Mo'rs og Ma'rs opoffrende Kjærlighed, i Mennestevennens Grublen for fine Brodres og Softres Bel. Den ftulde fuse med fine Bingeflag over Proftens Fortyndelfe, over Menighedens Salmefang, over bort daglige Livs Den luder som en manende Røst til os om at reise os, følge ham, Sønnen, for at blive Sønner felv. Den lyder udover Verden fom Guds Tilbud: "Svo fom feirer, ftal arve alle Ting, og jeg vil være ham en Bud, og han ftal være mig en Søn" (Aab. 21, 7). Dette er vor Lære om Faderen, Sønnen og Manden. Bud give, Mennestene fnart vilde ønfte at være Sønner, fætte fin Were, Stolthed, Glade og Lutte i at være Sonner, og aabne fit Hjerte fom Jefus for Guds varmende, luende Hand, der drager dem ind til Faderens Sjerte.

### Et er fornødent.

(Første Søndag efter Trinitatis.)

(Tefft: Lut. 10, 38-42)

Det er et malende lidet Familiebillede, dette om de to Sostre fra Betanien. Tet er saa sjeldent i Evangelierne, vi høre om, at Jesus saar nyde lidt Hvile i et Hjem mellem sjendte og sjære Lenner, at det gjør os godt at se ham her i Lajarus' Hus under omhyggelig, svindelig Pleie. J Johannesevangeliet saar vi høre mere om disse to Søstre, og der staar det meget sigende Ord: "men Jesus elstede Martha og hendes Søster og Lasarus" (Joh. 11, 5). De har altsaa været godt sjendte og hørt til Jesu varmere Beundrere og Iilhængere, disse tre Søsssende. Martha træder overalt op som den ledende. Hun har været den ældste og Husbestyrerinden, prastiss anlagt og dygtig. Hun sører altid Ordet,

og det fer ud, som om hun eiede Huset, de var i. Det er hende, som i Fortællingen om Lasarus' Cpvæftelse gaar Jesus imøde, og i hvis Mund disse Ord er lagte: "Herre havde du været her, da var min Broder itse død! Men ogsaa nu ved jeg, at hvadsomhelst du vil bede Gud om, vil Gud give dig." Og senere: "Ja Herre, jeg har troet, at du er Kristus den Guds Søn, den som stulde komme til Verden". Vi ser altsaa, at Martha her er fremstillet som den, der itse mindre end Søsteren Maria tror paa og holder af Jesus.

Maria, Gosteren, har været af en langt mere lidenftabelig, foljom Natur end Martha. hun bar været fværmerift anlagt. hun fætter fig bed Bein Fødder for at lytte til hans Tale og glemmer alt omtring fig; da Broderen er død, fidder hun i Sufet og hulter; da hun hører, Jefus er tommen, gaar hun ham impde og falder grædende for hans godder. Giden er det hende, fom, da Jefus er Gjeft i Broderens hus, tager et Pund tojtbar Hardusfalbe og falver Jein Godder og torrer dem med fit haar. Bi fer, at hendes Bengivenhed for Jesus vifer sig paa en langt mere iværmerift og lidenftabelig Maade end Softerens. Ut der har blandet fig virtelig personlig Kjærlighed til Jefus ind i denne Bengivenhed, ligger faare nær at antage, det følger fom med Nødvendighed af en Kvindetaratter som Marias. Zeg fer hende sidde der paa Gulbet, med den ene Urm om Zesu Rnæ, ftøttet op til dem og stirrende ham ind i Dinene, uden at høre eller se noget andet omtring sig, lyttende og sugende i fig hvert hans Ord. Da Befus har følt, at hos bende hande han en Discipel, faaledes fom han ønstede dem, en Discipel, som baade vilde og tunde forstaa, og for hvem hans Ord flarede op i Hjernens og Hjertets stjulte Ramre, en Discipel, som kunde gaa gjennem 3ld og Band for ham.

Det har været brugeligt at fremstille disse to Softre som Inper, Martha paa En, som er fangen af Berdslighed, Maria derimod som den virkelig fromme. Dette er uretfærdigt mod Martha. I bendes ibrige Opparten af Jefus, i hendes Bestræbelse for at gjøre det vel for ham med Mad og Dritke og alt det bedfte Bufet formaaede, ligger netop et Uoflag af Kjærlighed til Beins. Og jeg tænker alle Husmødre forstaar dette hos Martha; thi dette er ogsaa den Maade, de fleste standinaviste Husmødre af Middeltlassen vijer en Gjest Hæder paa, at de blir borte den hele Tid og far Gjeften sidde alene i Stuen, mens de brafer og steger i Rjøttenet, og endelig tommer ind rent udmasede af Rav og Stræb, for at je til, at han forfnner fig vel af al benne gode Mad. Jeg figer, alle norfte husmødre vil forstaa Martha i dette, og de vil ogsaa forstaa, at hun funde blive lidt ærgerlig, naar hun faa Søsteren lade som ingen Ting, bare rolig fætte fig ned og famtale med Gjeften, mens Rigttenet fit ftjøtte fig felv, og Martha faaledes fit overtage hele Byrden. Men vi forstaar ogsaa Jesu Forsvar for Maria og Tilrettevisning af Martha saa godt, — i alle Fald forstaar jeg det, da jeg saa mange Gange har erfaret det samme.

Tusind Gange heller have Vertinden inde i Stuen, visende Interesse for de Ting, man har at tale om, end se sig selv volde hende saamegen Uro og Strid

og Bekostning bare for Ting, man spiser op i en halv Time. Heller et simpelt Hverdagsmaaltid og et aandeligt Festmaaltid, end et stort Gilde og saa intet aandeligt Samlingspunkt, ingen aandelige Interesser.

3 Jesu Ord ligger ingen Mistro til Martha, ingen Bebreidelse over, at hun holder mindre af ham end Maria, men en Bebreidelse over, at hendes Kjærlighed httrer fig paa den Maade, at hun fan tro, at Jefus fatte mere Pris paa hendes gode Mad end paa hendes Gelffab, mere Pris paa Legemets Undelse end paa en Nandens Andelse. Di burde læse høit i de fleste fkandinavifte Selftaber diefe Ord om Martha og Maria; thi der er det Marthaganden, fom raader. Husmoderen vinder ifte mere end at stelle i Riøkkenet fra det ene Maal til det andet og figer med et Sut, naar Gjefterne vel er paa Dør: "Gudftelov, bet er forbi!" Gelitabet er en Byrde iftedetfor en Opmuntring, det er bleven en Wedefest istedetfor en Gladefest; det har været Maden, som har været Mid= punttet, man har famlet fig om, iftedetfor aandelig Samtale, Sang, Mufit. Da Gjefterne foler, at de bare volder Bejvær, at man helft vilde være dem tvit, at Laget er et nodvendigt Onde, en faadan Storvaft af Søflighed en Gang om Maret. Til alle flige beknmrede Selftabsholdere Inder Jeju Ord gjennem Alirren af Tallerkener og Glasfe: "Martha! Martha! du beknmrer dig og for= ftprres ved mange Ting. Et er fornødent. Men Maria har udvalgt den gode Del, som itte ftal tages fra hende." Thi hvad har Mad og Trattering at fige mod den Nandens Fest at lytte til Sandheden, at opbygges i port indre Menneste, at udvetsle Tanter om de dybeste Gjenstande, der fylder of med Spørgsmaal.

Det Spørgsmaal, som stilles os til Besvarelse altsaa i denne Tekst, er: hvem viser Sandhedens Apostel størst Ere, den som trakterer ham med god Mad, eller den som hænger ved hans Læber, saa hun glemmer alt omkring sig? Med andre Ord, hvad er vigtigst: Aand eller Legeme, Aandssøde eller Legemsføde? hvem stal vi tjene først og fremmest? Jesus har aabent udtalt sin Mening ber, ligesom i Bjergtalen, hvor han siger: "søger først Guds Rige og hans Retsærdighed, saa stal og alle disse Ting vedersares Eder." Det kommer saa an paa, om er vi enige med Jesus, om vi vil vælge Martharæsonnementet eller Jesusræsonnementet. Maria har valgt Jesusræsonnementet; vil vi følge bende?

Vi glemmer saa tidt, at vi har noget, vi kalder Aand, og som vi skylder den samme Næring i alle Fald som Legemet. Legemet tænker vi først og fremst paa, og det er sandt, vi har Pligter mod det, som vi bør og skal iagttage, at skasse det god og sund Næring, ved Renhed og kropslig Ovelse at fremme dets Sundhed og Stjønhed; thi et sundt Legeme er hernede i alle Fald Grundlaget, hvorpaa en sund Aand hviler. Men det ene udelukter ikke det andet; Aanden og Legemet er ikke Hierder, men meget mere Benner, der vil arbeide sammen. Den ene øver en sterk Indslydelse paa den anden. Men man skal ikke pleie eller tjene den ene af dem paa den andens Bekostning. Fraadseren, som sorder sig,

og Drankeren, som fordrikter sig, de pleier ikke sit Legeme, de ødelægger det og ødelægger derved ogsaa sin Aand: Munken, som pidsker sig og piner sig og spæger sik Rjød ved unaturlig Faste og Bodsøvelser, han pleier ikke sin Aand; han sløver sin Aand ved at ødelægge sit Legeme. Det gjelder at holde den rette Balance mellem dem, at pleie begge som sine bedske Benner. Overdrivelsen til den enc eller den anden Side hevner sig altid. Derfor er zesu Ord og zesu Liv saa sundt menneskeligt, fordi han ligesaalidet henfaldt til mørkt munkeagtigt Selvplageri, som til Fraadseri og Trik. Farisæerne stiklede jo paa ham soragteligt, fordi han ikke vilde leve munkeagtigt, som zohannes den Tøber. Det gjelder at pleie baade sin Aand og sit Legeme fornustigt og sundt, da holder man sin sulde menneskelige Sundhed ved lige. Men Sagen er, vi gaar saa gjerne til en af Pderlighederne. Bi sætter saa gjerne enten vort Legeme eller vor Aand som Maal. Hjemme i det gamle Land har det særke Stille, som har været mellem aandeligt og legemligt Arbeide, gjort, at Samfundet er splittet i en uhyggelig Standssforskjel.

Der er de fleste strengt aandeligt arbeidende legemligt svage, men de legemligt fterkest udviklede er aandeligt undviklede. Ut dele ganfke lige mellem Legeme og Aland vil ikke gaa i vore Dage, da baade det videnstabelige Krav, Mands= arbeidet paa fin Side, og haandvertet og Bondearbeidet paa fin, fræber fin fulde Mand, stal det bli til Noget, men hvilken Side man vælger eller er fat til, gjelder det ikke at dyrke den ene paa den andens Bekostning, men at være god mod den anden Side og behandle den venligt. Med andre Ord, Videnstabe= manden bør se til at holde sit Legeme fundt ved fraftig Bevægelse i Mellem= ftunderne fra fit Arbeide, og Bonden og Haandverferen bør jøge al den aande= lige Udvitling, deres Did tillader. Men desbærre, Manden er fom ofteft det mest vanstjøttede Barn, og de fleste Mennefter gaar med Martha i Kjøttenet, istedetfor med Maria at sidde ved Jesu Fødder. Selv de, som har Tid og Benge not, offrer disse til uværdige Andelser, til Turing og Drit eller til at grave fig ned i Forretninger og Spetulationer, der tan bringe Gulddyngen til at votse. "Et er fornødent. Maria har udvalgt den gode Del, som itte ftal tages fra hende." Svad er det da, som er fornødent? dette Ene? det er at fidde ved Sandhedens Fødder og intte til Sandhedens Tale, for faa at følge den. Jefus var den ftore Sandhedens Profet aabenbaret for fin Tid, den fom opluttede Menneftelivets og Gudslivets ftore hemmeligheder, den fom løfte Baaderne og ftillede Længfelen hos den higende Menneftefjæl, der faa længe havde vansmægtet. At have siddet ved hans Fødder og feet ind i hans Anfigt, fom Maria, og hørt de milbe og alvorlige Ord fra hans Læber, han fom elftede alle Mennefter fom fine Brodre og Softre! hvad ftulve jeg itte have givet for flig en Stund.

Jesus er forsvunden fra Jorden, det vil sige, hans Legeme er ikke længer her, men hans Nand lever endnu og skal leve saalænge Verden skaar, lever fordi den er Sandhed, og fordi Sandheden aldrig kan forskumme. Ja hans Nand

har levet paa Jorden, for den tog Form i Mennesket Jesus af Nasaret, og den stal leve, efterat Mennestet Jesus-er forsvunden, i alle de Mænd og Kvinder, der for ham og efter ham har fortnudt Sandheden; thi Sandheden er fælles for alle Nationer og alle Folt. Sandheden er Aabenbaringen af Gud hernede, og det er vor Tro om Guds Kjærlighed og Tegnet paa hans Kjærlighed, at han aldrig har ladet fig uden Bidnesburd paa Jorden; han har talt gjennem fine Berker i Naturen, han har talt gjennem hvert enkelt Menneskes Samvittiobed. han har talt gjennem særstilt fremragende Mænd og Kvinder, der har været gjennemglodede af Guds Hand. Og hver Gang du lytter til denne Sandhedens Roft, hvor du faa forefinder den, fidder du negentlig talt ved Jefu Fødder og lærer "det ene Fornødne". At tænte fig, at Gud med Bilje har ladet Bednin= gerne vandre i Morke, med Vilje har ladet dem forvilde fig og forhærde fig og saa udvalgt en Nation til sit særstilte Kjælebarn, mens alle de andre stulde være og behandles fom Stedbørn, det er at tænte smaat og uværdigt om vor Bud. Bi tan itte gaa ind paa bet, fordi vi fer, det er itte fandt, fordi Gud taler til os den Dag i Dag paa mange Maader. Hoor kan jeg gaa ben uden at finde Bud! han er i havets Brufen og i Blomftens Blade, han er i Torde= nens Lalde og Insettets florlette Binger, han er i Evangeliet om Dod og Opftandelse, der prædikes hver Binter og Baar. Jeg fer hans Love, hans Livstraft, hans Stjonhed, hans Visdom i det alt, og jo mere jeg fordyber mig i det, jo mere finder jeg af ham. Og jeg hører ham i min Samvittighed. Hvergang dit brujende Blod forfører Tanten at vandre bort til urene Fore= ftillinger, hvergang du er om at sige en Løgn, hvergang du vil gjøre noget som er galt, protesterer da itke denne tro Bogter i dit Indre? raaber han itke ud uhørligt for andre, men fom med hundrede Tunger hørligt for dig felv, at du fpigter din egen Opgave, at du giør Spnd mod dig felv og faaledes og imod Bud, som ftabte big og taldte big til Renhed? Svis du tunde og vilde lytte til denne Guds Rost i dig og udenom dig, at da lyttede du ogsaa til Jesus, da fad du ved hans Fødder, som Maria; thi det var det jo Jesus vilde, lade Menneffet finde fig felv ved at finde Gud. Ja naar du staar levende for hans Ulmagt og Herlighed og Uendelighed, eller naar du lyttende til din Samvittig= beds Roft ftober din Karatter i Sandheds, Menheds, Rjærligheds Stobeform, naar du lagger dit Bæfen op til hans som et Barn til sin Fa'r og beder, at han ftal ofe af fin Mands Inlde i det aabnede Hjerte — gjør du da andet end Maria gjorde, da hun sad lyttende ved Jesu Fødder for at inddrikte Ordene om Buds Faderlighed og Kjærlighed til Menneftene, inddriffe dem fra dens Læber, hun elftede, og ffer ber ba andet, end ber ffebe i ben Stund, at Buds Mand gjennem Jefu Ord fyldte Marias Sjerte, faa hun fmagte deres Gødme og deres Rraft. Gud lader fig aldrig, har aldrig ladt fig uden Bidnesbyrd i Berden. Da for at giøre Sandhedens Rost mere indtrængende, Sandhedens Arbeide lettere og kraftigere hos den Enkelte, reiser han i Nationerne fremragende Mænd og Kvinder, i hvem Guds Aands Straaler bryder fig sterkere og tlarere end hos

andre, og som blir Sandhedens Fortsæmpere og Lys i deres Tid. Der var en Mand en Gang i Indien, han var en Kongefon; men han jagde ifra fig al Paladfets Herlighed, Belluft og Blæde og vandrede ud som en Tigger til en Stog, hvor han grundede paa Mandens Hemmeligheder og famlede en Stare Disciple for sine Fødder, der sad lyttende som Maria ved Jesu Fødder for at inddritte Bisdommens Ord, hore om det ene Fornodne. Og hvad lærte faa denne Mand? San lærte førft, at du itte ftal ftjæle, drive Sor, flaa ihjel, de famme Bud vi fjender fra Jødernes Bibel; faa lærte han, at Mennestet var Guds Aftom og derfor var ftyldig at vandre Buds Beie, og at det høieste, man funde naa, par at elfte alle, elfte felv fine Fiender. Det var med andre Ord den famme Lære, Befus fortyndte, Menneffehedens iælles Giendom og Beviofthed, ber er dens Gudebrev. Da dog bytter jeg itte Jejus bort for Satya Dduni! fordi jeg i Jefus endnu fer et Fremftridt, fordi hele hans Liv, opoffret i virtfom Ricerliahed, dog er noget andet end den elfkelige, dybsindige Afket, der sidder i Indiens Hule, ftjønt disse to falder i hinandens Favn jom Benner, og hvem som intter til den Ene, intter ogsaa til den anden, naar de taler om Mennestet og bets Forhold til Bud. Da Satya Munis Nand og Jeju Nand, det er Sandbedens Nand, gaar igjen i alle fromme, fandhedsbegeistrede, søgende, gudelftende Mennefter, og naar du er saa lottelig at tunne sidde ved flig Mands eller flig Avindes Fødder, lyttende til deres Klarhedens, Frihedens, Trøftens og Opmuntringens Ord, da føler du noget nær det samme, som Maria følte, da hun fad lyttende ved Zesu Fødder; da fyldes du af den Mands og Kvindes Nand i din Nand; da stiger Buds Nand ned over dig, som en Due.

Der har altid, til alle Tider, været Sandhedens Profeter, og disse har altid samlet en Discipelskare lyttende ved sine Fødder, som Maria sad ved Jesu Fødder lyttende til hans Tale.

Man kommer her og fortæller os, at det ene Fornødne er det at tro baa visse Dogmer, fabriterede af Mennester opigjennem Tiderne, og at de, som ifte vil tro disse Dogmer, gaa til Belvede. Jesus siger itte et Ord om bette. Der staar ikke, at han ved denne Leilighed lærte Maria disse Dogmer og faa føiede til: bette er det ene Fornødne. Nei, det ene Fornødne par at fidde ped hans Tødder, at sidde ved Sandhedens Fødder, hvor den findes i Berden, og Intte til Aandens Tale om Menneffets Trang til Bud og Finden af Bud. Da det er netop det sørgelige, at Kristendommen er forvandlet fra at være en Aandens Tale om Livets fælles dybe Brundfandheder til forstjellige dogmatifte Retter efter forstjellige Tiders Tillavninger. Den første Kriftenhed, den fad Inttende ved Jesu Fødder og hørte hans Tale om det ene Fornødne, at være Buds fande Born og leve fom faadanne for hans Unfigt. Men faa - faa begyndte de at gaa i Rjøttenet med Martha og ftulde tillave nogle etstra Retter for at behage Jefus, faa tottede de fammen Dogme efter Dogme, altfammen velment, altsammen til hans Forherligelse, og tæntte ikke paa, at den største Were, de funde vife ham, var, som de havde gjort før, lig Maria at sidde ved hans Fodder og lytte til hans simple, stjønne Ord. Og det som værre var, saa begyndte alle disse Kotke at strides om, hvis Tillavning var den bedfte, de Katolfke paastod deres og de Protestantiste deres, Methodisterne deres og Baptisterne deres og saa videre. Men naar de kommer, disse forskjellige, og disker op for Eder, hvad Athanajius har tottet og Augustin brugget, og Anselmus bagt, og Luther eller Ralvin har frodret — ja saa svarer vi: nei Tak! jeg skal ikke have noget af det der, jeg vil som Maria sætte mig ved Zesu Fødder og høre pag hans Ord istedetfor paa Theologernes. Det er Unitarismens Kald og Opraab at bringe Foltene til at flippe alle de felvlavede Dogmer, og fom den første Kriftendom gaa tilbage til Bein Godder og lutte til hans Ord istedetfor til Presternes. oppe mellem Standinaverne i Amerita har vi jo den famme Strid, Kotkene tjævles om, hvis Retter er de bedfte, Synoden mener fin og Konferencen fin og Augustanasamfundet fin og Haugianerne fin, og mens de tjæbles om dette, glemmer de at fætte fig stille ved Befu Fødder og lære af ham. Da derfor inder til dem Jein Ord: "Martha! Martha! du beknmrer dig og forstyrres ved mange Ting. Men et er fornodent. Maria har udvalgt den gode Del, som ikke skal tages fra bende". At, om de forstjellige ftandinaviste Camfund tunde flippe al denne Strid, alle disse Marthabekunringer og sætte sig simpelthen ved Jesu Fødder, da vilde vi allejammen kunne omganes i Benlighed og Kjærlighed, felb om hver af of havde vor færstilte Opfatning af Meningen af Jefu Tale. Ja da vilde vi lære, at det ene Fornødne itte er netop den eller den Læreform, men at elike Zefus og folge hans (fisempel, fordi vi da var levende Vidnesbyrd om den Sandhed, han fortnidte. Ja at være Sandheden tro i Kjærlighed, Benner, funde vi bare det! Det tommer itte først og fremst an paa den Form, hvori Sandheden bydes, heller itte om den er blandet med Vildfarelse og mennestelig Misforstagelse, naar blot Grundattorden er den famme, naar blot Aanden, der trænger gjennem Talen, er ben famme, naar den blot virker bet famme: at begeistre Mennestene til en Ramp for det Gode, Kamp for Guds Rige paa Jorden, naar den blot er mægtig at ftabe fromme, ærlige, gudelftende Menne= ifer. Dette tan ite, hvad enten du er Ratholik eller Reformert eller Unitarier, hvad enten du holder med Lutheranerne eller Kalvinisterne i deres Lærestrid. Ja det ene Fornødne, at være Sandheden tro i Rjærlighed - funde det blive det ene Fornødne for os! Der spørges itte, om Du er rig eller fattig, dannet eller Bed Befu Tødder er der altid Plads, og du vokser aldrig fra det Sæde, hvor gammel du faa bliver. Du votser aldrig fra at mindes om det ophøiede Rald, at du er Guds Barn, du vokser aldrig fra at styrkes i dine Bestræbelser for at vise dig dit Rald værdig, du vokser aldrig fra at fyldes af Guds Aand gjennem andre Mennefters Tale. Bud give da, vi maatte fidde ved Jefu Fodder og intte til hans Tale, fyldes af dem med Mod, med Tro, med Haab og Kjærlighed!

## Om der ikkun er ti Retfærdige.

(Unden Søndag efter Trinitatis.)

Tetft: 1. Moj. 18, 1-8, 16-33.

Bi har atter her en af disse besynderlige, troftpldige Hiftorier fra det gamle Teftamente, fom vil blive latterlige, hvis vi paa gammeldags Maner fluger hvert Ord bogstaveligt som inspireret af den Bellig-Nand; men som vil blive nderft interessant, naar vi forst betragter den naive Rlædning af Zanten fom et Bid= nesbyrd om den gamle Tids Forestilling om Bud, og dernæft bortfer fra Rlæd= ningen og griber den dube Tante, fom ligger ftjult i hiftorien. Jeg fagde, Si= ftorien blir latterlig, bvis vi tager den fom bogftavelig biftorift Birtelighed; thi det blir latterligt at tænke sig den evige, ophviede, altskabende Gud tomme ned her paa Forden og spadjere rundt og lade fig trattere hos en af Mennestebornene med Ralvesteg og Fløde; det blir latterligt, at Bud maa fare ned fra himlen for at fe efter, om det er fandt, det Rnate, fom gaar, om Sodomas llgudelighed, han, som bi dog falder alvidende; det blir latterligt, at han trænger til at faa fine Fødder vaftede og hvile jig under et Træ efter Reifens Besværligheder og ftyrke fig med en Bid Mad fom en anden Beifarende; det blir latterligt at tænte fig, at han kan prutes med paa den Maade, Abraham pruter med ham, hvor han forfigtig afkorderer og akkorderer Tallet pag de Retfærdige fra 50 og ned til 10. Abraham fremtræder i hele Fortællingen som en rorende, nobel Stiftelse, ffiønt hans bele Behandling af Vorherre er en ofterlandft Hofmands fremfor fin Ronge, og hans Udtrytsmaade om, at han er Stov og Lite, fuldstandig ofter-Men raa Naturfolts Opfatning af deres Gud, naar han er bleven de= res færlige Nationalgud, er almindelig den, at se paa ham, som paa en af deres despotiste Ronger, som er farlig paa Grund af sin store Magt, og som man der= for maa vogte sig for at støde, altid behandle høfligt, og som man frygter lige meget, fom man elfter. Jødeguden, det gamle Teftamentes Gud, danner ingen Undtagelse, han er bespotift, opfarende, tan giøre i et Dieblits Opbrugning, boad han fiden angrer, lader fig prute med og gjennem gjentagne idelige Bønner paavirke til at forandre sin en Gang tagne Beslutning — tort fagt, han er mes get langt fra at tilfredsstille de Rrav, som vort nittende Aarhundrede sætter til Begrebet Bud. Derfor tommer vi bestandig ind i Gelomodfigelfer, bvis vi vil blande Jødegud og Kristengud sammen, hvis vi vil tro, at Fortællingerne i det gamle Testamente er af lige Bærd med Jesu Ord til os, altsammen inspireret af Buds hellige Nand. Bi tommer da at læje os dumme paa Bibelen iftedetfor kloge, idet vi kommer til at blande fammen Met og Uret, Sandhed og Løgn. vor Fortælling i Dag er Abraham udentvivl den noblefte Figur. Jahre, Gu= den, reprejenterer den ubsielige Retjærdighed, Abraham derimod Menneftetjær= ligheden i dens ftjønneste Stittelfe. Abraham tjender til Sodoms Synder, ban ved, de gaar over alle rimelige Grandfer, hvad der ogfaa belpfes nærmere ved

den folgende Historie om Lot og hans Familie. Der herster en Maaddenhed værre end i Europas Hovedstæder nu om Dagen. Den har ofte oprørt og be= drøvet Abraham, maa vi tænte, og optændt hans Onfte om, at Sodomiterne maatte faa deres betimelige Straf. Men alligevel — nu da Straffedommen ftaar for Doren, og Gud felv forknider ham, at Dieblitket er kommet, nu fines han Synd i dem, de er dog Mennester, som han, Brødre og Søstre, kaldte til et værdigere Liv. Der maa da vel være noget godt i Bpen, og det var da forfærdeligt, at Uffyldige ftulde lide med Styldige og faa famme Straf. oprører rent ud Abrahams Retfærdighedsfølelse, og han minder Gud om, at en flig Dom itte bar Metfærdighed, og derfor tan han itte ftjønne den. De friftne Ortodotse rafonnerer itte paa den Maade. De tvertimod flaar fast fom Buds Retfærdighed, at han netop dræber den uftyldige Jesus Kriftus, for at Syn= derne ftal flippe fri. Efter den Maalestot, anvendt paa denne Fortælling, vilde det netop være de faa Retjærdige i Bnen, som ftulde flaacs ihjel, for at de usæde= lige Svin funde flippe fri. Abraham, og hvert fornuftigt Menneffe med ham, ræfonnerer imidlertid itte faaledes. Han vil flaa fast, ut hvis der blot fandtes i hele den ftore Bu nogle faa Metfordige, faa maatte for deres Stuld Buen fpares. De jaa Metiærdige i en By er Byens frelsende Engle og bør være det efter Abrahams Rasonnement, og Gud gir ham Ret. Det er Barmhjertighedens Lov dette; men Staden var, at der fandtes ingen Retfærdig i Sodom undtagen Lot og hans Familie, og de var endatil bare faa fom faa. Abraham er ræd for, at Gud i fin hellige Brede over den aabenlyse ligudelighed ftal overse fin egen Barmhjertighedens Lov, faa han minder ham om den. Men paa famme Tid tor han itte fætte de Retfærdiges Zal altfor lavt; thi det kunde opirre Bud fom en Uforskammethed, saa han begynder med 50. Der maatte da vel være saapas fom femti flittelige Folt i den store Byen; han kunde itte vove noget ved det Tal. Men den Freidighed, hvormed Gud gaar ind paa hans Forflag, vifer ham, at han alligevel har nævnt for ftort Tal, og faa pruter han det ned lidet Gran. Men Gud gaar uden nogensomhelft Indvendinger ind paa alle hans Forflag, indtil han tommer ned til Tallet ti. Da fynes Abraham felv, det vilde være uforstammet at gaa videre, og var der itte saameget som ti stittelige Folt i Sodom, da maatte Buen ødelægges; men Abraham har det fittre Haab, at disfe ti ftulde findes. For fent opdager han, at selv Tallet 10 havde været for stort. Abrahams Hjerte brænder efter at frelse disse Ulyttelige; benne hans Medliden= hedsfolelse tiemper med hans Wrefrngt for Bud, og netop bette er lagt frem pag en flagende Maade i denne rørende, barnlige Fortælling. Gid vi ogsaa maatte være villige til fom Abraham at tale de Ulntteliges Sag, at fole for og bede for Synderne og at føge at frelse dem ud, hvis Frelse er mulig. Det er den Bei, Jefus har vift os til Bud, og i Nødens Stund fpør vi itte om Bardighed eller Uværdighed, vi bare hjelper, om muligt. Men det var itte netop dette, jeg vilde henlede Opmærkiomheden paa i Dag, og hvorfor jeg valgte denne Tekft Spad jeg onffede at indprente i Dag, bar den Sandhed, fom Abraham udtaler.

og Gud erkjender, at de Retfærdige, og det er fort og godt det samme som flitte= lige Mennefter, er fine Omgivelfers frelfende Engle, og at felv den ugudeligfte By ftal spares for deres Etyld, om de itte bar mere end 10 i Jal. Men hoor= ledes kan det gaa til, og hvad er Meningen med dette? Er Meningen den, at Gud vil overfe og itte straffe Ugudelighed, fordi om der findes fand Gudelighed i Sufet ved Siden af, at altfaa min Budelighed tan afbetale paa en andens Ugudelighed, den famme Zante som Katoliterne har nedlagt i den for mig umoralife Tanke, at Jesus og de hellige Mænd og Kvinder har efterladt et Fond af gode Gjerninger, mere end tilftræffelige til Afbetaling af deres egne Synder, faa at andre llandelige fan faa godt af dem, ved at fjobe lidt af denne (Extra= fortieneste for Penge? Er dette Meningen? det være langtira. Nei, llgudelig= hed medfører fin egen Straf for hver den, fom udøver den, og ingen Retfærdigs Liv eller Dod, hverten Befu eller nogen andens, tan fritage den Ugudelige fra denne Straf. Gelb om Sodom var bleven fparet, vilde de llaudelige der lidt Rolgerne af fine canc Synder i Sygdomme og ond Samvittighed. Nei, Meningen er, at faalange der findes en Retfærdig i en By, er der endnu Mulighed for denne Bus Reisning fra Fald; thi den Retfærdiges Ord, Liv, Etsempel er fom Surdeigen, der gjennemsprer den ganfte Deig. Dvor derimod al Retfær= dighed er borte, hvor Ugudelighed og Maaddenhed beherster Sindene hos Store og Smag, Rige og Fattige, der er ikke Redning mulig, der faar Byen eller Fol= tet raadne bot og give Blads for andre, der bedre tan opinide Menneftels Beftemmelfe. Bi fer denne Naturlov gjennemført i Historien. Spor er nu Glan= fen og Storheden, der straalte fra de Assyrer og Babyloner, fra de Perser og Wanpter, fra de Græfer og Momere? borte, borte, smuldret i Grus som Muinerne af deres fordum storartede Bugninger, smuldret, raadnet ned, fordi Metfærdigheden veg fra dem, fordi Mørtet vandt Overhaand over Lufet, Ufade= lighed over Sædelighed, fordi de itte længer opfplote fin Mission i Livet, og faaledes deres Lysestage maatte flyttes andetsteds hen, til et Folt, der bedre for= ftod fit Rald og kunde fore Slægten frem i Oplysning, Sædelighed og Sand= hed. Det er de Metfærdige, de, fom lever overensstemmende med fit Rald, de, fom gjør Buds Bilje, - bet er dem, der er Saltet i hver By, fom bevarer Bpen fra Forraadnelse og Undergang. Det gode Etsempel har altid ftærfere Maat end det onde og blir beundret selv af det Onde. Lad os tænte es en rigtig god Mand eller Kvinde, det være Preft eller Læge eller Rjobmand eller Arbeider. paa hvis Karafter man itte funde nævne nogen Plet, som attid var lige venlig og tjærlig mod alle, fom altid havde et godt Ord paa rede Haand for at trofte modfaldne og førgende, fom fatte fit Live Arbeide i det at gjøre godt, hvor de tunde komme til - mon itte flig en Mand eller Kvinde maa fremtvinge Respekt, maa fprede Godt? Mon itte de ligudelige felv omtaler flig En med Werbodig: hed og itte taaler, at en Caadans Navn blir gjort til Gjenstand for taad Spot? De føler umiddelbart paa fig, at disse dog har valgt den bedre Del, at Menne= ftene vilde være lytteligst ved at være dem lige. Der staar en Glorie af Guds egen Renhed om de Retfærdiges Pande; det er Meningen med, at Jefus og hans Apoitle er afbildede med helgenftin om deres hoveder. Frætheden vover itte løfte fit Anfigt mod dem, men flaar Diet ned. Og er der noget, fom er iftand til at smelte Jefforpen om en Ugudelige Sjerte, saa er det den aldrig trætte Kjærlighed af et godt Menneste. Den, som villig taaler Fornærmelser og Uret nden at gjøre Gjengjæld, ja overvælder Fornærmeren med fin Godbed og Kjær= lighed, han er den, fom fnarest tan overvinde ham og forføge paa at reise ham igjen. Den Retfærdiges Etsempel og Opmuntring er et Frø, som frembringer Sæd rundt omtring fig. Gelv efter hans Død fpirer det, og Erindringen om, hvad han var, er en stadig Spore, itte bare for hans nærmeste Slægtninge, men for alle, der stode ham nær, til at vorde ham lige. Derfor er Zeju Etsempel, hans Ord, hans Liv, hans modige Dod faaede ned i Verden som dens Arv, facede ned for at bære Frugt i hundredefold how alle dem, der vil lære ham at tjende. Derfor er alle hans Efterfolgeres Liv, alle de hellige Mænd og Kvin= der, der ved iit opoffrende Kjærlighedeliv har føgt at blive ham lig, derfor er de felv efter deres Dod blevne levende Sædeforn, som ftal bære Frugt i Berden efter den Naturlov, at de Retfærdige er Bnens frelfende Engle, at Sodom ftal staanes for de ti Retfærdiges Styld. Retfærdighed, eller det at svare til fin Bestemmelse, at opinide Guds Rald, at giøre Guds Bilje, er den stærkeste Magt i Berden, og den seirer selv midt i Nederlaget. Lad den haanes, lad den besppt= tes og tornetrones, ja forsfæstes; ud fra det forsfæstede Lig ftriger Sandheden, og Blodets rode Draaber, som drypper paa Jorden fra Korset, er Evighedens Frø, Frø som skal frembringe en fortsat Retfærdighedens Clægt. Bi kan itte overvurdere, hvad det er for os, Benner, at have et rigtig godt Menneste i vor Midte, at have elikelige Naboer. De er en Beljignelse for vore Børn, som dag= lig fer dem, for Børnene paa Gaden, fom møder dem, for hete den aandelige Luft, hvori vi færdes, ligefom det heller itte tan overvurderes, hvad Stade det gjor, at have et ondt Menneste til Nabo, som besmitter og forfører vor opvots= ende Slægt til raa Enat og raa, gemen Tantegang. Ligesom et lidet Ord fagt i Tide fan saa sig ud til stor Belfignelse, saaledes endnu mere et Liv ført i Bud. Derfor lad of felv føge at være Retfærdige og faa andre til at være det. Bed Retfærdighed blir ogsaa bi en af Frelsens Engle for vor By. Lad os derfor give Ugt pag os felv, lad os prove os felv, lad os "arbeide pag vor Saliggiorelfe med Frngt og Bæven", som Paulus siger. Om der ikkun er 10 Metfær= dige i denne By her, da ftal denne By staanes; thi disse ti stal med Tid og Stunder erobre Bren ind for Guds Rige. En liden Flot af gode Mennefter, fom faar fit eget ftille, bramfri Liv ud mellem fine Medborgere, er en ganfte anderledes stært Frelsesarmé end den, som drager gjennem Baderne med Trom= mer og Biber og gjør Støi. Der staar ber i Bpen, som i hver Bn og hver Blet paa Jorden, hvor der findes Mennester, en Kamp mellem Lys og Mørte, mellem Godt og Ondt. Hvem der ftal feire, afhænger af Ilngdommen, hvorledes den vil ftille fig i Rampen, enten for eller mod det gode, enten ben vil blive blandt de Metfærdige eller blandt Sodomiterne. Hvis Drit og Spil og Ufædelighed, og politifte Aneb og Sytleri ftal faa Overhaand i denne By, da vil den fynte gradvis, til den blir fom Sodom, hvor der itte en Bang fandtes ti ffitfelige Menne= fter, og da har den dødedømt fig felv, da er Undergangen nær, Straffedommen vil fomme over den, om itte i Stittelse af 3td og Svovl og Jordftjælv, faa i Form af aandelig Dod, af materiel Stillestaaen, af Tilbagegang. Den vil mifte fin Indflydelfe i Landet paa alle aandelige Omraader, fordi den itte længer producerer Dand eller Rvinder med Mand og Hjerte, men bare inge, fvinfte Dur, og den vil blive udpeget og affthet fom en ftintende, forgiftig Sump, fom Landets Borgere vil fin, som itte vil modtage længer Indflydelsen af dygtige Mand, der vil bofætte fig der. Sunter man til at blive Sodom, tommer ogfaa ubønhørlig Codoms Dom. Dette gjælder det entelte Mennefte, og det gjælder hele Samfund. Derfor, unge Mennefter, betænt Ber i Tide, hvor 3 vil lægge Ber Kraft, enten paa det godes eller ondes Side. Belluftens og Syndens Bæ= ger stummer og bruser, men der er en bitter Eftersmag, og der lurer Død paa Bunden af Bægeret. Der kommer den Tid, hvor 3 bitterlig vil angre Ung= dommens Feiltrin, men hvor I ifte længer har Kraft til at vende om. nytter det ikke, at en Abraham beder for Jer, 3 har jelv underffrebet Eders Dødsdom. Bebarer 3 Jer Renhed, tæmmer 3 Eders brujende Lidenftaber, føger 3 at mætte Eders Tørft efter aandeligt Liv med fund og vætkende Uands= føde, føger 3 godt Selftab iftedetfor flet, da ftal 3 føle Belfignelfen af det; da ftal 3 gro op til at blive blandt de Metfærdige, fom ftal blive Byens frelfende Engle; da ftal 3 indftrive Ber i den Frelfesarmé, fom vil erobre Buen for Sandhed og Met, og 3 stal føle Glæden og Lytten af der at være et godt Menneste og have Camvittighedens Fred med fin Bud. Man ftaar fig paa det i Længden at kjæmpe for det Gode istedetfor det Onde.

Og en Ting til Eder, Modre og Fædre. Lad Eders Børn opvotse faa meget fom muligt mellem Retfærdige, i from, ren, aandelig Luft: Er 3 faa Inffelige at have en Mand eller Kone i Eders Nærhed, de være rige eller fattige, fom udmærker fig ved fin Godhed og Kjærlighed — aa lad Eders Børn faameget fom muligt unde godt af deres Celftab og tomme under deres Indflydelfe. har I bet itte, saa fortæl dem om store og ædle Mænd og Kvinder, der har ud= rettet noget paa Jorden. Lad dem tidligt faa Kjærlighed til disse Mænd og Rvinder, lad deres Vergjerrighed blive at ligne dem, lad deres Billeder blive Rjød af deres Rjød og Ben af deres Ben. Da vil disse henfarne Retfærdige endnu vedblive at være Zordens frelsende Engle; da vil de leve i Eders Hjem fom Gjæfter og Bordfæller, da vil 3 knytte Forbindeljen mellem Eder ber og dem i Alanderiget, og gjøre det muligt for dem at besvare Eders Kjærlighed ved at lægge fin dulgte Belfignelse i Eders Liv. Den Udryddelfestrig, fom den lutherite og endnu mere den talvinfte Kirke holdt mod Belgendyrkelfen, har gjort ubodelig Stade; thi vor Kirte hjemme har derved mistet fin Stat af historier om fine ædle Mænd og Kvinder, der har ftridt og lidt for Evangeliets Styld.

Man har taftet Barnet ud med Dobebandet. Den tatolfte Kirke har der For= rangen, idet den langt mere har opbevaret Erindringen om fine Helgener og gjort disse Retiærdige til et opdragende Glement inden fin Midte, end de protestantiste Kirker har. Og bette er Stade; thi vi trænger be store Forbilleber, og intet har den Indfindelse paa Barnehjertet, som at høre om, hvad Menneffer som det har udrettet i Tiden. Lad os derfor faa deres Minde opfristet igjen. Dg først og sidst, lad Mindet om Jesus blive levende i Hjemmene, ban, den storste Metfærdige vi tjender, og som derfor og har faget Navnet Frelseren: Bvis han bor i et Sjem, fal Sjemmet fkaanes for denne Retfærdiges Skyld; hvis hans Minde er levende i en By, ftal Byen fkaanes for denne Retfærdiges Styld; thi hans frugtbargiørende Indflydelfe abler andre Retfærdige, ber faar og udbreder fig med erobrende Magt, læggende Siele til Gudsriget, ødelæg= gende de onde Magter, fpredende Renhed og Lps omfring fig. D Gud, vor Bud! du, Jeiu og vor Fader, lad din Belfignelse hvile over og, lad og potse i Metfærdighed, fremtald mange Stridsmænd for det gode her i denne By, at den maa kunne skaanes for de 10 Retfærdiges Skyld.

## Bar dette virtelig Guds Bilje?

(Tredie Søndag efter Trinitatis.)

#### Tefft: Luf. 13, 1-5.

Da jeg sidst var nede og besøgte min Menighed paa Landet, fortalte de mig, at en ung Gut var bleven ihjelstudt den fjerde Juli. Hans Kammerat havde taget et Gevær med, ved en eller anden Uforsigtighed var det gaaet af, og Lad-ningen havde ramt denne unge Gut. Bed Ligsærden holdt Pressen en Tale, bvori han trøstede de utrøstelige Forældre med, at det var Guds Vilje altsammen. Det var Guds Vilje, at Gutten vilde afsted den Dag og paa det Sted; det var Guds Vilje, at Kammeraten tog Geværet med, og at Ladningen git af og ramte netop ham. Ten rene Følgeslutning af dette var, at det i Grunden var Gud setv, som havde myrdet Gutten, iste ufrivilligt men frivilligt, og brugt Guttens Kammerat som Redssab. Zeg har ofte ved Begravelser hørt noget lignende, at Presterne har forsyndt det som Guds Vilje, at den Kjære var taget fra sine Esterladte. Bed ulystelige Hændelser hører man det samme: "Det er Guds Vilje, at dette stete." Nu nylig var der en forsærdelig Jernbaneulyste ikte langt fra os. Mange Mennester blev, san vi sige, levende stegte. En Mo'r langer ud af Vinduet sine to Smaabørn, men selv kan hun ikte komme ud, og Folk ser

hende brande op i Bognen. Bar dette ogfaa Guds Bilje? De flefte Brefter vil fige, at det var. Bi læfe de forfærdeligste Ting i Aviferne. Omftreifere kommer ind i fredelige Farmbuse og myrder Familier sovende, de voldtager Døttrene og brænder saa op Huset. Tor vi fige, at dette er Buds Bilje, at disse uftyldige Mennefter ftulde mishandles og lide faaledes, mens Forbryderne gaar fri? Dette Udtryt: "bet er Buds Bilje, bøi dig for Guds Bilje", anvendt paa alt fom hander, er bleven en ren Talemaade, en hul Floftel, fom vi faa ofte tager i Munden uden at tænte paa, hvad den i Grunden indeholder, uden at tænte paa, at disse Ord itte indeholder nogen Troft, men snarere en Antlage mod Bud, itte er ftittede til at iænte Fred i Mennestets Sind og ftyrte dets Tro paa Buds Kjærlighed, men inarere at ivætte og Stal vi da virtelig je pag vor Bud, Kjærlighedens og ødelæage dets Tro. Bisdommens og Almagtens Fader, fom En, der gaar rundt paa Jorden og udbreder Død og Doelæggelse, udbreder Sorg og Smerte? at det er Bud, iom fender Kolera og Børnetopper og Diphteria? at det er Bud, som steger Folt i Jernbanevogne og finder dem og fender Omstreifere i Beien for at voldtage Kvinder og myrde fredelige Familier? Hvis man vilde tomme med disie Spørgsmaal, faa nøgent og trast fremsatte som ber, til Theologer, saa vilde de ftraks være paafærde med at fortælle, at det itte er Guds befalende Bilje, men Buds tilladen de Bilje, her blir Spørgsmaalet om. Theologerne har det i det hele saa travelt med at sortere og lægge i Stuffer alle Ting. Saaledes har de ogsaa et Rapitel om Guds tilladen de Bilje i Modsætning til hans ligefremme befalende Bilje. Men hvad ffal vi da foritaa ved (Buds til= ladende Bilje? Stal vi forstaa det samme, som naar Born spørger deres Forældre om Roget, og disse figer: "Ja Barn, du maa vel gjøre det." 3 dette Tilfælde maa jo Forældrene bære Unsvaret for Gjerningen, og da er vi lige Raar vi anvender dette Ræsonnement paa foreliggende Efsempler, tan vi da fige, at Geværet ansøgte Gud om Tilladelse til at gaa af og sende Ladningen i den ufkyldige But, eller at disse omtalte Omstreifere bad Bud om at faa Lov til at myrde og ødelægge Farmerfamilien, og faa Gud svarede: "ja, du maa gjerne giøre det, mit Barn?" Da hvad ftal vi faa gjore med de ulpftelige Son= delfer, som fter, uden at det er nogens Bilje, som volder det, saaledes som ped den nylig handte Jernbaneulytte? Der kan da itte Guds tilladende Bilje pare Svar paa en eller anden Ansøgning. Rei denne Opfatning af Gude tilla= bende Bilje gaar itte an; thi Bud tommer derved ligefuldt til at have Anfvaret-Saa figer de: "vi mener heller itte dette med Bude tilladende Bilje, vi mener, at Bud tillader, at Menneftene har fin frie Bilje til at gjøre galt, saavelsom til at gjøre godt". "Ja, men mener I dette", ftal vi fvare, "saa har I jo med det samme taget Ansvaret og dermed Anklagen fra Gud og lagt den paa Menneftet; da blir det ogsaa meningsløft, ved alle de anførte Etsempler at tale om, at det bar Guds Bilje, paa famme Did fom I figer, at det dog er Denneftets Bilje, fom volder det. har Bud en Gang for alle givet fin Bilje fra fig i faa

Maade, at han har givet Mennestene Lov til at ftelle fig, som de bedft kan, da faar ogfaa Menneftene bære Unfvaret for de entelte Bandelfer iværtfatte gjennem dem, og J Prefter bor da sige paa Gravbatten: "dette var itte Guds Bilje, det bar tvertmod Menneftet Bilje eller Mennestets Styld." Men at fige, man i Grunden mener Denne ftets Vilje, naar man nævner Guds Bilje, er jo Ronfens, og det er derfor heller itte dette, som menes, og dette, som kan menes, naar Presterne faa ofte ved Dødslejer og Ulukteshandelser siger: det er Buds Vilje. Siger de dette, faa maa de mene, at Bud paa en eller anden Maade har ligefrem fin Haand med i det ftete, og at han felvfølgelig har Unfvaret for det ftete; men da reifer man en Antlage mod Bud, og der er ingen Trøft, men twartimod Strat i diefe Ord. Thi er det Bude Bilje, enten den er ligefrem eller udført gjennem andre som hans Redskaber, at sende disse forfærdelige Hjemføgelser mellem Mennestene, saa er det forfærdeligt at staa under en saadan Tyrans herredømme og at være magtesløs ligeoverfor ham. Dette Snat om at det er Guds Vilje, naar noget rigtig forfardeligt hander, det er ftittet til at svætte og ødelægge Mennestets religiøse Tro, ødelægge Kristendommen, istedetfor at ftyrke og fremme den. Men bar da Gud intet med de Enteltes Stjebner at gjøre? Jo vi maa tro det ogsaa, paa samme Tid som vi ikke kan antage, at han gaar og giæter paa hver entelt som en Barnepige. Det er denne sidste Untagelse, som ligger i de Ord: "det er Guds Vilje", fagt ved alle sørgelige Unledninger, og som gi'r Unledning til saa megen Missorstagelse. Di maa se os om efter en anden og bedre Opfattelje af Guds Forinn, der ftiller ham ved at fende Dod og Smerte og Odelæggelse over hjemmene og over Folkene. Disse forfærdelige Dændelfer, som den omtalte Jernbaneulvtte, gjør, at vi umulig tan tænke os, at Gud gaar og passer paa hver enkelt; thi da maa vi jo fige, at han passede daarligt paa de Jernbanepassagerer, som blev levende stegte, uagtet de vel itte var værre, end Folt er fleft. Dg hvis han absolut vilde dræbe dem, hvorfor valgte han da denne grusomme, barbariste Maade? Nei Venner, vil vi redde port Budsbegreb fra at føles ned i disse nærgagende Spørgsmaal, som ikke kan besvares uden ved en Anklage mod Gud, saa maa vi opgive Tanken om Bud som en Barnepige for hver entelt, saa maa vi opgive vort tankeløse Snak om, at dette var Guds Vilje, brugt ved alle Lejligheder, i Tide og i Utide. Men hvor stal vi da trætte Grænsen? Bud tan da itte heller være ligegyldig for os, naar han er vor Fader? Di staar atter her ved det Sporgsmaal, som oftere er berørt, nemlig Spørgsmaalet om Forholdet mellem Menneftets fri Vilje og Nødvendighedens Lov. Mennestets fri Lilje er dets Adelsbrev, det som ffiller det fra de lavere Ctabelfesformer. En Plante og et Træ tan itte rytte fig felv op med Rod, tan itte flytte fig, tan itte handle af egen Tilftyndelfe, de er underkaftede Nødvendighedens Lov at vokke og falme paa Stedet, hvor de ftaar. Men det er det netop, fom hæver Menneftet over Planten, at det har fri Bilje at bevæge fig og fri Bilje til at handle og vælge godt eller ondt. frihed og Handlefrihed er Mennestets Abelsbrev, som jeg fagde; thi bet vifer, at

det eier Mand, at det er beslægtet med Bud felv. Men har Mennestet faaet denne ftore Naadegave af Bud, for at det stal være iftand til at udvitle fig og ftige ved Sjælp af Selvvalg, faa maa ogfaa Menneftet bære Unfvaret for, hvorledes bet bruger denne Bave. Det maa have Unfvar for Misbrugen og Misbrugens Følger faavel som for Brugen. Bvis derfor et Menneste vælger at myrde et andet, at bestjæle et andet o. f. v., faa tan itte Bud forhindre dette, uden ved at berøbe Menneftebeden dens Adelsbrev, dens Alanderet, dens fri Selvbeftemmelje og gjøre os alle til Planter. Menneftene faar berfor bære Unfvaret for, at be bruger Guds ftore Gave galt, og det hele Menneftesamfund maa lide, faalænge ber er entelte, der misbinger denne Ret til Fortrydelfer. Menneftefam= fundet bør derfor lægge al Bægt paa at oplnie Mennestene og paavirte dem til at ville og vælge ret, men de bør itte paa Grund af de forfærdelige Lidelfer, fom Forbrydelferne medfører over Uftyldige, bede om, at Bud maa fratage Menneftene Selbbestemmelfens Ret og giøre os til Planter. Beller itte maa de give Bud Stylden for Forbryderens Planer og Handlinger. De gamle Jøder for= knndte høilnot i det gamle Testamente, før de hos Perserne havde lært at tjende Diæbelen, at Gud var Kilden til det onde som til det gode, da han er Rilden til alt. Saaledes figer Jeremias i fin Begrædelsernes Bog: "udtommer itte af den Søjestes Mund de onde Ting og de gode!" (Begr. 3, 38). Dg Profeten Ejaias figer: "Jeg er Herren, fom gjør Fred og ftaber Ulutte" (Es. 45, 7), og Amos: "Mon der kan bære Ulytke i en Stad, og herren haver ikke gjort den?" (Am. 3, 6). Raar derfor vore Prester taler om, at de forfærdelige Dænbelfer, fom fter, er "Guds Bilje", faa er dette albeles i Stil med den gamle Jødedom, med de alofte Bøger i det gamle Testamente. De gamle Jøder følte imidlertid Trytket af denne Tro, og det var derfor en Lettelse for dem, da de gjorde Bekjendtskab med den persiske Dicevel; thi nu kunde de overfore paa ham alt det Onde, og forbeholde det Gode til deres Bud. Trods dette ipøger dog de gamle Forestillinger overalt i Bibelen, og Gud fom det Ondes Fader, fom den, der fender alle de voldsomme Naturrevolutioner og Aandsrevolutioner inden Menneffeberdenen, Bud fom Beftens Bud og Rrigens Bud og Delæggelfernes Bud, vedblev at herste over Sindene og herster den Dag i Dag, som vi ser af, at det altid hedder: "bette var Guds Bilje". Dg dog gaar der ved Siden heraf ogfaa den Lære, at det er Synden, som volder det Onde, det er Synden, som volder Sngdom og Død; ja i det dybfindige Ctabelfes- og Paradisfagn er det Menneffets Synd, som endog volder Striden og Spliden i Naturen, og den lægges under Forbandelse for Mennestets Styld. Dette vifer os, hvorledes Tankerne i gammel Tid har været inde paa samme Opgave som nu, at stulle bestemme Granfen mellem Nødvendighed og Menneffets fri Bilje. Den ene Part, de som diæret udtaler, at det Onde kommer fra Bud saavel som det Gode, de føler fig tildragne af Tanken om Nødvendighedens Lov, der herster i Berdensplanen; de andre, som taler om, at Menneitets Synd er Stold i det altsammen, de føler sig tiltrukne af Tanken paa Menneskets fri Vilje og det sørgelige, at Menneske

faa ofte misbruger sin Vilje til at gjøre det modsatte af Guds Vilje, hvad vi falder Synd. Lad os ligefag godt først som sidst indrømme, at det er og vil blive umuligt for Mennester ber at trætte en bestemt Grænse; vi stirrer ind i en Gaade, som tun den Evige og Alvidende tan lofe, han som har fabt alt og lagt Berdensplanerne, han fom tjender alle Forudsætninger, alle de tufinde fine Traade af Aarsag og Birtning gjennem Tiderne, og kan forbinde disse. Bi maa indromme, at der herster i Universet en vis Nødvendighedens Lov, idet hele Berdensudvitlingen peger mod et eneste Maal. Tet nye Testamente, ifær da Paulus og Johannesevangeliet, udtaler fom dette Maal: alle Tings Gjenfor: ening med Gud i ftjon harmoni. Og efter deres Theologi er Jefus Rriftus Midtpunttet i denne Berdensplan, Atsen, hvorom Mennestehedens Hinl spinger. Dette Maal maa med Rodvendighed naaes; altjaa tan Mennestenes gjentagne Synder og Forbrydelfer itte volde Standening i denne Udvifling. De kan finte den, men de fan itte tilintetgjøre den. Der er altfaa et Bunft, boor Mennestets fri Bilje itte naar, Menneftet tan itte tilintetgiøre Guds Berdensplan, ifte oprive de Baner, hvorefter Udvitlingen foregaar. Ja Mennestets fri Bilje formaar itte en Gang at tilintetgjøre en eneste af Guds Love i Verden. Alt her i Verden stures af Love, af urokkelige, ubønhørlige Love og Loves Love, udarbejdede Led i Led til en uendelig fin Ajæde. Bi tjender ikte Halvparten af disse Love endnu, men vi stræver med at afdætte dem, og det er det vi talder Videnstabens og Forstningens nue Opdagelfer. Mennestet med al fin fri Bilje maa luftre disse Love, og Mennestets Frihed er derfor, som jeg for har fagt Eder, tun Tjeneste= folts Frihed, den nemlig at gaa fra en Tjeneste til en anden. Men det er ogsaa en stor Frihed og tan have de forfærdeligste Følger. Bil Mennestet bruge de Benge, det tjener, til at drifte og ture for, saa har det sin fri Bilje til det; men det faar ogsaa tage Følgerne; det maa lystre og blive Offer for de Love, som figer, at overdreven Brug af Altohol fløver Hjernen og forgifter Blodet og bringer Spadomme. Da Sjemmet, der ødelægges ved det, faar bære Lidelfen taalmodigt og itte stylde paa, at dette er Buds Vilje, men fige det, som fandt er, at det er Mandens Vilje, som har valgt at tjene Doelæggelsens iftedetfor Ophpagelsens Love i Berden. Da omvendt; det Menneste, som bruger fin fri Vilje til at staffe sig Rundstab og gjøre godt og hjelpe andre, og som altsaa vælger at tjene Livets lyfe Magter, han faar ogfaa fjende Belfignelfen af de Love, han har valgt at tiene, i et lust Sind og tilfreds Hjerte. Raar et Stud gaar af og træffer et Menneste i Hjertet, saa maa det Menneste lide under den Lov, at naar Hiertets Gibrer ionderrives, faa maa Menneftet do, og Bud tan itte for nogen Entelts Styld ophæve den Lov, hvormegen Ulytke et faadant Døds= fald bringer over Familien. Men man mag itte tomme og fige, at det bar Buds Bilje, at den og den ftulde findes. Det var enten et ondt Menneftes Bilje, bvis Talen er om bevioft Mord, eller det var et Træf af Omftændigheder, faaledes som med Gutten, jeg omtalte, et Traf af Omstandigheder, der bragte benne Dødens Lov i Birtsomhed. Og naar et Jernbanetog render i en Sand-

banke, jaa det flages iftykter og antændes og Folk dræbes, ja jag mag det hele bli deres Styld, som ftyrer Trænet i Sandbanken, og itte Buds Skyld. Bud tan itte gjøre en fast Sandbante blød og givende efter, fordi om en Ronduttør lader et Træn løbe af Sporene og lutt i Sandbanken. Passagererne maa tage Følgerne af en faadan Sondelse uden at fige, at det var Buds Bitje, at de ffulde omtomme faaledes. Alt, hvad vi talder Menneitehedens Udvifling, foregaar ved, at Mennestene volger at tiene de forstjellige Love, hvorester Universet ftpres, og maa tage Følgerne for fig og andre af disse Balg. De vælger og vælger opigjen og bytter idelig. Dg om uithldige Mennefter lider ved andre Mennefters taabelige og daarlige Balg, da tan dette hoë Bud fun frembringe, hvad det frembringer hos gode Mennefter: Beflagelse og Medlidenhed med de Lidende; men Lovene fan itte forandres derfor, ei heller fan Bud derfor tage Balgfriheden fra Menneffene; thi det vilde nedværdige dem til Maftiner. Svor megen Ulyfte der end opstaar af Mennestets Misbrug af fin fri Bilje, faa balanceres dette opigien af den Belfignelfe, der udgaar af Mennesters rette Brug af fin fri Vilje, stiont dette fidste sporges itte faa meget efter, som det første, fordi Forbrydelfer og Ulytfeshændelfer altid griber Sindene mere end ftille, og gode Gjerninger.

Men bryder da (Bud sig itte om de Enkelte? Jo vist, han omgiver dem altid med fin vaagende Kjærlighed og giver dem den bedfte Unledning til at bringe Belfignelse ud af Ulptken; men Ulptken selv tan ban itte, eller rettere, vil ban itte forhindre, fordi han derved maatte bryde istytter fine egne Love. San tan give of Vint og Vareler om at tage of i Vare for Faren og Untten, hvis vi er modtagelige for disse Bint; men vi lader dem saa ofte upaaagtede eller gaar som blinde forbi dem. Og Mennestet kan ved at oparbeide sit aandelige Liv og sit aandelige Starpfon gjennem Bon og gjennem dagligt Samliv, faa at fige, med Bud, opdrage fig til at være modtageligt for Buds Paamindelfer ad dulgte Loves Beie. Men naar vi enten blindt ben ftyrter of i Ulptken, eller andre af Bevnfnge eller hvadsomhelft Grund ftyrter of ind i den, naar vi lægger vort Hobed naa Stinnegangen, eller faar det lagt der af andre, da maa Berdens= maftinens Lotomotiv knufe os ubonhørligt, naar det kommer farende. Guds Rjærlighed til os og Baagen over os bestaar itte i, at han gjæter hver entelt; thi da vilde aldrig disse rædsomme Ting tunne fte, som vi læser om daglig i Aviserne, at Folt myrdes og mishandles uftyldigen; men Guds Kjærlighed til os og Baagen over os bestaar i, at han trods de Ulukter, som onde Mennesters fri Bilje tan bringe over os, ja trods Døden selv, dog tan bevare Livet, bevare Bniften af hans Nand, vor Nand nemlig, levende og frift og lade den fortiætte fin afbrudte Udvikling ber paa andre Baner, ad hvilte den en Gang ftal naa fit Maal, fin egen Fuldendelfe. Guds Kjærlighed og Baagen over of bestaar i, at han netop gjennem Ulyffen som Redstab tan vætte og paavirte og modne andres Siele for hans Hands Paavirfning. Guds Rjærtighed og Baagen over Menneffestagten bestaar i, at hvormeget onde Menneffer funne ponje paa det oa ville det, de dog itte stal være istand til at bryde en eneste af Guds Naturlove; men maa tjene dem paa samme Tid, som de tager dem i Tjeneste. Svilken Tryghedsfølelse giver ikke dette over Livet. Di er ikke i nogen Vilkaarligheds Haand. Bi er under fittre Loves Berfterfinre, ber er udgaacde fra en almægtig Kjærlighed og Visdom, som vaager over, at de itte forstyrres, og om Menne= ftene omtumles fingt af dem ved egen eller andres Synd, faa vaager dog Bud over, at den Enes Udvitling itte faar Lov at spildes eller brydes, men fortsættes ad andre Beie, maar disse her stænges ved Tøden. At onste det anderledes, at onfte, at Bud dirette stulde gribe ind og lede alle disse Milliarder Mennester ved Haanden og hviste til og: i Dag maa du itte gaa ud; thi du vil blive fortjølet, reis itte paa det Mode; thi der vil blive et Jernbanesammenstod; gaa itte der hen; thi du vil fange Smitte; flyt fra Byen; thi her vil blive Fordstjælv i Nat; v. i. v. - det er at ville onfte og til umpndige Børn, der ikke havde Vilje til at bestemme fig til nogen Ting; det vilde være at tage fra of Evnerne til Selv= udvikling; thi denne fter gjennem Balg, saavel gode som flette. Lad os derfor glæde og over, at hele Tilværeljen hviler pag jitter Grund, hviler pag en alkjærlig Faders Love, og at hver Enkelts Be og Bel ikke er ham ligegyldigt, men at han leder og styrer det trygt til at naa sit Maal, om end vi og andre ved vor fri Bilje tan finte og mørtne Udvitlingen og paaføre os unødvendige Lidelfer. Lad os itte give ham Stylden for onde Mennefters Paafund og Forbrydelfer, men tro, at han trods dem ved at bevare sine Menneffeborn, og lad of lære at bede med Befus: "ilte min, men din Bilje fte!" at vi, med andre Ord, maa lære mere og mere at ville ret og faa andre til at ville ret, faa at vor Vilje tilsidst bliver den samme som Guds Bilje!

# Kan Fattigdom nogenfinde blive en Belfignelfe?

(Fjerde Søndag efter Trinitatis.)

Tefft: Lut. 6, 20. 21. 24. 25.

Di hører saa tidt fra Præfestolene, at Hattigdommen er i (Brunden en velssignet Stand. Jesus velsignede Fattigdommen, da han udtalte sit: "velsignet er de Fattige!" talte om, hvor vanskeligt det er for en Rig at komme ind i Himmerige. Fattigdommen lærer Ydmyghed, siger de, driver Hjertet til at søge sin Frelser og holde ham fast, naar alle Jordens Haab glipper. Fattigsdommen er ikke udsat for de mange Friskelser og Bekymringer, som de Rige ofte har, der gruer for en Pengekrise, der skjælver for Indbrudskyve, der misundes

og hades af saa mange. Desuden er Fattigdommen en af Gud villet Stand. "I har altid de Fattige hos Eder," sagde Jesus. Fattigdommen lærer Folt op i at øve Brodersjærlighed og holder saaledes de ømmere Evner i Sjælen friste hos Medmennester. Hvorledes kunde kristne Mennester øve Barmhjertighed, naar der Jugen var at øve Barmhjertighed paa? Folgelig er de Fattige nodevendige. Disse og lignende Ræsonnementer sinder man ofte udtalt fra Pretesstolene og i de almindelige religiøse Strifter, især naar der er Fare sor Arbeiderenroligheder. De Fattige formanes at holde sig stille og være fornøsede i sin vonnge Stand. Sjælen er mere end Legemet, og holder de sin Sjæl gudhengiven, saa venter dem en Herlighed hisset, der stal give dem suldt Rederlag sor, hvad de led hernede.

Det mærtelige er, at de, fom figer dette, aldrig er fattige felb. Det er for= detmeste Folk, som har en Indkomst af 3 5000 Daler om Maret, Folk, som spifer sin gode Otsesteg til Middag og aldrig behover at drage et Sut for Brodet i Morgen, Folk, fom er mætte og glade og veltlædte, fom tan igge Selftab med Byens fineste Folf. Det falder dem aldrig ind, at nogen funde tage dem paa Ordet og fige til dem: "Jeg føler dubt Sandheden af, hvad du har fagt, og da det er saa velfignet og gudvelbehageligt at være fattig, saa venter jeg, at du frasiger dig din aarlige Indtagt, salger alt dit Gods og gir til de Fattige, for faa at blive fattig felv, faa perfonlig Del i Fattigdommens Belfignelfe, lære Domnahed og bidrage bit til at røre dine Medmennesters Hjerter, saa de blir bløde og gi'r dig Almisser, og saa forresten, tver Gang du fulter, glæde dig i det evige Livs Herlighed, som venter de trofaste fattige." Om man vilde fige dette til en flig Prædifant, tror 3 han adlød, valgte frivillig Fattigdom? Na nei, det er betvemmere at staa med 3000 Dalers Indtwat i Lommen og ræson= nere over Fattigdommen og tale bevægelige Ord for andre, end at dutte fig ned i Fattigdommen felv. Det vil være tidenot at lovprije Fattigdommens Belfig= nelser, naar denne Lopprisning tommer fra en af de Fattige felv. Naar de Fattige felv vilde juble: "Det er saa velsignet at sulte! det er saa velsignet at fruse! bet er saa toægende beiligt at hore de Emaa jamre efter Brød og ingen= ting have at putte i deres Mund, det er faa troftefuldt at gaa fulten til Sengs og itte vide, hvor du ftal faa noget fra i Morgen heller. Det er faa opmuntrende at gaa fra Dør til Dør og bede om Arbeide eller Mad og blive udvift og udjaget og hibset hunden paa, som en Omftreifer, og faa det fristelige Onfte efter fig: "gaa til Blotsbjerg!" bet er faa henrivende at deltage i Barmbjertig= hedsmiddager, hvor man udftilles til offentlig Bestuelse som en værdig Træn= gende, paa hvem Kirten nu ofer lidt Suppe af fit Overflodighedshorn for at roses i Aviserne for fin fande friftelige Aland bagefter. Det er faa oploftende at henvende sig til Fattigkommissionen og først blive udskjeldt for en Dovning, og faa endelig med et Brin faa fig tilflængt noget Mel og Sutter og Raffe, der tan rætte til en lige!" Naar dette fter, at de Fattige felv vil lopprife Fattigdommens Belfignelfer, da ftal jeg tro derpaa, men heller itte for. Ut en pelstaaende Mand taler hoie Ord om Belsignelsen af at være fattig, uden at ville være det selv, det har ikke stort at sige.

Men har da itte dette Preftens Ræsonnement om Fattigdommen fin Candhed? er det itte fandt, at Jesus prifte Fattigdommen? Jo, det er fandt; men vi maa lære at forstaa Jesu Stilling til det Spørgsmaal. Jesus var selv op= draget, om vi itte kan fige i Frattigdom, faa dog i meget tarvelige Raar, og han lærte at se, at Livets Lutte itte bestod i at have meget, at bo i Paladser, men i at have det daglige Brod og være fornøiet. Det indre Liv veier mere end de ndre Omgivelser. Det, som Mennestets Lutte bestaar i, er Sjælefred, en god Samvittighed, Luft til at tjene andre, Luft til at gjore Buds Bilje paa Jor= den, og itte i Rigdomme. Det var Middeltlasfen i Galilaa, fom væfentlig famtede fig om Refus og fluttede fig til ham, Fiftere, Arbeidsfolk; de Lærde og Rige sones at have truttet sig tilbage. Og da Jesus i alle Gald i den sidste Tid af jit Reformatorliv troede fig at vore Guds Verendsvend paa Jorden, den fendte Mexicas, faa var det naturligt, at han domte, at en tarvelig Stand og Livsstilling eier flere Betingelser for at modne En til Guds Rige pag Jorden end Rigdommene, fordi Sindene da er mere aabne for fælles Nod, mere mod= tagelige for almene Interesfer. Det er samme Erfaring, jeg har gjort. Hvem er det, som væsentlig flutter sig til Fremftridts=Bevægelfer? hvem er det, som møder frem paa Møderne, hvor Dagens brændende Spørgsmaal diskuteres? Det er den intelligente Middelklasse, Haandværkeren og Arbeideren. — De, som holder fig borte, er enten de religiost fanatifte, fanatifte paa Grund af Uviden= hed, eller jaa de Lærde og mere velftagende. Disje er enten jag optagne af fin færeane Videnstab, at de itte bryr sig om andet, eller saa optagne af sit Benge= begier, at de itte fer andet end Dalere og Stillinger. Men den Rlasse, som juit har fit daglige Brod, men heller itte mere, fom itte har haab om og derfor ifte friftes til at dynge op, den er den aandeligt vaagne. Baa den derfor ftal Fremtiden bugges. Jeg tror faaledes, at Jefus udtolte en Sandhed, naar han betonede, at Middelklassen var den, som lettest funde blive gjort til Borgere af det ftore Broder= og Søfterstab paa Jorden, og at Rigdommen bar en Snare til Verdslighed, Egoisme, Hierteløshed og Interesseløshed. Jesus lovprifte aldria Fattiadom, naar man ved Fattigdom forstaar, hvad jeg forstaar ved den, nemlig dem, fom fulter, frnfer, itte har Lag over hovedet. Man finder aldrig Ord fom: det er faligt at fulte, det er faligt at fruje, det er faligt at være uden Nattelogi! Naar Jesus ifølge Lutasevangeliet ftal have fagt: "falige er de Fattige." - fag er det tvivlsomt, om han har fagt fag; thi i Matheusevange= liet staar Ordene gjengivne faaledes: "falige er de Fattige i Manden", hvad der giver en ganfte anden Mening. Og naar han jutter ud: "Rævene har Suler og himmelens Jugle Reder, men Menneftens Con har itte det, hvortil han tan hælde fit Hoved", - faa er itte dette ment at være en Lovprisning over en flig Tilstand, men et Sorgens Sut over at være faa enslig og forladt. Den, fom har lært os at bede i Fadervor: "giv os idag vort daglige Brød!" han kan itte lovprise den Tilstand, at være u.d. n det daglige Brød, og det er Fattigdom. Bed denne Bøn siger Jesus meget mere, at han anser det daglige Brød, det at have not til hvert Maal, det at være fri altsaa for Næringssorg — som et nødvendigt Underlag for, at man kan søle sig lyktelig og taknemlig mod Gud. Han synes at sige med dette, at Fattigdommen er en Forbandelse, at det skal være et af vore Maal, at sikkre alle Mennesker det daglige Brød og afskjære Leiligheden til at dynge op, at Samfundets ideale Tilstand var den, at have Mennesker, der itte behøvede frygte den Dag i Morgen, ikke frygte fremtidig Fattigdom, hverken for sig eller sine Børn, men sikkre og glade have hver sit.

Af Jesu Ord: "I har altid Fattige hos Eder," at udlede, at følgelig er det Guds Vilje, at der altid stal eksistere Fattige, er latterligt. Jesus asviser tvertsimod med disse Ord Disciplenes stadige Mas med de Fattige. En Kvinde har af Kjærlighed til Jesus tilladt sig en liden Luksus. Hun har kjøbt en Krukte med sine Parsumerier og øser det alksammen over hans Hoved. Disciplene komsmer straks med, at dette er Luksus, disse Penge kunde være anvendt bedre til de Fattige. Da tager Jesus Kvinden i Forsvar, fordi det er en Kjærlighedsgjersning fra hendes Side, som salver ham til hans Lidelse og Dod, og siger saa: "de Fattige har I bestandig hos Eder, men mig har I itte bestandig!" Han mener: "jeg ser saa mange Fattige og hører saa meget Fattigsnat, at jeg blir rent træt. Lad os dog engang imellem komme ud af det og hen til vensligere Omgivesser. Lad os hvite en Gang i Stjønhed og Kjærlighed. Fattigsdom er ikke en Stand, som er mønsterværdig; den er et Onde, som singner En og gjør En træt." Uf disse Ord at udlede, at Fattigdommen altid bør eksistere, stal der en theologist Hjerne til at fatte.

Fattigdommen i Jesu Land, under den varme Sol, havde heller itte det gruopvættende, som i de toldere Klimater. Man behøvede itte Sus, man tunde ligge ude Naret rundt, man behøvede lidet Klær, man kunde leve af lidt Frugt og Brød. Dette gjorde, at det at være fattig der itte medførte de Savn og Lidel= fer fom hos os, hvor man tan fruse ihjel om Binteren, hvis man itte finder Tag over Hovedet. Og dog indeflutter Jesu stadige Paamindelser om at være gode mod de Fattige, tillige en dyb Medlidenhed med dem, som dem, der er foruret= tebe, der itte har faget fin Andel af Livets Goder pag Grund af andres Uretfær= dighed og Ukjærlighed. Han beder gjentagne Gange om at give dem; han an= befaler den unge rige Mand at fælge alt fit Gods og give til de fattige; hans Disciple stifter efter hans Død et tommunistift Samfund, - alt dette tyder paa, at Jejus vift itte anbefalede Fattigdommen, ftjønt han af de to Derligheder, Fattigdom og Rigdom, dog foretrat Fattigdom der i Solens Land for Rigdom, fom mindre farlig for Nandens Liv end denne. Og stjønt Jesus langt fra var nogen Aftet som Johannes den Dober, saa laa der dog i hele Foltets Karafter og Baner et Drag henimod Aftetismen, der igjen ftod i Forbindelse med Fattig= dommen, fom gjorde, at de maatte fe paa Fattigdommen med andre Dine, end vi maa je paa den under vore Samfundaforholde og med vor Opdragelfe og

Folkekaratter. Bos os tager Fattigdommen fig anderledes ud end hos Ofter: lænderne, og det Ræsonnement, som gjaldt hos dem, gjælder ikke altid hos os. Lad os prove lidt af de Betragtninger, der ftal bevife Fattigdommens Belfignel= fer. Man figer, at Fattigdommen lærer Domnghed og driver Hjertet til at føge fin Frelser. Mon det? Jeg tror den fnarere frifter og fører til Bantro og Unklage mod Gud, i alle Fald hos de Mennesker, som opfatter Guds Forsyn jaaledes, at bet er ham, fom raar og ftyrer alt, han, fom fkal passe paa dem, fom en anden Barnepige. Den maa gjøre det. De maa stille det Spørgsmaal ud af fin Elendighed: "er det Bud, fom finrer alt, hvorfor lager han det fliat for os? hvorfor lader han os fidde her og lide ondt og flide os fordærvet paa Ar= beide, uden Svile eller Glæde?" Da de giør det ogsaa. Man læfe bare Belen Campbells: "Fattigdommens Fanger" og høre, hvordan de ræsonnerer, disse Clendighedens Offere. En, fom maatte ernære ved Syning en fug Mand og 5 Born, figer: "Beg har tæntt op og ned, men tan intet finde. Jeg tænter og tænter, som jeg sidder ber, og der er itte Sjælp hverten hos Bud eller Menneffer. Der er noget galt et eller andet Steds, men jeg ved ikke hvor, og den enefte Ud= vei, jeg kan je, er at dø. Her er itte nogen Plads for ærligt Arbeide. Bi maa Inve og bedrage, hvis vi vil frem. Gud hjælpe dem, dersom der er nogen Gud, men jeg har mine Tvivl. Hvorfor tommer han itte, derfom han er til?" Er dette Nomnahed og at holde fast paa fin Frelser?

En anden, en Ente, fortæller; "Der er en Pige i Bærelfet ved Siben af mig, med en ing Mo'r. Sun inr nu Floneläftjorter, men for hun fit dem, fultede de næsten ihjel af at in Undertoi. Hun faar nu 7 Gents Timen; det er pen Betaling i et fristent Land. Rristen! bah — jeg troede engang, der var Kriftendom, men jeg har givet det op for længe siden. Der er bare en Religion ber, og det er den, at dyrke Penge. Guldkalven er Bud, og hver Mand fælger gierne fin Siel, naar han bare tan faa boie sig for den. Hidtil har jeg været anstændig, jeg er tommen af hæderlige Folt. En Ting er sittert, og det er, at det itte er deres Styld, jeg har arbeidet for, at jeg endnu kan fige, at jeg er hæderlig. Reg maatte gaa fra tre Steder, fordi jeg itke kunde faa Fred, og jeg blir der, hvor jeg nu er, for der la'r man mig da være i Ro. Men derfom De ved, hvad alt dette betyder, saa vil jeg ønste, De vilde fortælle mig det, for det gaar ganfte rundt for mig, og jeg finder itte Grund i nogen Ting." Er dette Nompahed og at holde fast i Troen paa sin Frelser? Rei, men det er sund For= nuft, det er Offerdnrets dumpe Brol, for det flagtes. Fattigdommen lærer ikke Nomnahed, den lærer Bitterhed og Untlage. Den det er fandt, at hvor Nomna= bed og Barnetro er i Forveien, der kan Fattigdommen bæres lettere, end der, hpor Troen er tabt. Der, hvor det evige Livs Haab Infer, er dog en Straale af en dæmrende Glæde, stjønt den er langt borte og med Døden, den grufulde Giaft, imellem. Man ftal berfor itte rose og anbefale Fattigdommen, men man kan rose og anbefale Pompghed og Barnetro, som selv Fattigdommen ikte tan faa Bugt med; thi Fattigdommen er itte Pomyghedens Ben, men dens

Fiende, dens bittre Fiende. Fattigdommen tan fremanle to Ting: enten en vild Harme og bitter Trods, eller faa en flov Refignation, som man saa ofte for= vetsler med Pomyghed, og af de to Ting foretrætter jeg den forfte. Lad saa andre Prefter rose den flove Resignation, fordi den holder Fattigfolk ille og stumme, og falde den Pompghed; jeg vil hellere soge at vætte i dem den hellige Misfornoielse. Thi den flove Resignation tyder paa, at man er sunket ned til Dyrets Standpuntt, den hellige Sarme paa, at man foler fin Menneffeværdigbed træntet ved Fattigdommens Uretfærdighed. Folt bor itte være fornviede med at være fattige, at være traadte under andre Mennefters Soel, at maatte gaa arbeideloje og tigge Brødet for hver Mande Dor; de bør itte være fornoiede med det. De maa finde fig i det, naturligvis, naar de er nodte til det, og der ingen anden Udvei er; men de ftal itte være fornoiede med det, itte lovprife denne nodtvungne Fattigdom som en Bud velbehagelig Stand. Tvert= imod, de bør føle det som en Forbandelse, som en Uret, der gjøres dem, at de, paa denne Guds grønne Jord, hvor der er Overflodighed til alle, ikke ikal faa kunne ernære sig redeligt, skjønt de venter med to stærte Urme og med god Vilje, bare fordi deres Medmennester stænger Pladsen for dem og itte vil lade dem flippe til. Et Menneste, som er blevet ligeglad med alt og med flov Ligegyldig= hed finder sig i alt, kan ikke reises, men et Menneske, som føler en hellig Misfors noielse med Uretfærdigbed, enten den vises paa ham eller andre, han fan og vil Han har mere af Mennestehedens Abelikab i sig. Man taler sag meget nu om Dagen om, at man itte maa ophiose Masserne, men heller formane dem til at finde sig i fin Stilling. Det er fandt, at man aldrig bor ophibje til uklog Boldsombed, som alligevel ingen anden Frugt bringer end en dybere Glendiahed: men der er en stor Forstjel paa det, og paa at gjore Arbeidsmanden flar paa sin Stilling og Aarsagen til den, vætte hans Missornvielse med Uretfærdiabed og derfor hans Medvirken til at faa den afstaffet. Menneskene bor ikke sonke ned til at blive Dyr, som fløvt taalmodige ligger og bloder sig til Døde; de maa væftes til at anstrenge fig for at naa bedre Vilkaar, mens det endnu er Tid, oa mens de endnu har nogle Rræfter levnede. Derfor ftat man agitere, overbevife, vætte op af Sløvheden, til der former fig en hær af Menneffer, der raaber: "nu vil vi itke taale denne Tingenes Tilstand længer! giv os Arbeide og retfær= dig Løn for det, saa Fattigdommen kan bantuses fra Jorden!"

Det Ræsonnement, at man maa holde Fattige, for at de mere Velstaaende kan have nogen at udøve sin Barmhjertighed paa, er saa taabeligt, at man itke bør offre mange Ord paa det. Man stal altsaa holde Folk, Medbrødre og Medssøtre, i Nedværdigelse og Lidelse, for at en eller anden Rigmand stal saa Unstedning til at være god. Men naar han nu itse bruger denne Unledning? hvad saa? — saa ligger disse Statserne der hjælpeløse. Og vi ser, at Kristenheden slet itse bruger Unledningen, som den stulde; thi Folk dør af Sult, af Urensligshed, af Mangel paa Luft og Pleie midt i de fristne Samsund. Hvad nytter det desuden til, at en Barmhjertighedsdame en og anden Gang værdig seiler ind i

en fattig Hytte og sender ned der en Pose Mel og lidt Bed, for saa atter at for= fvinde og tiøre bort med Ruft paa Butten? Det øver Folf op i'at fe ned paa en Rlasje Medmennester som underordnede; det over dem op i at tro, at de har opfyldt fin triftelige Pligt, naar de flipper en Almisse en og anden Gang ned i deres Haand; det forvender Kriftendommens rette Mand, der i Broderftabets Navn fordrer Lighed, Lighed i Vilkaar og Betingelfer, fordrer Retfærdighed og itte Almisjer. Det er latterligt at tænke, at man ikke fkulde kunne gjøre godt i Berden uden bed at give hverandre Almisfer. Selv om Fattigdommen blev afftaffet - fom vi haaber den en Gang stal blive - faa vil der blive fuldt op af Anledning til at vije vort tjærlige Sindelag mod hverandre. Har vi ikke Spg= dom, har vi itte Sorger, trænger vi itte Raad og Opmuntring og Kjærlighed? Jovist, og denne den finere og ædlere Maade at vise Kjærlighed paa, den afhæn: ger itte af Fattigdom eller Rigdom, den har ingen fagrende Bifmag, den vil vare, saalange Mennester soger og famler og elster og lider. De Fattige bruges og vedligeholdes som en Provetlud for de Riges Godgiørenhed — er ikke det modbydeligt, og dog kan man høre fligt Ræsonnement fra kriftne Brækestole. Man henviser de Fattige til det andet Liv, til dets Belfignelser - det var bedre, om man vilde velsigne dem i dette Liv. Suft paa Indfriften, som blev baaret om i en Arbeiderprocession: "giv os Brød og Hnage i dette Liv, vi brpr os ikte om et tilkommende Liv." Det tilkommende Liv vil tage vare paa sig felv. Saalænge vi Mennefter er hernede i Rjødet, faa har vi først og fremst at tage vare paa dette Liv; og jo bedre vi tager vare paa dette Liv, jo bedre forbe= reder vi os til det næste. Dette Liv skulde være en Forgaard til det næste, og vi bar i mange Retninger gjort det til en Svinesti. Dg hvad Glæde kan der pære at staa i Svinestien og stirre op mod Paladsets Herlighed? Lad of hellere giore Spinestien ren og pryde den med Blomfter, faa den blir en Guds velfig= nede Have. Lad os afikaffe Fattigdommen; thi Fattigdommen er af det Onde, Fattigdommen er en Forbandelse. Føler vi det ikte felb, om vi ftulde bære nødte til at prefentere en Slægtning af os, f. Ets., fillet og fæl, for et anftæn= diat Selftab? Bi føler, at Fillerne, jom hænger nødvendigt fammen med Fat= tigdommen, medforer Stam; vi ønfter dem itte. 3 Barabelen om den forlorne Son tlædte Faderen vieblittelig Connen i fine Alar og gav ham nhe Sto og Ring paa Fingeren, - Fillerne er Mennestehedens Stam, de burde itte taales. Sper Mand burde have Raad til at være anstændigt, varmt og godt flædt. Her fad i Kirken forrige Søndag en Mand, fom var meget daarligt flædt. Han bavde ogsaa sat sig ved Udgangsdøren, som om han fkammede sig for sine Alær. Jeg havde flig Luft til at fige til ham: "værsaagod, fæt Dem høiere op" — men jeg betæntte mig, da det fanfte vilde saare Manden og vise, at han var bemær= tet. En af mine Menighedslemmer tom itte i et halvt Mar i Rirte. Jeg fpurgte ham om Grunden, og han svarede, at han itte havde en sømmelig Butje at gaa i. Folt ftammer fig ved at være fattige, om de er det notfaa uforftyldt. Hvor= mange Børn er det itte, som forsømmer Stolen paa Brund af Mangel paa Riær

og Sto? Og den Fattige, som første Gang nødes til at gaa og tigge — tror 3 itte, han tiemper lange, for han griber til den Udvei? han foler Tyngfelen, Forbandelfen af det at bære fattig. Derfor fidder mange Familier heller og fulter og fruser, end de vil bede om Sjælp; de føler det som en Ctam at være fattig, og med Rette. Fattigdom er en Forbandelse; thi den leder til Forbrydelse. Hvormange Tyverier er itte begaaede for at faa Mad til fine eller Rlær til fine? hvormange unge Biger har itte sunket ned i Prostitutionen, for at tunne ernære fig felv eller en fyg Mo'r eller fmaa Søbftende? Det er Fattigdommens blege, grinende Unfigt, vi ftal fe bagom de fleste Forbrudelfer, Fattigdom, som leder til Drit. Fattigdom, som leder til Prostitution, Fattigdom, som leder til Løgn og Kneb og Hykleri, Fattigdom, som river Tro paa Bud og Tro paa Mennester og Tro pag alt godt ud af Livet og forvandler Tilværelsen til en Rampplade, hvor den Stærfere flaar ned ben Svagere, og hvor det gjælder at flore til sig og jage de andre bæt fra Fadet. Fattigdommen er en Forbandelse, fordi den holder vedlige Rlasseforstjel og Uretfærdighed, fordi den holder Stor= steparten af Mennestene nede i Sumpen, saa at bare saavidt Hovedet stitter op, for at de andre kan gaa torskoede paa deres Hoveder. Lad os derfor tjæmpe mod den, itte ftøtte den. Lad of ftræbe at udrydde den af Jorden ved at ud= rydde Aarfagerne til den. Saalænge det er tilladt de Faa at berige fig uden Grændser, at tage Profitten af andres Arbeide og stifte i Lommen, at tilribe fig og kontrollere alle Midler til Produktion, saa at andre Mennester maa blive af= hangige af deres Naade for fit Arbeide, at holde Landet ode, nagtet mange Sænder onffer at dyrke det, saalænge vil Fattigdommen vedbare. Det Dieblik. da der kun blir en eneste Kontrol og Leder af Arbeidet, istedetfor de mange, der flaas indbyrdes, da hele Folket i vaagnende Broderfolelie flutter fig fammen oa baretager fin egen Forretningsførelse og derfor nyder fin retmæssige Undel i den fælles Fortjeneste, den Tid, da Staten med andre Ord blir, hvad den ffulde være, Nationens famlede, samvirtende Vilje, og alle Borgerne dens samvirtende Lemmer, med hver fin Tjeneste til det store fælles Bel, den Tid vil Fattigdom= men bære afftaffet, og Mennetkene aldrig behøve at fukke efter Brød. O veltommen, du luttelige Tid, da man aldrig mere ftal fe de blege, udtærede Unfig= ter af Clendighedens Offere, aldrig mere hore den forgelige Banken paa fin Dor af Folt, som føger Arbeide og beder om Mad, mens Barchusene sprænges af Overflod, aldrig mere høre Jamren af ulntfelige Børn, ber dør af Gult og Frost mellem handerne paa deres Foraldre, aldrig mere fe blaafrosne Smaa= børn løbe om Midvinters uden Overfratte, for at plutte op Rul og Bed, som tan falde fra Bognene eller robe i Starnet efter noget, fom paa en eller anden Maade fan bringe Livsophold. Beltommen, du luttelige Dag, hvor alle har not, og ingen hverken formeget eller forlidet, da lufe Anfigter, mætte og glade Menneffer, tan spinge Lovsangen til Gud!

## Stal vi fodes paany?

(Femte Søndag efter Trinitatis.)

Tetft: Joh. 3, 1-15.

Det har været en af Feilene ved den gamle Kirke, fynes det mig, at den faa lidet har forstaget de aandelige Rorelfer i Mennestet, og talt om dem sag lidet naturligt. Den har bygget op en Frelsesordning fra Guds Side, hvorved han itte tan og itte vil frelfe Menneftet uden gjennem visje overnaturlige Midler, hvorved der tilføres Mennestet overnaturlige Kræfter paa en overnaturlig Maade. Derved er man kommen bort fra Jesu simple og letforstagelige Lære om, at kun den fan komme ind i himmeriges Rige, som gjør Guds Bilje, og ind i en tunstig Theologi, som har lagt Mennestets aandelige Bækst i Stuffer og fagt, at forst maa det retfærdiggjøres og faa gjenfødes og faa helliggjøres, og hvert af disse Trin har fit særegne Maade=Middel. Dil Retfærdiggjørelsen er det nødvendigt at Jesu Blod udøses, til Gjenfødelsen er det nødvendigt, at dette Blods Kraft indpodes i dig ved Daaben, og til Helliggjørelsen er det nødvendigt, at Nanden fornnes ved Guds Ord (og det vil da fige Bibellæsning og Preftepræt) famt ved Undelsen af Alterens Sakramente. Bed at indprentes dette, er Menne= ftene blevne fløve for fin egen aandelige Væfft i det gode; de har itke, som Paulus beder dem om, "arbeidet paa fin Saliggiørelse i Frngt og Bæven"; nei, de har tæntt: "jeg tan faa itte gjøre hverten fra eller til i dette, det er Buds Berk altfammen, han faar beførge det", og faa har de fortfat fine daglige Smaafnnder med at lyve og fladre og vredes og tjene Penge ad Bagveje, ftolende paa, at Beju Blod og Sakramenternes Kraft not fkulde klare deres lidt betænkelige Ronto med Vorherre.

Den liberale Retning indenfor Kristendommen er stik modsat en saadan Tankegang. Vi har intet imod Ordet Retsærdiggjørelsen; thi retsærdige maa vi blive, Retsærdighed er det, vi skal jage ester, itte alene hos os selv, men i alle vore Institutioner og daglige Forholde. Vi har intet mod Ordet Gjenfødelse; thi vi har viklet os selv og vort Samfundssiv ind i saa megen Synd, at der trænges som en Fødsel fra nyt af baade sor os og sor Samfundet, skal det repræsentere Guds Rige. Vi har intet mod Ordet Helliggjørelse; thi vi skal det repræsentere Guds Rige. Vi har intet mod Ordet Helliggjørelse; thi vi skal og maa tilsidst blive hellige, hvis vi skal funne leve i Samfund med Gud. Men hvad vi har imod er, at disse forstjellige Begreber skal betragtes som Trin i en Salighedsforretning, besørget af Gud selv ved overnaturlige Midler, der forestommer os endog umoralste. Vi ønster at betragte dem ganste naturligt, kun frembragte ved Mennestets eget Selvarbeide, naturligvis paastyndet og hjulpet af Omstændigheder udensra, under Indslydelse af baade Guds og Mensnesters Aand.

Naar vi tyr hen til gamle Pontoppidan og spørger ham til Raads, saa vil vi taa høre som Svar paa Spørgsmaalet: hvad er Gjensødelse? følgende: "den

Naadevirkning af Guds Hand, at han fornger Gudsbillebet i vor Sjæl og faaledes faber et nut Buds Mennefte". Ge dette er bare ubeftemte, theologifte Udtryt, hvortil vi ingen bestemt Tanke fæster. Men lad of saa hore videre. Spørgsmaal: hvilken Forandring foregaar med Menneffet ved Gjenfodelfen? Svar: 1) 3 Forstanden ftabes formedelft den Bellig Mands Oplysning et aande= ligt Lys, 2) 3 Samvittigheden stabes formedelst Retfærdiggjørelsen en fand Fred og Glæde, 3) 3 Biljen fabes en hellig Luft, Kraft og Længfel. Spørgs= maal: hviltet er da nu det nye Mennestes rette og egentlige Bæfen? Svar: Kjærlighed til Bud formedelft den store Kjærlighed, hvormed han har elftet os." Se alt dette er ppperligt. Bed Gjenfødelsen ftal der tændes et aandeligt Lps i vor Forstand, fabes en hellig Luft, Kraft og Længfel i vor Bilje, fabes Fred og Glæde i vor Samvittighed, faaledes at vort hele Væsen aander Kjærlighed til Gud. Dette er altsammen noget, som vi Liberale fuldtommen vil gau ind paa, dog faaledes, at vi vil faa Lov til at ftryge Biftoppens theologifte "for= medelft den Bellig Aland", "formedelft Retfærdiggjorelfen". Men bette blir altsammen dumt og uforstageligt, naar det lægges ben til Daaben, ifer hvis man bruger Barnedaab. Der staar nemlig videre i Pontoppidan: "ved hvilfet Middel virtes Gjenfødelsen?" Svar: "ved Daaben, hvori Guds Ord lever og virter." Nu tænker jeg, at Buds Ord virter mere uden for Barnedaaben end i ben, faafom det da henvender fig til voksne Mennesker, der kan forstaa, og paa hvem det kan giøre Indtrok. Da naar vi nu tager Tingen ganike simpelt og fornuftigt, tror 3 da virkelig, at alt dette, fom Pontoppidan saa sandt og godt befkriver, fter ved et lidet Barn, saa fnart det bliver døbt? at altsaa det lille, umpndige Barn, ftrats efterat det har faget Banddraaberne paa fit Hoved, og Preften har udtalt Døbeformelen, er totalt forvandlet, at dette lille Barn plud= selig her faget "et nyt gandeligt Lys i Forstanden, Fred og Glæde i Samvittig= heden, hellig Lyst, Kraft og Længsel i Viljen, og Kjærlighed til Gud gjennem= straalende hele dets Bæsen"? Tro I dette, hvis I kan, men jeg tror det ikke, fordi det er urimeligt, ufornuftigt og ufandt. En faadan Beffrivelse, som den Pontoppidan giver af Gjenfødelfens Virkninger, kan kun findes hos voksne Menneffer, og vil man faa fvare: "ja men Spiren til denne Forandring lægges i Barnet ved Daaben", da vil vi fvare: "ja men faa maatte vi mærke Forffjel paa de Børn, som er døbte, og de, som ikke er døbte, og det gjør vi ikke".

De Ortodokse støtter i Almindelighed sin Opfatning af Gjenfødelsen, som hørende Daaben til, paa den Samtale med Nikodemus, vi netop har læst. Disse Ord, som er lagte Jesus i Munden: "uden at nogen bliver født af Land og Nand, kan han ikke indkomme i Guds Rige", overføres uden videre paa vor Barnedaab. Forlanger nu Teksten dette af os? Ikke i mindste Maade. Lad os forstaa Stillingen, lad os forstaa, til hvem og naar disse Ord er sagte. Der kommer til Jesus Nikodemus, en af Jødernes Lærde, som pukker paa sin Nedstamning fra Abraham som tilstrækkeligt Adgangskegn til Guds Rige. Jesus møder ham straks med, at denne Afstamning ikke var nok; ja i Grunden betød

intet, da alt var betinget af Ens in dre Liv; han maatte fødes ig jen eller fodes ovenfra, som det taufte rettere stulde oversættes. Dette Udtryk "fodes igjen" var et Udtryf brugt af Jøderne for at beffrive den Forandring, gjennem hvilten en Bedning git over til den jødifte Religion. Raar Bedningen havde lært at tjende, tilbede og elfte den ene fande Bud, blev han faa at fige et "unfodt" Mennefte. Ideer om en ny moralft Fødfel finder vi ellers vafaa i Diterland. 3 Sanftrit, Indernes albste Sprog, er Navnet paa en Brahmin "Dwija", det vil fige den "to Gange fødte". Jefus vil altsaa med fine Ord om Gjenfødelse fige Nitodemus, at hans Afstamning fra Abraham itke er not til at være Borger af Guds Rige, han maa gjennemgaa en radital Forandring, ligefaa radital, som naar en Hedning git over til Jødedommen. Han maa gjenfødes. Istedetfor at hænge fast ved Geremonier og kjødelig Ufstamning, maa han bringe sit Hjerte og fit Liv under Herredommet af Guds aandelige Love. Nikodemus ivarer ved at fritisere Udtryktet "fødes igjen", som han viser, blir latterligt, hvis det opfattes bogstaveligt. Jesus bryr sig ikke om denne flotte, taabelige Undgagelse af Sporgsmaalet, men betoner det samme Ord, han har brugt for, ved at lægge til "fodt paann af Band og Nand". Bed det første Ord Band sigter han til Johannesdaaben, som han derved billiger. De, som betjendte fine Synder og lovede at leve et nyt og bedre Liv, blev som Tegn paa dette døbte af Johannes i Jordan. Zesus vil derved sige til den ftolte, jødiste Lærde: trods din Ufstamning fra Abraham trænger du til Omvendelse, en Omvendelse til Mand fra Bogstav; du trænger en aaben Betjendelse af din gamle Feiltagelse, ertlæret offentlig ved at underlægge dig Johannes's Daab. Men en Overøsning med Land er itte not, det er bare et Symbol paa al Urenheds Uflæggelse. trænger ogsaa at fodes paann af Nand, at lægge bort din jodiste National= stolthed og det jødiste Formvæsen, og saa din Karakter omstøbt til at være fattig Nanden, barmhjertig, ren af Hjertet, fredsommelig, hungrende og tørstende efter Retfærdighed, og det kan du kun ved, at der kommer en ny Nand ind i dig, at du døbes af Broderkjærlighedens store Tanke, der lever, ikke for at være Jøde, men for at gjøre godt." Alt itte Jesus her drømmer om noget friftent Sakrament, der stal forbandle et Menneste ved en vis given Alt, tan sees af de følgende Ord, boor han udtaler fig videre om denne nve Fodfel. San sammenligner den med Binden, som tommer pludselig og gaar pludselig, men du ved itte, hvorfra den tommer, og hvor den gaar. "Saaledes er det og med hver den, som er født af Alanden". Et Mennestes nue foofel af Nand er itte bunden til nogen vis Tid eller noget vift Sted eller nogen vis Alt, men den fan tomme pludfelia fom en Bind og gaa ligesaa pludfelig. Di fødes paann, ifte en, men mange Gange under vort Liv hernede. Og Midlerne, hvormed Buds Hand foder os paann, er itte Band eller nogen bis Ernlleformel ved Daaben, men handelfer, fom indtræffer og rufter os op og forandrer vor Tæntemaade; Ord, Strifter, der pludjelig afdætter Sandheden, som tænder Funter i Sjælen; Følelser og Tanter, som vættes hos os, fort, alle smaa og store Maader, hvorpaa et Menneste vættes

til bevidst aandeligt Liv. Denne Samtale med Nikodemus støtter ikke paa nogen Maade en Opsatning af Daaben som et hemmelighedsfuldt Sakrament, hvori Guds Aand meddeles paa en løndomssuld, uimodstaaelig Maade.

Bi tan fødes paany paa mange Maader og ad mange Beie. Barneord tan gjøre det, faaledes fom i hiftorien om den Forbryder, fom ingen tunde magte, men fom pludselig blev blød om Sjertet og begyndte at græde, da et lidet Barn tysfede ham paa Rinden og faldte ham en god Mand, da han bar hende opfor Trappen. Der stal itte mere til end et lidet Ord fra en uftyldig Barnemund, fag tan Ens bele Bafen, Ens hele Liv forandres; der ftal itte mere end en Kjærlighedens Berørelfe, en fuldt tillidsfuld Kjærligheds Berørelfe, faa Maria Magdalena blev omftabt ved et Ord af omstabes man, fødes paany. Jefus og blev hans trofaste Efterfølgerfte. Spor et fligt entelt Ord tan falde ned i Siælen som en Funke, tænde 31d i et Dieblik, forandre Ens Læsen og Ens hele Liv! Bi fer det bedft under en jaataldt religios Lættelfe. Der er mange, som har gaaet til Kirken eller hørt paa en Taler for at gjøre Nar af bam, og fag er de blevne fangne. De er blevne grebne af en Mandens Magt, de ikke for har kjendt, de fer pludselig Afgrunden, ved hvilken de har staaet, Ligegnldighedens, Spottens Afgrund, og de gnfer forfærdede tilbage; de fer pludfelig Himlen aabne fig, og Evighedens uendelige Liv med fine Opgaver ligge udstrakte for sig, det som de saa sørgelig har forsømt. Deres Dine tindrer, deres Nand brænder, de er som fortumlede af Anger, af Fortvivlelse, af Haab, af npe Der er en Revolution, en Bælten op og ned paa deres hele Tænkning, paa deres hele Livssyn. De gaar ud af Kirken fødte paany. Og en faadan Bætkelfe er itte bunden til nogen Gett eller nogen bestemt Religion; ben er fælles for alle Setter og alle Religioner, fra Unitarismen og ned til Frelfesarmeen. Den Gang, Hans Rielfen Hauge tændte religiøft Liv hjemme i Norge ved fin Præditen, da blev felv bly, bundne, norfte Bondejenter og Bonde= toner saa grebne, at de stod op i Forsamlingen og fortyndte Ordet. Det samme er jo Tilfældet her med Frelsesarmeen. Jeg har felv staget og fet unge Biger paa 16-17 Nar træde frem midt paa Gaden i den raa Hop samlet der og forkunde Guds Ord efter deres bedfte Stign. Candelig, der ftal en ftærk Nandens Magt til at overvinde den naturlige Blyhed, Følelsen af Uvidenhed og Frygten for raa Spot, som disse velmenende Apostle udsætter sig for; men de maa gjøre det; de er drevne frem af en Magt stærkere end deres Vilje, af Man= dens Magt i deres Indre, de er blevne fødte paany, den Dag de felv blev grebne. 3 min Roman: "Bore Bedfteforældre" bar jeg ftildret en ung, flot Bondegut, Stein, som sammen med et Rompagni ligefindede gaar ben for at hore den Gjente præte, han i Brunden holdt af, men fom nu er bleven vatt af Bans Rielfen Hauge og berfor tommen under hans dybe Foragt. De har Lommerne fulde af Poteter for at bombardere bende, naar Stein giver Tegn. hun begunder at tale. Og fe — de brændende Dine, den hellige Aandens Glød over hendes Anfigt og hendes Ord, giør Stein ftum, ban bliver revet med, og ban tænter itse længer paa Poteterne i Lommen; han tænker bare paa at gjøre sig værdig til at tjene samme Sag som hun. Saa begynder han da, 20 Nar gammel, som han er, og skal lære at læse, og saa gaar han siden rundt og slæber paa Sækte med Hauges Skrifter, skjønt Salget af dem var forbudt. Den Usten var han bleven sødt paany.

Ja hvem har vel ikke prøvet en Gang i sit Liv idetmindste en Aandens Frelse paany. Naar man blir sandt og varmt sorelsket i et andet Menneske, da blir man sødt paany. Himlen synes En klarere, Naturen skjønnere, Livet en eneske Fryd; Ens Maal sorandres, gamle Planer slippes, Selvkjærligheden opbiændes, man lever for noget andet end sine gamle Vaner; man begynder at elske denne Gne. Man synes, ingen Ting skulde være for svært at gjøre, intet for svært at taale og lide, hvis man derved kunde vinde ham eller hende. Kammeraternes vilde Selskab og slotte Tale synes En med en Gang uudholdelig og uren, der er kommet som en hellig Lust omkring En gjennem Forelskelsen, man synes, urene Tanser og urent Selskab er en Besmittelse; i den Elskedes Nærhed maa der kun være rent. Saaledes søler den unge Mand og den unge Kvinde, som er sandt sorelsked , ikke dare grebne af en slygtig, sandselig Rus, men grebne af Rjærligheden som en Aandsmagt; han eller hun er derved blevne fødte paany.

Eller unge Mennester, som blir grebne af en Sag, de hidtil itse har tænkt paa videre, og som nu med engang vokser op for dem som Tidens vigtigste Sag, der netop kommer med Krav paa deres Medvirken, f. Eks. Pholdssagen, eller Socialismen eller Kvindens Ligeret eller Fredssagen. Livet har med en Gang taaet slig besynderlig Alvor og Bethdning, de forstaar ikke, at de selv saalænge kunde gaa omkring blinde, de forstaar ikke, at itke alle unge Mennesker ser det samme og slutter sig til denne Sag, og de beslutter at vie sig helt til denne ene Sag for dog at udrette noget godt paa Jorden. De søler Upostelens Glød over sig, og deres Hjærte brænder i dem, naar de taler om denne deres Pndlingssag. De er ved den blevne fødte paanh.

Derfor er bet, jeg tan spnge i Salmen:

"Jeg ser dig Gud i Barnesiets Glød, i Ungersvendens Kind saa varm og rød, naar han til Slag for Sandhed staar bered, jeg føler dig i Kvindens Kjærlighed."

Alt det, som vender op og ned paa vort Livssyn i et Ru, som blir den alt beherstende Magt i vort Liv i det godes Tjeneste, som gjennemspittrer alle vore aandelige Nerver, det er Midler til vor Gjensødelse. For Marthren er det hans religiøse Tro, sor Videnstadsmanden hans Videnstad, for dagligdags Mennesser deres Medlidenhed eller deres Kjærlighed, sort det er umuligt at opstille alle de Midler, som en sjærlig Gud bruger til var Gjensødelse. Enhver Leilighed, som møder op paa et Mennesses Livsvei til dets Forbedring og Helliggjørelse, er et Gjensødelsesmiddel sor ham eller hende. Tusinde vrager

det og fortafter det eller gaar tilfide for det; de ligger alt for dybt i Syndens Baner til at gidde reife fig; der maa Frelfesarmeens Paufer og Trompeter og vilde Strig til for at rufte dem op, eller Bodstalerens flammende Belvede. Men Buds Kjærlighed blir itte træt; beri bestaar netop haus Kjærlighed, at hans Tilbud til Mennestet om at redde det ud af dets Fornedrelse varer til evig Tid og er utrættelig i sin Opsindsomhed. Bi har Anledning til at gjenfødes hver Dag, og der gjenfødes nogen hver Dag, ligefom der fodes nogen hver Dag. Gjenfødelfens Midler ere itte bundne alene til Bibelens Blade eller Daabens og Nadverens Ceremonier, men fastes fom frugtbar Sæd udover Berden gjennem Tale, gjennem Strift, gjennem stille Kjærlighedegjerninger. 3a felv Fattig= dommen og Røden tan bruges fom Gjenfodelsesmidler af Bud, itte alene til den Fattiges Opdragelse i Taalmodighed, men til andre Mennefters Opdragelse og Gjenfødelse. Hvor mange, ifær af de rigere eller mere velstaaende, har itte gaaet fløbt forbi fine fattige Medmennefter, itte giddet fe ind i deres usle Tilværelse, fordi det medførte Ubehageligheder, men saa pludselig ved et Tilfælde er kommet Ansigt til Ansigt med Roden og Lidelsen, saa at de aldrig har glemt det, aldrig kan glemme det, men siden den Dag bar viet sit Liv til at lindre fine ulnktelige Brødres og Søstres Lod. De er blevne gjenfodte ved andres Fattig= dom oa Nød. Bi tan itte opregne de forstjellige Gjenfodelsens Raademidler, fordi de er mangfoldige og forftjellige for de forftjellige Mennefter, men vi vil tatte for alle, fom er gjenfødte; vi maa onfte for og felv, at vi var gjenfødte. Men en Fødsel fordrer en fortsat Bætst, og Gjenfodelsen blir ikke tilstrækkelig, førend Helliggjørelsen kommer til, for at tale dogmatist; det vil fige, vi maa itte lade det nyfødte Barn dø af Mangel paa Næring; vi maa pleie det og føde det ved Arbeide i Kjærlighed. Rjærlighedsgjerninger holder Evnerne i Siælen friste, holder det nyfødte Aandens Liv fraftigt, og vi stal lære, at vor størfte Lykke bestaar i at kunne giøre andre Mennesker godt. Lad og da ikte se paa Gjenfødelsen som noget troldomsagtigt Under, kupttet til visse Geremonier, men lad os fe med Jefus, at den er som en Bind, der suser over os, og vi ved itke, hvorfra den kommer; lad os itte dyrke det kjødelige i os, men det aandelige; thi "hvad som er født af Kjødet, er Kjød, og hvad som er født af Nanden, er Nand".

# Hvad forstod Jesus med himmeriges Rige?

(Sjette Søndag efter Trinitatis.)

Telft: Math. 13, 31-33; 44. 45.

Et Ubtryk, som altid kommer igjen i Jesu Taler, er Udtrykket: Himmeriges-Mige. Han optog det efter Johannes den Døber, som forkyndte, at "Himmeriges Mige var nær". I de Vers i Evangelierne, som fammensatter Jesu hele Virksomhed, siges der, at han prædikede "Migets Evangelium" (Math. 4, 23.). Han lærer os i Fadervor at bede: Komme dit Nige! Han taler om den Størske og den Mindske i Himmeriges Nige, han beder sine Apostle at forkynde, at "Himmeriges Nige er kommet nær" (Math. 10, 7); i sin Kritik over Johannes den Dober siger han, at den Mindske i Himmeriges Nige er større end han; han siger, at til hans Tisciple er det givet at forstaa Himmeriges Higes Hemmeligsheder (Math. 13. 11). I det trettende Kapitel af Mathæi Evangelium er en hel Række Lignelser om "Himmeriges Mige". Han siger, at Himmeriges Rige horer Børnene til (Math. 19, 21—24), han siger, at han er udsendt for at prædike Evangeliet om Guds Rige (Luk. 4, 43), at Toldere og Skjøger gaa sør Farisæerne ind i Guds Rige (Math. 21, 31).

Det maa faaledes være af Vigtighed for os at forstaa, hvad Jesus mente med dette Udtryk: "Himmeriges Rige." Udtrykket knytter sig til den allerede bestagende Forestilling i Jodefoltet, at Bud en Bang ftulde udsende en Mand, der ftulde blive Iødernes politifte Befrier, og som ftulde stifte et Rige paa Forden, hvor Iødefoltet, som Gude Udvalgte, stulde være det herstende, og hvor alle Bedninger efterhaanden flulde indlemmes i det. De, fom tænkte dybest og faa videst, saa i dette Rige tillige et Retsærdighedens Rige, hvor Fred ftulde herste, og støttede sig heri til de gamle Profeters deilige Udsagn, om at Løven og Lammet da flulde græsse tilhobe og Barnet lege ved Slangens bul. Mange fatte ogsaa den yderste Dom i Forbindelse med dette Rige, og Buds udsendte Messias flulde da være Dommeren i denne forfærdelig alvorlige Rettergang. Naar en hel Del Mennester derfor vil styde Himmeriges Rige over paa den an= den Side Graven, og paaftaa, at derved menes himmelens Salighed, faa er dette ganfte feilagtigt. Bel er det faa, at himmelens Salighed er Slutstenen af, er Toppunttet paa himmeriges Rige paa Jorden, at altsaa Foreningen af alle Guds Benner, alle falige Hander, hinfides er Fuldendelfen af den himmelfte Stat, af himmeriges Rige hernede paa Jorden. Men det maa ftaa fast, at hvad Johannes og Jesus mener, naar de fortynder, at himmeriges Rige er nær, er først og fremst et Rige paa denne Jord, en Stat indenfor Staterne, uafhængig, af al politift Styrelfe, en Stat, der havde fin egen Grundlov, en Stat, der ftulde være fom en Surdeig, der omfider gjennemfyrede hele Berden, faa at alle Stater og Folkeslag frivillig fluttede sig til den, antog dens Grund=

tov, og saaledes himmeriges Rige var blevet det herstende paa Jorden. Det er Loven i dette nye Guds Rige paa Jorden, hvoraf itse en Tøddel stal forgaa, førend den er fuldbyrdet; det er den høiere Lov, som Apostlerne paaberaaber sig ved at sige, at man bør adlyde Gud mere end Mennester, den Gang, de følte sig drevne til at overtræde den mennestelige Lov; det er den Friheds Lov, Jakob taler om, som de stal dømmes efter (Jak. 2, 12).

For at forstaa, hvorledes dette himmeriges Rige var bestaffent, hvad dets Grundtanker bar, og hvorledes det virkede, er det ikke alene nødvendigt, at vi underføger Jesu Ord om den Ting, men ogsaa underføger Menighedens hiftorie i den første Tid, da denne efter al Sandsynlighed søgte at danne sig efter Mesterens Forbillede og stræbte at virteliggiøre hans Monsterftat paa Jorden, føgte at blive virkelige Borgere af det Himmeriges Rige, som han talte om. Og da ifal vi ogiaa finde det interessante Fænomen, at det, som fremtaldte Forfølgel= ferne mod de Rriftne i de første Aarhundreder, det bar ikte faameget deres færffilte Tro - thi det var netop Romernes Princip at lade alle Folt i Fred med fin Tro, naar denne ifte nedbrød Statens Love, - men det, som fremtaldte For= følgelferne, bar netop denne himmeriges Riges Grundlov, fom ofte kom paa Rant med Statens politiste Love og indeholdt et Element, som var grundfarligt for den bestagende Lov og Orden, en Grundlov, som de triffne Menigheder var tro mod, indtil de folgte baade fig og fin Frihed og himmeriges Rige til Reifer Ronstantin den Store, blev en Statstirke iftedetfor en Frifirte og gjorde Reiferen til sin herre istedetfor Jesus Kriftus. Fra den Tid ophørte Forfølgelserne; men fra den Tid ophørte ogsaa den oprindelige Kriftendom, fra den Tid ophørte himmeriges Rige, saaledes som Jesus mente det. Kirken flut= tede sig til de Rige og Mægtige og bøiede sit stolte Hoved for de bestaaende Samfundslove, der ofte bar ftit imod himmeriges Riges Grundlov. Bi, fom derfor ønffer at søge tilbage til Jesu af Nasarets simple Principer og forstaa hans Mening fom Berdensreformator, vi har den Pligt paa os, at tomme efter, hvad denne himmeriges Riges Grundlov var, og saa spørge of selv, om den itte endnu er værd at tjæmpe for og gjennemføre paa Jorden.

Den første Lov for det nye Himmeriges Rige var da den, at den protlamerede alle sine Medlemmer som Brødre og Søstre. Den vilde ikke erkjende Kang= og Standsforskjel. Alle, selv de lavestskillede, var Mennesker, og som saadanne, paa lige Fod med de andre, hørende til samme Familie, og derfor derettigede til at nyde Familiekjærlighed og Bestyttelse. Slaven kom derved akturat paa samme Fod som Keiseren, begge var kun Mennesker sor Gud. Jesus havde selv forkyndt denne Universal=Lighed mellem alle Borgere af Himmeriges Rige, den Gangen hans Moder og Brødre vilde afbryde hans Tale og have sat paa ham, og han erklærede, at Blodsbaand slet ikke gav nogensomhelsk Forret, men at hele Mængden, som han pegte udover, Gamle, Unge, Mænd, Kvinder, Børn, Jøder, Hedninger — alle var hans Mødre og Brødre og Søstre, naar de kun gjorde Faderens Bilje, som var i Himmelen (Math. 12, 49.50).

Se denne Lære var ftrats ftatsfarlig; thi de gamle hedenfte Stater var grundlagte paa Slaveri. De faa, Ariftokraterne, ftulde nyde Livet; de mange, Masferne, ftulbe arbeide for dem med det nødvendige Grovarbeide. Slaveriet var faaledes gaaet ind i den almindelige Bevidsthed, som en nødvendig Statsinstitu= tion, at felv de ædleste Tæntere, som en Aristoteles, en Sokrates, en Blato. fuldkommen anerkjendte det. De taler med Foragt om Slaven, som om et andet Bærktøi, en Dts, en Rniv; de vilde itte anertjende ham fom Mennefte, der havde en Sjæl. 3 Platos ideale Stat, Republitten, er faaledes Slaveriet anertjendt. Saa tom denne Aristendommen og fortundte, at Slaven var ligegodt Menneste jom nogen anden, var en Broder og flulde behandles fom en faadan, var Guds elftede Barn ligefuldt fom hans Herre, forudsat at han gjorde Guds Vilje. Dette var en farlig Lære. Det kunde giøre Slaverne misfornsiede og opsætsige og foraarfage Revolution, og hvorledes stulde da det nødvendige Arbeide blive gjort, naar Slaverne sagde nei og forlangte at behandles som fri Mennester? Men 3 fan ogfaa forstaa, hvorledes disse Ord om alle Mennesters Lighed og Mennesteret maatte falde som en Forløsning paa disse arme, trællende Menne= ffers Sind, hvorledes flige Ord fom Jesu: "tommer hid til mig, alle I, som lide og er besværede, jeg vil give Eder Svile", maatte smelte og glæde deres hjerter. Derfor ftrømmede ogfaa en Mangde Slaver ind i Rirten, og ingen Kristen betragtede det som overensstemmende med fin Tro at holde Slaver, men forvandlede dem til fri Tjenere, der blev betragtede som Medlemmer af Familien.

Den næste Lov for Himmeriges Rige var den, at al privat Giendom paa en Maade maatte afskaffes. Den fulgte med Nødvendighed af Loven om alle Mennesters Lighed og Broderstab. Er jeg en sand Kristen, saa kan jeg ikke taale, at en Broder af min Kristenfamilie sulter eller lider — det figer fig felb, jeg maa dele med ham, hvis jeg har. Ut de Rriftne mente dette alvorligt, vifte fig i, at det første Udslag af fristent Menighedsliv var frivillig Kommunisme, at de bragte alt fit Bods til Apostlerne, og de uddelte det igjen til dem, som trængte. Da fenere, da denne Ordning paa Grund af Omstændighederne viste sig farlig og vanstelig, da betragtede hver Kriften fig tun som Bestyrer af sit Gods; bet tilhørte Bud, og han var blot fat til at vaage over det. Derfor fer vi, at naar= fomhelst en Menighed var i Bengenød, samledes der Gaver fra de andre Menig= heder for at hjælpe dem paafode; og ingen fristen Familie nægtede noget til en Trængende, hverken Benge, Mad eller Alær. Havde itte Jesus sagt: "giv den, fom beder dig, og vend dig itte fra den, som vil laane hos dig"? Man spurgte itte først efter al Verdens Attester eller forlangte en Underføgelse om Bedtom= mende var værdig eller ei. Den ene følte fig ansvarlig for og med den anden. Bvis de tjente Benge og blev rige, blev denne Rigdom holdt til det fælles Bedfte. Rirtens Bestyrelse funde raade over den til almennyttige Diemed. Den Rigdom, som Enkeltmand ophobede til sit eget private Forgodtbefindende, blev betragtet fom "Uretfærdighedens Mammon". "Moderne Reformatorer har fore= flaget at dele ud al Giendom eller begrændse den private Rovbegjærlighed. Jesus foreflog intet at dele ud, intet at begrændse, men at alle Ting skulde blive same lede, eiede og brugte sammen, eftersom hver havde behov, just som Sollys, Luft og det uendelige Hav. Ordet "fælles" var Nøglen til al hans Lære, den sociale, aandelige og politiske" (Arius, the Libyan). Terfor er ogsaa det Led kommet ind i den tredie Artikkel: "de Helliges Fællesskab".

Se ber bar strats en gjennemgribende Modsætning mellem det nue himmes riges Rige og den gamle Stat. 3 den gamle Stat ertjendtes privat Ret til Landeiendom, til Rang, til erhvervede Penge, og disse private Forrettigbeder befinttedes ved Politimagt og verdslige Straffe. Jesus ertlærede alle flige pris vate Rettigheder og alle Love, som vilde fremtvinge og bestytte dem, som de Striftkloges og Fariscernes Løgne. San erklærede, at Pengebegjærlighed er Roden til alt Ondt og aldeles uforeneligt med Borgerffabet i det nye himmeriges Rige. "Det er lettere for en Kamel at gaa gjennem Naaleviet end for en Rig at komme ind i himmeriges Rige." "Ingen kan tjene to herrer. 3 kan itte tiene Gud og Mammon" (Math. 6, 24). San raabte Be over de Rige. Dette tan ikke misforstages og ikke fortolkes bort ved nogen theologiske Krokveie. Millionær fan itte være en Kriften, en Rigmand fan itte være en Rriften, medmindre han betragter sit Gods bare som betroet Giendom og er villig at offre det uden Anur for Brødrenes Bedite — fe det er Jefu Lære, det er Loven i hans Simmeriges Rige - det, fom den første triftne Kirke virtelig føgte at prattifere. "Se hvor de elfte hverandre!" det var Bedningernes Aritit over de Ariftne. Ethvert andet System, ethvert System, som tillader privat Rovbegjærlighed at ribe til fig Land, Raamaterialier, Benge uden Grændfer, for at Privatmand tan ftalte og valte med det, fom han vil, er og blir utrifteligt, aldeles uforenes ligt med Himmeriges Riges Grundlov. Bi fer ogfaa, hvad det har frembragt. Baa Toppen en herstende Rlasse, enten et Rangs= og frødselsaristotrati eller et Bengearistokrati, fom nyder alle Samfundets Goder, og paa Bunden et under= trott og forflavet Folt, paa hvis trætte Stuldre alle Livets Byrder hviler. Mellem disse to Derligheder staar da som oftest et Præsteskab og en stagende ber, der allid er paa de herftende Rlasfers Side og imod Mangden, føgende at fremme og opretholde fine lovlige Rettigheder ved Banftraaler, Bon og Bajonetter, tre Ting, som altid har vift sig at være virksomme Baaben ligeoverfor en uvidende og overtroift Mængde. Ak, Zesu klartseende Nand, at du er vegen sag albeles bort fra hans Kirke; at den har folgt sig til de Mægtige og bleven Forræder mod fin egen hoje Opgave, hvori Mennestehedens Belfærd og Frelse laa indefluttet!Man prifer det nuværende Spftem under Ravnet "Lov og Orden". Af, man fer ikke, at denne Lov og Orden felv er Fa'r til alle Misforholdene, til de fleste Forbrydelser, fordi den er bygget paa Love, der frænker de menneftelig-guddommelige Rettigheder af Lighed og Broderftab, og faa siden . befintter disse sine opfundne, forbryderifte Love med Straffe og Politibestemmel= "Enhver Stit, Lov eller Overtro, fom vil forføge at give et af Børnene i Guds Rige Forret over de andre er et Bedrageri mod den fælles Mennefteligbed

og en Krænkelse af Kristi Lov. Thi "Himmeriges Rige" var organiseret paa Ba= sis af Fællesskab i Rettigheder og Giendom mellem alle dets Medlemmer, bort= tagende derved al Fristelse til Korræderi, Pengesvig og Bedrag, der etsisterer alene i Krast af de Lovbestemmelser, som forst skaber dem, siden strasser dem." (Arius, the Libyan.)

Jefu Rige bar i denne Berden, men itte a f denne Berden. Ru er Berdens= historien bleven en jørgelig Beretning om en aldrig ophørende Krig, mellem de Bemidlede om Forrang og Magt, mellem de Fattige om Etsistense, og Kirken, fom ftulde været Saltet, der ftulde holdt Berden frift ved at omforme dens Sp: ftem i Broderstabets Mand, glemte fin Mission og folgte fig til Fienden for Fred og gode Dage og fede Embeder. Besus havde fortyndt et glad Budfkab for de Fattige, men det Suftem, fom det friftne Samfund nu holder og beftytter, er fandelig intet glad Buoftab for Fattige. Jefu Grundlov lærte dem, at Ronger og Lorder og Adelsmænd og Millionærer og al Klasseforstjel mellem Mennester er funftig frembragte Stabninger gjennem opdigtede Love, der vedligeholdes ved ureffærdig Bold, men flet itte Forholde overensstemmende med Raturens Orden og Buds Bilje. Disse Love, som vil bestytte privat Ejendomsret til det, som ftulde være alles fælles Eiendom, som Jord, Luft, Lys, Raamaterialier, det er tun frustalliseret Egentsærlighed, der staber af sig Rovbegjærlighed efter Benge og Magt, staber den Mammonstilbedelse, som Jesus erklærede, bar aldeles uoverensstemmende med Himmeriges Riges Grundlov.

Den tredie Urtiftel i Himmeriges Riges Grundlov var den, at holde Fred. "Salige er de, som stifte Fred; thi de stal kaldes Guds Børn," sagde Jesus i Bjergtalen. Terfor nægtede de Kristne haardnakket at gjøre Krigstjeneske i de første Uarhundreder, og Kirkesaderen Crigenes stræver fælt med at vise, at de derfor kunde gjøre Keiseren lige stor Jjeneske, som om de gik i Krigen, nemlig bed sine Forbønner. Han kalder dem, "som forlanger af os, at vi skal bære Vaaben for Staten og slaa Folk ihjel," Fiender af vor Tro.

Krig stod for de første Kristne som aldeles usorenelig med Borgerstad i Himmeriges Rige, og med Rette; thi hvorledes kan det, at slaa ihjel, forsvares paa nogen Maade, enten saa dette Mord ster paa Kongers og Keiseres Besaling eller ei. "Den, som griber til Sværd, skal omtomme ved Sværd," sagde Jesus. Himmeriges Rige er Fredens og Tilgivelsens Rige. Det er bedre at lide Uret end at gjøre Uret. "Raar nogen slaar dig paa det ene Kind, saa vend det andet til," sagde Jesus. Derfor gik de Kristne, Borgerne af det nye Himmeriges Rige, villige i Døden for sin Tro og sed utrolige Pinsler for den, men de løstede itse Laaben til dens Forsvar. Se her var jo ogsaa et Punkt, hvor den nye Himmeriges Stat som i Strid med den bestaaende Ordning. Krig var jo legaliseret som den eneste mulige og besvemmeste Løsning paa Tvistemaal melsem Konger og Fyrster og Folt; man trængte Soldater, og der som disse Kristne og nægtede Krigstjeneste og udspredte Fordom mod Krig hos Foltemassen. En

faadan Aand kunde blive statsfarlig; thi hvis Masserne nægtede at lade sig ind= strive til Soldater, hvad saa? 3a jaa maatte jo Krig ophøre.

Dg det var itte blot dette. Men disse Borgere af himmeriges Rige vilde heller aldrig benytte fig af Statens Domftole. Processer blev betragtede fom en stammelig og en Kriften upærdig Ting. Det var en Plet paa en Kriftens Karafter at drage en Broder for Hedningernes Domftole. "Tør nogen af Eder, naar han haver Sag mod en anden, foge Dom hos de Uretfærdige og itte hos de Hellige?" siger Baulus. "Men Broder gaar i Rette med Broder, og det for de Bantro. Det er jo allerede en Feil hos Eder, at 3 have Sager mod hver= andre. Hvi lide 3 itte heller Uret? hvi lader 3 Eder itte heller besvige?" (1. Cor. 6, 1. 6. 7.) 3 Tilfælde af Tviftemaal havde de derfor fin egen Boldgift. Jefus havde felv givet Regler for denne, og vi Ander disse Regler i Mathei Evangelium 18, 15 fg.: "Men om din Broder innder imod dig, gat hen og irettefæt ham mellem dig og ham alene; hører han dig, da haver du vundet din Broder. Men hører han dig ifte, da tag endnu én eller to med dig, paa det at hele Sagen mag blive fast efter to eller tre Bidners Mund. Men horer han dem ikke, da skal han være for dig ligesom en Hedning og Tolder". Uttsaa først alle fredelige Midler, og naar dette itte vil nytte, lloftødelse af Samfundet; thi den, fom ikke vil lyde Samfundets Grundlov, han har jo felv derved erklæret, at han itte ønster længer at være med der.

Tilgivelfen & Lov hører med til Grundloven i himmeriges Rige. Villig lide Fornærmelfer, aldrig gjengjælde Fornærmelfer. Er du bied baa din Broder uden Styld, er du uværdig til Himmeriges Rige. "Derfor, naar du offrer din Gave paa Alteret, og tommer der ihug, at din Broder har noge imod dig, faa lad din Gave blive der for Alteret, og gat hen og forlig dig først med din Broder, og kom da og offre din Gave" (Math. 5, 23. 24.). "Spor ofte ftal jeg forlade min Broder, som synder imod mig? indtil syn Gange?" Jesus Jagde til ham: "jeg figer dig, ikke indtil for Gange, men indtil halvfjerdfindetope Gange inv Gange" (Math. 18, 21. 22.). Og Tilgivelfens Lov blev ffjærpet til det yderste, naar Jesus bad fine Benner om at elfte fine Fiender, velfigne dem, fom dem forbandte, gjøre dem godt, fom dem hadede, og bede for dem, fom gjorde dem Stade og forfulgte dem. (Math. 5, 44.) Refus fremhevede netob fom Modfætning mellem fin Stat. himmeriges Rige, og den gamle Stat, at i den sidste brugte Folkenes Regenter at berfte, og de Store at bruge Mundiahed; men i hans Stat flulde den, fom vilde være den ftorfte, være alles Tjener (Math. 20, 25 fg.). Altfaa Fred, Forfonlighed, Tilgivelfe, ingen Procesfer, ingen Rrig, men tun Kappeftrid om, hvem der tan bedft være alles Tjener — det er Nanden i det nye himmeriges Rige. Synes 3, det pasfer funderlig paa de Riger, fom talder fig triftne Stater nu, fom holder stagende Sære paa mange Tufinder, fom myrder og lemlæfter Millioner af Medbrødre hvert Nar i grufomme Krige, som tappes om, hvem som tan opfinde de mest diavelfte Torpedoer og Selvedesmaftiner, fom holder Processer om hver eneite Smaating, som kommer op Mand og Mand imellem, og som har Fængsler og Straffebestemmelser for hver syndende Medbroder istedetsor Tilgivelse og mild Irettesættelse. At nei — Himmeriges Rige er forsvundet fra Jorden, det solgte sin Førstesødselsret for en Ret Lindser, da det villig lagde sit Hoved under Staten og antog dens Hedningelove istedetsor Jesu Lov.

I Himmeriges Rige var endvidere Kvinden holdt i Agt og Ere. Hun ftulde itte længer betragtes som et Stykke Løsore, der hørte Manden til, og som kunde byttes og sælges. Hun var en Søster med samme Rettigheder, Pligter og Ansvar som Manden. Ægtesfabet blev erklæret helligt.

Jeg har i min Tale i Dag lagt Lægten paa de Love i det nye himmeriges Rige, som stillede det i Modsætning til den bestaaende Stat, og som gjorde det farligt for denne. Ut der i dette himmeriges Rige ogsaa prædikedes den enkeltes Fuldkommengjørelse, siger sig selv. Riget dar grundlagt paa en personlig hensgivelse til Gud for den Enkelte, med det Maal for Die at gjøre Faderens Vilje. Her spurgtes itte om Togmatik, om et særskilt Troessspstem, om Bønner og Geremonier og stedsortrædende Offer som Vei til Salighed, men kun om den ene Ting "at gjøre Faderens Bilje".

"Itte Enhver, som siger til mig Herre! Herre! ffal indgaa i himmeriges Rige, men den, fom gjør min Faders Vilje, fom er i himlene" (Math. 7, 21), og "uden at Eders Retfærdighed blir ftørre end de Farifæeres og Striftkloges tomme 3 ingenlunde ind i himmeriges Rige" (Math. 5, 20). For at vife, hvor pderlig han foragtede Ceremonierne og Offringerne som Beien til Salighed, ftillede han et Barn midt imellem dem og fagde: "uden 3 ombende Eder og blive fom Børn, komme 3 ingenlunde ind i himmeriges Rige. Derfor, hvo som fornedrer fig felv fom dette Barn, ban er den ftørfte i himmeriges Rige. Da hvo, fom annammer et faadant Barn i mit Navn, annammer mig" (Math. 18, 3-5). Det at tjene Bud ved at tjene andre i felvopoffrende Kjærlighed, det er Loven for hvert entelt Medlem i himmeriges Rige, det at være tillidsfuld, elstende, glad, frimodig som et Barn og stille sig felv i et fuldkomment Afhan= gighedsforhold til Gud, hvile med fuld Tillid i hans Arme fom et Barn hos fin Kader, det er Guds Riges Hemmelighed for den enkelte. Men netop fordi Himmeriges Rige bestaar af Samlingen af alle dem, som har valgt Bud til sin Ronge, mag ogsag Borgerne af dette Buds Rige føle sig først og fremst forplig= tede til at lyde Guds Love, og disse var det, Jesus fortyndte, ved at erklære alle Mennester for Brodre, der var styldige at holde Fred med hverandre og elste hverandre, ved at afskaffe privat (sjendom, saaledes at hver Kristen betragtede sit bare som betroet Gods, ved at opponere mod Krig og Processer og Kvindens Nedwerdigelfe. Den nie Kriftendom var itte noget unt Troessystem, den var meget mere et unt Liv, der vilde føge at gjennemføre Broderstabet pag Jorden, pa i Broderstabets Nabn maatte protestere mod meget af det bestagende. Den par et not Lib, der vilde virke som en Surdeig, og omfider omforme de gamle Stater i Lighed med Buds Stat gjennem en fredelig focial Revolution. "Buds Rige bestaar ikse i Ord, men i Kraft," siger Paulus (1. Cor. 4, 20). Ingen fornustig Mand tvivler paa, at hvis den Aand virkelig var gjennemgaaende, at hvert Menneske betragtede det andet som sin Broder, og følgelig hjalp ham til Arbeide, til Brød, til Familiehngge, hvis han kunde, at Krig og Brocesser var betragtede som syndige og utilladelige, saa vilde Verden være lykkeligere end den nu er. Men Grunden til, at de Fleste istedetsor at arbeide for at en saadan Tilstand kan komme, bare ryster paa Hovedet og siger: "a, det er umuligt!" det er den, at deres Selvkjærlighed gjør Oprør mod denne Jesu Tanke, at de nødig vil frivislig give op Forrettigheder og Giendom og Penge. Himmeriges Rige er det glade Evangelium for de Fattige, det indeslutter en social Gjensødelse, hvorved Fattigdom afskasse, og det begynder fra Bunden af, ikse fra Toppen. Det begynder med at nægte den afgudiske Tro, at privat Giendom og private Rettigheder er hellige og ukrænkelige; det kalder tvertimod alle Forrettigheder ugudelige. Jesus sætter op Frihed som bedre end Rigdom, Lighed bedre end Rangsforsstjel, Broderskab bedre end Magt.

Et saadant Broderstab er værdt at arbeide for, deri ligger den Dag i Dag Berdens Frelse fra alle de Byrder og Ulykter, den nu har bragt over fig felv. Derfor har Jesus ret i at sige, at dette Himmeriges Rige er en Stat, som et Menneste fandt i en Uger, og git af Glæde derover hen og solgte alt det han havde og kjøbte den Uger, at det er en Berle, for hvilken man bør fælge alt andet man har (Math. 13, 44. 45.). Lad of arbeide for det. Dets Program ftaar lige frifft og klart i Dag fom den første Dag; og det er som man nu begynder at faa Dinene op for, at deri ligger den rette Socialøkonomi og Løsningen af alle Arbeiderforviklinger. Og begynder vi først for Alvor at ville sætte dette Rige ind i Berden, vil Jefu Kirke igjen føge at blive alles Tjener istedetfor alles Berre, da ftal det vife fig, at dette himmeriges Rige er fom et Senneps= forn, der begynder bare fom en liden Spire, men fnart ftal blive til et Tra. boor himmelens Fugle vil bygge deres Rede, eller fom en liden Surdeig, ber fnart ftal gjennemigre den hele Deig (Math. 13, 31-33). Lad of blot forftag. at himmeriges Rige itte er et Dogmerige, men et Livfens Rige, et jordift Rige grundet paa fin egen fociale, religiøfe og politifte Ttonomi. Bil bære den Tid, da det har feiret, da Krig og Slaveri, bisse to Ting, som har forbandet hvert enefte Folkeslag, er afftaffede, da de falfte og grufomme Forftjelligheder mellem Rig og Fattig, Store og Smaa, fom nu opretholdes ved tilfældig Fødfel, Formue og Mang kan blive fjernede, og alle have Adgang til famme Dannelfe. da Wgteffabet, Kvindeligheden, Moderligheden fan blive anset som helligt, saa at Mennefter itte mere kan nedværdige den, uden at nedværdige fig felv. - Sa hil være den Tid, og gjør os saa villige og ivrige, o Gud vor Fader, at arbeide paa dette dit Himmeriges Rige paa Jorden.

#### Guds Rige er inden i Eder.

(Syvende Søndag efter Trinitatis.)

Tetft: Qut. 17, 20. 21.

Bi talte forrige Søndag om det mærkelige Udtryk af Jesus: "Himmeriges Rige", der dannede Midtpunktet baade af hans og Johannes den Døbers Videnesbyrd. Vi saa, at Jesus dermed først og fremst mente et Rige her paa Joreden, med sine Regler og sin Grundsov, et frivilligt Brodersamfund af Mennesker fra alle Lande og Racer, der vilde leve som Brødre og Søstre, følgelig dele med hverandre af sine Eiendomme, udelukte Processer og Arig fra sin Midte og lade Retsærdighed og Kjærlighed raade. Vi saa ogsaa, hvorledes et saadant Riges Grundsov maatte blive statsfarlig for de gamle Samfund, der var grundsagte paa Slaveri og følgelig paa Enkeltes Forrettigheder —, Samfund, hvor Arige og Processer hørte til Dagens Orden, og Avinden var tilsidesat som et underordnet Væsen. Derfor var det ogsaa, at den unge Aristendom led Forsølgelse, ikke saameget paa Grund af sine særegne Troessætninger, og at den bestod sig seierrig i Forsølgelsen, indtil den solgte sig og Himmeriges Riges Grundsov for Fred og Magt og gode Embeder og blev en Statstirke, Indig de herskende boregerlige Love, der ofte var stit imod Jesu Lære.

Jdag stal vi nærmest tage for os det mærkelige Ord af Jesus: "Guds Rige er inden i Eder", et Ord, der var en Kamperklæring til den bestaa= ende Ortodoksi.

Udtrottet "Himmeriges Rige" var itte originalt opfundet af Jefus. var almindelig tjendt paa Jesu Tid; men Jesu Anvendelse af dette Udtryk var original og bragte ham i Ramp med hele ben bestagende religiøse Tankegang. Jøderne havde tre Fortolkninger af dette Udtryk, 1) den Levitifke, fom mente, at himmeriges Rige eller den messianfte Tid ftulde komme, naar Jødedommen bande erobret hele Verden, og alle Folk iagttog de Ceremonier, Love og moralfte Forstrifter, som var givne i Mose Lov. 2) Den politifte, som mente, at him= meriges Rige eller den messianfte Tid ftulde fomme gjennem en Revolution, der ffulde tuldkafte det romerfte herredømme og ophøie Jerufalem til Berdens ho= peditad, og 3) den aftetifte eller munteagtige, som mente, at "Himmeriges Rige" eller det messianste Rige vilde tomme, naar Jøderne gjorde Bod, frafagde fia fine Rigdomme, valgte frivillig Fattigdom --, levede tilbagetruftet fra Berden og derved vifte Menneffene Beien til Bud. Den første Betragtning var represen= teret af Presteskabet i Jødeland, den anden mere af den store Masse, den tredie af det esfenfte Broderftab, hvortil Johannes den Døber hørte. Alle disfe Betragtningsmaader havde det tilfælles, at de fremstillede "Himmeriges Rige" fom noget pore, man fulde vente paa, og fom derfor laa udenfor Mennestenes Ræffevidde at naa, men fordrede en Guds Indgriben, der flulde fende Befrieren Messias, naar Forberedelfen var gjort, og Tidens Fylde tommen; alle lagde de

mere eller mindre Bægt paa Ceremonier og pore Foranstaltninger, alle vedlige= holdt de den nationale Stolthed og nægtede Mennestenes Lighed ved at kræve en

Særstilling for Jsrael\*).

Jesus optog nu dette nationale Ubtryk: "Himmeriges Rige", og satte fig berved i Sammenhang med fin Tids Forventninger. Men han gav dette Ud= tryt en vidt forstjellig Betydning. Til dem, fom tom og vilde gjøre ham til Ronge, fordi de i ham faa den politifte Befrier, der ftulde føre dem an mod Romerne, fagde han: "giver Reiseren bet, fom Reiserens er" (Math. 22, 21); "mit Rige er ikke af denne Berden" (Joh. 18, 36). Han brød ned Jødernes Na= tionalftolthed ved at erklære for hver den, fom gjorde Faderens Bilje, for fin Brober og Søfter og Moder (Math. 12, 49.) San gjorde den foragtede Samaritaner til helten i Barmhjertighedens beilige Parabel, og erklærede høvedsman= dens og Rangnæerkvindens Tro ftørre end nogens i Israel. Sans Drøm var et almindeligt Broderstab, hvor Menneste elstede Menneste fom Broder, nafhængig af Nationalitetsgrænser. Til dem, som mente, at dette udvortes Mes= fiagrige, de ventede, ftulde komme med Bomp og Pragt, figer han: "Buds Rige kommer ikke med udvortes Herlighed" (Luk. 17, 20). Jesus var af de fagte= trædende i Samfundet. Han hadede Braft og Bram og Stryt og ydre Vigtig= hed. Deraf hans strænge Sprog mod Farifæerne, bvis Svaghed dette var. San lopprifte de pompge, de fredsommelige, de som vilde bære alles Tiener. San taler om hvers Pligter, men aldrig om nogens Forrettigheder. San vil forandre fine Landsmænds Sjerter, men itte deres nore politifte Stilling. San faa, at Berdens Gjenfødelse maa udgaa fra hver entelts Gjenfødelse og Fuld= kommengjørelse.

Mod den astetiste Livsbetragtning og den Tro, at Himmeriges Rige skulde naaes ved Munkeliv, satte Jesus sin egen sunde Menneskelevemaade. Han blandede sig mellem Mængden og levede naturligt som dem. Han forargede endog i den Grad Munkepartiet, at de kaldte ham en "Fraadser" og en "Lindrikker". Han talte ikke om nogen Korssæskeskes af Kjødet, men om, at Aanden i os skal beherske Kjødets Lyst. Han raadede ikke Mennesker til at trække sig tilbage fra Berden, men at leve rent i denne Berden. Han erklærede den mindste i Himmeriges Rige skørre end Johannes den Døber; det vil sige, at enhver, som forskod hans Lære, at den indre Fuldkommenhed gjør En til Borger af Guds Rige, ikke de hdre Bodsøvelser, var naaet videre end Johannes.

Med det levitiske eller Prestepartiet var Jesus enig i en Ting, nemlig at Himmeriges Rige maatte være et Rige af Retsærdighed; men hvori denne Retsærdighed skulde bestaa, og hvorledes den skulde skabes — se deri var de uenige. Begge sagde, at Nenhed af Hiertet var væsentligt; men Farisæerne sagde, at man kunde erhverve denne ved hdre Lydighed mod en Lovbog; Jesus sagde, at man kunde erhverve den ved en frivillig Kjærlighed. Begge Pars

<sup>\*)</sup> Crooker: Jesus bragt tilbage.

ier talte om Tilgivelse, Barmhjertighed, Medlidenhed, Omhed, men Farisæerne mente, at man opnaaede disse Egenstaber ved at lyde Moselov, men Jefus lærte, at de kun kunde erhverves ved en guddommelig Opdragelse og Botft af Ens indre Liv. Farifæerne appellerede til Lovens Bogftav, Jefus til hver Entelts Samvittighed. Farisæerne paastod, at Bedningen maatte blive Jode for at tomme ind i himmeriges Rige, Jefus derimod, at Bedningen funde komme ind, fordi han var Menneste. Farisæerne lærte, at himme= riges Rige maatte ventes paa, og at Ipdefolket som et samlet Hele skulde gaa ind i det. Jesus lærte, at himmeriges Rige er her allerede, da det er inden i os, og at det altsaa fan naaes af hvert Menneste. I denne sidste Tanke ligger netop Jefu uhpre Fremftridt foran fine Landsmænd, og hans Rampftilling ligeoverfor dem. Jarael blev affat, tan man fige, i fin Stilling fom Guds Udvalgte. Det Univar, som efter Jødeopfatningen hvilte paa Israel som Folk, gjorde Jesus gjældende ligeoverfor hvert Menneste, saa at hvert Menneste skulde fole i fin Samvittighed, at det stod Anfigt til Ansigt med Gud; den messianste Berlighed, som Jøderne forventede som en Sort Nationalbelønning, gav Jesus bort til hele Menneiteheden som en Stat, hvert Menneste kunde eie, hvis det bare vilde felv; det Buds Forfyn, fom hidtil efter Sødernes Tro harde været rettet bare paa Abrahams tigdelige Efterkommere, rettede Jesus nu paa hver eneste Siæl i Verden, som frit turde omfavne Gud som sin gader. Svert Mennefte fit Nøglen til himmeriges Rige i fin haand.

Bed dette Ord: "Himmeriges Rige er inden i Eder", revolutionærede Jesus fin Tids "Saliggiørelsens Orden". Et Menneste stiger itte til Himmels, fordi han er født Jode, men fordi han bælger at stige til himmels. himmeriges Rige beginnder inde i vort eget Gelv, fra det guddommelige, som Livsens Fader har indplantet der. Det udvitles ved at lade denne guddommelige Gnift udvitles til en Flamme, der kan begeistre og varme dig, og styrke dig til at lade Nan= den beherfte Kipdet, Fornuften styre dine dyrifte Drifter, den hellige Længsel til det store og evige hjælpe dig til itte at hænge dit Hjerte ved det smaa og lave. himmeriges Rige er altsaa itte nogen bestaaende Korporation, som man tan blive Medlem af ved visse hemmelige Tegn og Ceremonier, men en Sjæleeien= dom for of alle, fom, hvis vi benytter den og udvitler den, berettiger of til Borgerifab fom Buds Born. Derfor figer Jefus: "himmeriges Rige tommer itte ved at sige: se her eller se der". Det er ingen politist Organisation altsaa; thi himmeriges Rige er inden i Eber. Organisationen fremkommer førft bed en frivillig Sammenflutning af alle bem, ber er enige i efter Jefu Principer at arbeide ud fin egen Saliggiørelfe. Dg Maaden, hvorpaa bi udvikler benne guddommelige Gave i os, figer da Jefus, er ved at være fattige i Nanden: "Salige er de Fattige i Nanden; thi himmeriges Rige er beres"; ved at være barnslige: "lad smaa Børn tomme til mig; thi Himmeriges Rige hører saa= danne til", ved Riærlighed udstratt endog til vore Fiender: "elfter Eders Fiender, velfigner dem, fom Eder forbande, giører dem godt, fom Eder hade, og

beder for dem, fom giøre Eder Stade og forfølger Eder; at 3 maa blive Eders Faders Born, fom er i Simlene", ved Selvopofrelfe: "hver den, fom vil komme til mig, lad ham fornægte fig felb, tage fit Kors og følge mig", "ben, fom vil være ftor iblandt Eder, være alles Tjener". Dg for end stærkere at advare of for fom Farifæerne at lægge Bægt paa Ceremonier og pore Former, fagde han: "Det, fom gaar ud af Munden, tommer ud af Hjertet, og det gjør Menneftet urent. Thi af Hjertet udkomme onde Tanter, Mord, Bor, Stjør= levnet, Typerier, falfte Bidnesbyrd, Bespottelser. Disse er de Ting, som ajør Mennestet urent, men at abe med utoede hander giør itte Mennestet urent. (Math. 15, 20.) "Be Eder, I Striftkloge og Farisæere, I Dienskalte, at I betaler Tiende af Mynte og Dild og Kummen, men efterlader de Ting i Loven, fom er fværere, nemlig Ret og Barmhjertighed og Tro; bisfe Ting burde man giøre, og berfor itte forfømme de andre". (Math. 23, 23.) Guds Rige byg= ges ved dette op større og større fra den Grundvold, som Bud selv har lagt i Mennesket ved at skabe det som sit Barn, og Mennesket selv er det, som bygger efter sin egen Vilje. Alle de Mennefter derfor, fom er rene af Sjertet, ømme, felvopofrende, kjærlige, som arbeider pag sin egen Fuldkommengjørelse ved at arbeide pag Menneskehedens, de hører til dette Guds Rige uanset Race, Nationalitet og Troessamfund.

Bed dette Ord: "Guds Rige er inden i Eder", nægter Jesus Mennestets totale Fordærvelse, dette Dogme, som har været Theologernes Andlingsdogme, hvorpaa de har reift hele fin Bygning om den stedfortrædende Forsoning. Jesus giør ingen Undtagelse; hvert Menneste bar Guds Rige inden i fig, det vil fige Spiren til det; Evnen til at udvitle sig til at blive et sandt Guds Barn. Denne Evne ftal ikke indpodes i det hverken ved Daab eller nogen anden Gjenfødelfes= akt; det er der fra Fødselen af, og Jesus kan ikke engang tjene Calvin og Pres= byterianerne i at sende udøbte Børn til et evigt Helvede, heller iffe i at antage, at vi alle er under Guds Forbandelse paa Grund af Adams berømte Weble. Alligevel taler Jesus om Omvendelse eller Anger som det forste Stridt af por Udvikling til at blive Guds Riges Borgere. Thi dette vort medfødte Kald og Evne til at være Guds Barn, det lægger et Ansvar paa os, det lægger Jesu Ideals Maal paa os, og prøvet foran dette Maal vil vi alle føle, hvor vi kom= mer til fort, hvor vi trænger til at arbeide paa os felv for at naa det. Angeren over vor Ufuldkommenhed og vore hyppige Fald vil være en Spore til at drive os frem til stadigt Arbeide paa at blive rene af Hjertet, barmhjertige, kjærlige og felvopofrende. En fand Jefu Efterfolger, en fand Borger af Guds Rige, vil altid føle Synd som noget forfærdeligt, fordi det stiller En fra Gud, og den nopnagede Renhed som en stadig drivende Længsel fremover. Derfor fordrede Jefus, at hvert Mennefte maatte omvende fig fra fin Synd og ftige bøiere op til at kunne herste over den ved Aandens Magt. "Om 3 ikke omvende Eder, skal 3 alle ligervis omkomme", er lagt ham i Munden i Lukasevangeliet - en almindelig Lov, der erklærer, at det Menneste, der gi'er sig hen i Synd, myrder

fig felb. Og benne Lov giælber iffe, som Theologerne paaftaa, alene paa benne Side Graven, men ligefaavist paa bin, hvor Aanden blot fortsætter sit Lib under andre Betingelfer. Begyndende med Anger og Ombendelfe, vokfende op til Rjærlighed og endende i Renhed, se det er Loven for Guds Riges Bætst i hver enfelt Mennestefiæl. Simmeriges Rige er Mennestets Juldtommengjørelse som Aland. Bud er Menneftets fom hele Universets elftende Fader; fra ham, Alaan= den, ftrømmer Kjærlighed ud over Berden. Mennestet er hans Barn, og Men= neffets Kjærlighed straaler tilbage til Gud og danner Foreningsbaandet mellem Dette er i Morthed Summen af Zefu Lære om Forholdet mellem Gud og Menneste. Dette, at hvert Menneste, paa Grund af, at Guds Rige er inden i ham, har umiddelbar Adgang til Gud, gjør det, som allerede for bemærket, en= gang for alle af med alle Midlere og alle Midlerforanstaltninger, faadanne fom Troen paa Jesu Person eller paa Jesu Offerblod som Adgang til Guds Rige. Det er Paulus, fom aldeles i Strid med Jefu Principper, forfægtede denne Untagelse, og Theologerne har bygget paa Paulus, ikke paa Jesus. lærte, at alle Menneftesjæle hører Gud til paa Grund af deres medfødte Barne= ret, og det vil atter fige alle Mennefters Lighed for Gud. San indlod fig iffe paa theologiste Spidefindigheder og Grublerier. San tog Tingen praktiff. San faa gode Mennester og han faa flette Mennester; men ingen faa gode, at de ikte kunde blive bedre, og ingen faa flette, at der ikke længer var Haab for Ban saa paa de store Enndere som moralft Snge, der havde tilladt det tjødelige at vinde Bugt med det aandelige i fin Natur, men fom felv i fin Red= værdigelse havde beholdt Evnen til aandelig Lækst. I sit rørende Forhold til Tolderne og Stjøgerne fer vi indelig dette Haab hos Jesus komme frem, og hvorledes han med fin Omhed ligesom leder op og knytter fig til det flumrende gode hos disse fine faldne Mennestebrødre og Søftre. San var som en kundig Læge, der altid binder fine Experimenter til den Livsfraft, som endnu er hos Batienten, og føger at reise og ftyrke denne, sag Legemet ved sin egen Kraft kan jage Spgdommen ud. San lagde itte Cfjul paa den menneftelige Naturs mange Vildfarelfer, men han lagde heller itte Stjul paa den menneftelige Na= turs guddommelige Hertomst og udøbelige Mulighed til at naa et guddommes ligt Liv gjennem en uendelig Udviklingsproces.

Hennester lever i Synd, og dog har de Evner til Hellighed. Lad dem derfor vende sig bort fra sine Synder ved at dyrke og udvikle det guddommelige i sig, der aldrig kan dræbes. Det var dette, han nedlagde i den udødelige Parabel om den forlorne Søn. Intet Offerlam eller Blod af Stude og Bæddere er nødvendige, saaledes som Jødedommen forestrev, heller ikke noget Blod af Jesus eller nogen anden Mand, saaledes som den kristne Ortodossi forestriver, — nei, hvad der fordres, er at reise den guddommelige Mulighed i Mennestet til Virksomhed og energist Arbejde, saa Guds Rige inden i os kan vokse. Mennesstet er Guds Barn, og dets Pligt er at leve som et Guds Barn. Og du lever

fom et Guds Barn, ifte ved at tro paa noget Dogme om stedfortrædende Forso= ning, ifte ved at adlyde visfe Geremonier, itte ved at leve fom Johannes ben Døber og Esfenerne ude i Orfenen, men ved at elfte din Ræfte fom dig felv. Om En er fug, faa plei ham, om En er bedrøvet, faa troft ham, om En er fyndefuld, faa stød ham itte bæt; bæt i dem beres haab og beres guddommelige Evne, og du bygger op Guds Rige i dem. Det var Frelfens Bei for Jefus, det burde være den for og. Hvor uendelig simpelt, og dog hvor uendelig ophøiet er itte dette Evangelium. Det gjør hvert Mennefte til fin egen Berre, faa at Indtrædelsen i Guds Rige beror glene paa En felv. Man behøver itte at vente paa nogen politist Revolution eller nogen Messias's Komme, eller paa Brefters eller Leviters Regler og Autoritet. Menneftet er fin egen Frelfer, og Jefus og alle hans brave Følgesvende er tun Frelsere i den Betydning, at de har fortyndt Evangeliet om Menneftets Guddommelighed, Lovene for Guds Riget, vift Beien og felb gaget denne Bei. De lofte Menneffeheden ud af alle Lænker, fom Na= tionalstolthed og Presteherredømme havde lagt paa den. Man gaar her og figer, at vi gjør Beien let til Himmerige. Men hvad er letteft, at tro paa, at en anden har tvittet for alle mine Spnder, at gaa i Rirte, i Ekriftestolen eller til Alters og faa Syndernes Forladelse, saaledes som de Ortodotse lærer, eller at fige, at du maa lide for og udsone dine Synder felv, at du maa bygge op din egen Frelse felv, moisommeligt, Skridt for Skridt, ved at bugge op Guds Rige, fom er inden i Eder. Jeg tonker den sidste Bei, Jesu Bei, er ulige vanfteligere og alvorligere. Den ene opfordrer til Elovhed og Ligeanldighed og Ansvars= løshed, den anden til Aarvaagenhed, Arbeide og Selvansvar.

Hvor de ortodotse Troesbetjendelser dog har fortvatlet og vendt op og ned paa Jesu Lære! Istedetsor Jesu prattiste, letsattelige Leveregler har de stabt et flotet Syftem af felvmodfigende, theologiste Dogmer. Beine ftildrede Gud fom den varmende Rjærlighed, der lever inde i os og er over hele Verden; Troesbe= tjendelferne ftildrer ham som en mægtig herre, der er vred og forlanger Forso= ning. Jefus tog sit Udgangspunkt i Mennestets guddommelige Mulighed; Troesbetjendelferne begunder med Mennestets totale Fordærvelse. Zesus appel= lerer til Mennestets Samvittighed for at begeistre det til at lægge tilfide Syn= dens Ctam; Troesbetjendelferne maler ud et evigt Belvede for at ftræmme Folf til at tro. Jesus lagde Bagten paa Anger som det, Gud kravede som det første Stridt af Mennestet for at nærme fig Bud, naar det har gaget vild; Troegbekjendelferne lægger Vægten paa stedfortrædende Forsoning: Zesus kalder falige dem, jom gjør Buds Bilje; Trosbetjendelferne talder dem falige, fom tror faa og faa. Jefus ffildrede Frelfens Bei fom en Sjælens Bætft paa Brund af den Kraft, som er os medfødt, fordi Guds Rige er inden i os; Troesbefjendels ferne fordrer en mirakulos Gjenfødelse, en Omskiftning af vor Natur gjennem Sakramenter. Jesus fatte Godhed overft, Troesbetjendelferne fin Lære. Jefus larte, at en høiere Retfærdighed end Farisærnes og de Striftkloges er nødvendig, den nemlig, fom fpringer fra Kjærlighed og bestaar i Fuldtommen= gjørelse af den mennestelige Natur; Troesbekjendelserne lære, at Mennestets Syndighed dæktes ved Jesu indpodede Retsærdighed. Jesu Evangelium var fuldt af Parabler, der viste Guds Kjærlighed til Mennestene og disses Pligter mod sin Næste; Troesbekjendelsernes Evangelium taler kun om Naadevalg og Daab og Retsærdiggjørelse og evigt Helvede\*).

Lad os lægge tilside disse den gamle Verdens tomme Spekulationer og gribe Zesu friske Evangelium om Guds Riget, som er inden i os, det evig glade Budskab, som tænder Haab selv for den mest forskudte, og reiser vor Værdighed og vort Ansvar. Lad os ikke mere male paa, at vi er totalt fordærvede og insenting kan gjøre af os selv; det er et Evangelium sor sløve, dorske Sjæle.

### Bor en Prest være nogetilags Sjælesørger?

(Ottende Søndag efter Trinitatis.)

(Tefft: Math. 20, 24-28.)

Det er jo meget almindeligt, mellem of Standinaver i alle Fald, at høre Preften omtalt fom den og den Menigheds Siæleførger. Prefterne felb har vedkjendt sig og antaget den Tittel. De taler om, at der er saa og saa mange Sjæle i den Menighed - uagtet det fandere burde hedde, at der er faa og faa mange Aroppe — og Presterne stal forge for disse Siæle og bære Unsvar for disie Sicele, der er betroede deres Omforg. De føder deres hungrende Sicele med Liviens Brod — det er de tørre dogmatiste Prætener, som kaldes saaledes — - og mætter dem med Buds Ord - det vil sige, de læser for dem udenad Stytter af Bibelen. De gaar rundt i Sufene og spørger efter Siælenes Befindende; ja selv Lagfolk, som tror sig kaltete til at efterligne fterne i Sjæleforgeri, og være en Slags jelvkaldte Prefter, be antafter En paa Sporvognene med Sporgsmaal som: "elfter De Jesus?" "har De Fred med Gud?" — ja man fan endog opleve, at der ringes paa Dørklokken i Ens Hus, og naar man kommer og stal lutte op; saa staar der en utjendt Mand eller Rvinde, som spørger En: "er din Sjæl frelft?" Ja felv jeg har opnaaet at faa Breve, hvori jeg tituleres med "Hr. Sjæleførger," hvad der aldrig undlader at forarge mig, da det i mine Dine indeholder en Nedværdigelse og en Mangel paa Selvrespett at kalde en Mand saaledes. Det er dette jeg vil tale nærmere om i Dag. Bi finde: itte noget Ord som Sjælesørgeri udtalt af Jesus, eller at det var hans Rald paa Jorden at førge for faa og faa mange Sjæle, der vilde flutte fig til hans Samfund. San vilde itte ftifte noget eget fekterift Samfund - bet er Paulus, som er Fader for det - han vilde simpelthen tale Sandheden, fom han faa den og paatale den Udvorteshed, Mandløshed, Bogftavtrældom,

<sup>\*)</sup> Crooker: Jesus bragt tilbage.

Geremonivafen, fom ffjæmmede Igbereligionen paa hans Tid. San vilde, ligesom Johannes den Døber, tale til Mennestenes Siale faaledes, at de battedes op af fin gandelige Søvn, følte mere levende Trang til aandeligt Liv og begundte felv at førge for fine Siæle, fom de hidtil havde forfømt for bet daglige Slids Skyld eller for Bengebegiærs Skyld eller for Berdsligheds Skuld. Ligefaa Apostlerne efter Jesus; de git ud og præditede Omvendelse, og at Buds Rige par kommet. Selv Paulus, der stiftede den kriftne Sekt ved at forvandle den hiftorifte Jefus til en Idealfigur, en Midler mellem Gud og Mennefte, og giøre ham til Midtpunkt i et theologist Spftem, - selv han taler om, at hver enkelt maa arbeide paa fin egen Saliggiørelse i Frngt og Bæben, følgelig at hber entelt maa bore fin egen Sjoleførger; og at ingen Proft tan bore bet. De eneste Spor vi fkulde kunne se i det nye Testamente af noget hierarti, og og fom ogfaa bruges til at ftøtte Sjælesørgerivæsenet med, er Jefu Ord til Betrus om at han er Rlippen, og paa den Klippe vil han grundfæste fin Me= nighed, og han vil give ham Himmeriges Nøgler, faa hoad han løfer paa Forden stal være løst i Himmelen, — en Ptring, som smager altfor meget af senere Tiders Prefte- og Pavevælde, at vi ftal kunne fluge den som ægte og som virtelig fagt af Jefus; famt den fenere og af en anden Haand tilfatte Hiftorie til til det fjerde Evangelium, om at Jesus efter Opstandelsen gjentagne Gange talte til St. Beter om at vogte hans Faar og røgte og føde hans Lam. 3 det hele taget er det de meget brugte og tiære Billeder om Hyrden og Lammet, fom er misbrugt i Sjæleførgeriets Tjeneste overladt til Presten. I den forste Rirtes Tid var Prestens Stilling tun den at være Menighedens Tjener. Jesus udtalte ogfaa det fom den høieste ideale Stilling, et Menneste fan nag, den at være alles Tjener, med andre Ord at offre hele sit Liv til fine Medmennesfers Da Menigheden fra først af simpelthen var et tommunistist Broder= ftab, bundet fammen med fælles Riærlighed og Minder, fag fulgte det af fig felv, at den for Ordens Styld maatte udvælge af fin egen Midte forstjellige Embedsmand, der tog bare paa Forretningsførelfen af den fælles Rasfe famt alt, hvad der hørte fammen med dens Sammenkomfter. En af disfe Embeds= mænd bleb da Preften, der fulde lede deres Møder og tale til dem om deres fælles Tro og fælles haab og opmuntre dem i deres Gjenvordigheder. han var fom En af dem, og han delte alt med dem. Svis han herftede og havde Myn= dighed bar bet itte paa Grund af fin Stilling, men paa Grund af aandelig Overlegenhed. Det var forft, da Kirken var bleven en Magt i Staten, havde blandet fig med Staten, fag der ftiftedes Statstirter, det par førft da, at der uddannede fig et færeget Presteftab, der ftilte fig ud fra Mængden fom noget abarte, ber ftod i en aandelig overordnet Stilling til alle Menighedsmedlem= merne paa Grund af at de bar indfatte til sit Embede itte af Menigheden net af Bud felv, der ved Haandspaalæggelfe af Biffopperne meddelte dem denne Embedets hellige Pligt til at binde og løfe. Det git fom med Kongerne. begyndte at være Foltets Tjenere, valgte af Foltets Raade; de endte med at

blive Folkets Herrer og Konger af Guds Naade. Saaledes begyndte Pre= sterne med at være Menighedens Tjenere, valgte af Menighedens Raade, de endte med at blive Menighedens Herrer valgte af Guds Raade. Da for at ftotte dette Preftestab i dets Særftilling og anmassede Magt, faa udviklede den fristne Theologi sig, ligesom det gamle Hedenstab, i Retning af det mystiste og af Geremonivæfen, der tun tunde udføres af dertil færlig kaldede Individer og itte var noget, hvortil Mængden udelt havde Adgang. Det naaede sit høieste i Nadveren, der blev flaget fast som en virkelig Meddelelse af Jesu sande Legeme og Blod, hvortil Brodet og Vinen gjennem Prestens Trylleformularer blev for= vandlet; og dette var saa helligt, at tilflut blev det bare Presten selv, som fit Lov at dritte Binen af Frngt for, at noget ftulde fpildes af det hellige Blod, og endnu den Dag i Dag er det saa i den katholske Rirke; og de Linklude, hvor= med man aftorrer Bægeret fra Dag til Dag gjemmes og bringes Syge fom Lindring i deres Engdom. Rirtens Lære var udartet til ligefaa fuldstændigt Snitem af overtroift Trolditab fom det gamle Bedningevæfen, bare Gudenavnene vare forifjellige. Istedetfor Jupiter og Juno og Apollo og alle de andre habde man nu Kriftus og Somfru Maria og St. Augustus og Santa Cecilie ofr. Af denne Tingenes Tilftand udviklede Preftens Siæleførgeri fig ganfte naturligt. Der var itte Tale længere om Religionen som hver Mands frie Forhold ligeover= for Bud, om Evangeliet fom det, der ftulde uddanne Ens Mand ved fin egen iboende Kraft, saaledes at man støbte sit Liv og sin Karakter efter det og gjorde det til fin Livsopgave at gjøre godt paa Jorden og virke for det almindelige Broderstab. Nei, den triftne Rirte var bleven en fast Institution, et fluttet hemmeligt Selftab, der raadede over visse tryllemægtige Statte, som Presterne, Buds Tjenere og Stedfortrædere paa Jorden, forvaltede, og fom man tun funde fag Adgang til gjennem deres Hænder. Den bar bleven en Assurance= tasse, der forsitrede Siæle for himmelen for en vis Betaling; et Fæstekontor giennem hvilket man maatte føge Forbindelse med Gud og som tog fine Brocenter og havde sine Midler til at sætte Mennestene i Forbindelse med denne mægtige herre. Der raadede nu først Rirten over Daabens Band, ved hvis Besprængelse under Jagttagelse af Kirkens Ceremonier det lille Barn blev for= vandlet fra en Diavel til en Engel, der havde den i Nadveren Jesu Legeme og Blod, hvorved den bibragte de Andende enten Saliggiørelse eller Dom; der havde den Absolutionen eller Evnen til at kunne løfe eller binde, det vil fige, til= give eller itte tilgive Syndere efter Preftens egenmægtige Godtotte, ber havde den den sidste Olje, hvormed den salvede Døende til himmerige; der havde den en opsparet Rapital af gode Gjerninger, lebnet hernede paa Jorden af alle de hellige Mond og Rvinder, der havde gjort mere end not godt for fig og fom der= for habde lidt at forære bort til andre strøbeligere Medmennester, og til dette Stabbur af gamle ophængte, tørrede og røgede gode Gjerninger, kunde man ftaffe fig Abgang og faa en Smag gjennem Ufladen, bare man betalte dygtig til Preften eller Kirkefondet. Det er itte Overdrivelse og Raritatur dette, Ben=

ter, det er simpel Hiftorie. Bi fer ogsaa, at det var Forargelfen over benne fibste Bespottelse ifar - for mig staar omtrent alt lige bespotteligt - som hvæssede Luthers og Zwinglis og Calvins Tunger og Penne, og reiste Proteftantismens vældige Sarme ud over Landene. Det var jo tydeligt, at Preften efter dette antog en vældig, halb hellig Stilling i Samfundet. Han var jo paa en Maade Midleren mellem hvert enfelt Individ og Bud; gjennem ham befør: gedes den Enkeltes Salighed, han kunde lukte himmelens Dor for den Doende, ligefaavel fom St. Beter, og ftobe ham ned i et haabloft helvede. Man havde at ffrifte for ham for at faa fine Sonders Tilgivelse og Adgang til Rirtens Naademidler. Preften blev i bogstaveligste Forstand den enteltes Sjælefør= Det nyttede itte, man var en aldrig faa brav Mand og levede opofrende for andre; naar man ikke troede, hvad Kirken troede, naar man ikke beltog i Kirkens Raademidler, git man til Helvede. Kirken, og det vil atter igjen fige Presterne, bar den eneste Adgangsdor til himmerige. Man funde itte gaa felv til Gud, man maatte have Sicklesorgere, Midlere, der ledede En ved Haanden; Ens Frelse var ikke en privat Sag mellem En felv og Bud, nei den var en offentlig Sag, en Forreiningsfag, besørget af Kirten og dens Tjenere. System havde jo fine Betvemmeligheder; thi det fritog En for alt privat Unfvar ligeoverfor fin Siels Saliabed; man betalte, og det besørgedes ved Messer før og efter Døden. Men hvilken Bankundighed, hvilken Overtro, hvilken Forvrængning af Bud, af Synd, af Salighed, af Livets Alvor, af Menneste= nes Selvrespett fulgte itte med dette Syftem! Man fer det jo paa de katholike Almuer den Dag idag, der ligger og knofer og beder til Billeder, gjør sin Frelje afhængig af visse Ceremonier og er Lededukter i Sicelesgraernes. Prefternes Saand. Menighederne flabes om til umpndige, uvidende Born, der itte bor tænke frit over det, som er deres Sjæls dybeste Krav, deres religiose Længsel, bare blindthen følge Kirkens Unvisning og Prestens Bud. Preften har fagt bet, itte min Fornuft, min Samvittighed har fagt bet - det er Siæle= førgeriets Riendemærte.

Sjæleførgeriet hører uadstilleligt forbundet med Prestevælde og Kirketyranni. Det naaede sit Høieste i Pavedømmet og den magelos storartede Organisation af det katholske Prestessab. Det blev endog, som I ved, forbudt de katholske Prester at giste sig for rigtig at skille dem ud som en egen Kaste fra Folket, for bare at holde dem som Redskaber til Kirkens Tjeneste. Og det viste sig jo ogsaa hvilken uendelig Magt dette Sjælesørgeri kunde udvikle, da Riger faldt og reiste sig, Korstog sattes i Gang bare paa en Munks Ord og Indslydelse, og selve Verdens mægtigste Herrer maatte tysse Pavens Tøssel. Men hvor uendelig vidt forskjellig fra Jesu Aland og Lære er ikke dette Sjælesørgeri, dette at Saligheden blir gjort til en udvortes Forretning, der besørges af andre end En selv, dette atKirken holderPatentmediciner underNavne af Sakramenter, der skal gjøre En mere eller mindre dygtig til at komme ind i Guds Rige!

Protestantismen tom som en Protest ikke alene mod Udartningerne i den

tatholfte Kirtes Lare og Pratsis men ogsaa som en Protest mod Sjælesørgeriet for en Del. Bed at aabne Bibelen nemlig for Lægfolket i Modersmaalet, blev Nøglen overgivet dem til en Del af Kirkens Forraadshuse, og de kunde undersøge dem med Rritif. For var jo Læsning i Bibelen forbudt Lægfolket, det var bare Presternes Sag; derfor var Bibeloversættelsen paa Latin. Ru kunde Menighederne felv - forfaavidt de kunde læfe - faa vide om Jefu Ord og Jefu Gjerninger og sammenligne disse med Rirkens Lærdomme. Bibelen bar et farligt Baaben i Lægfoltets Bander til bets aandelige Frigje= relfe; det indfaa Kirten, derfor havde den forbudt Bibelen. Ru fprængte Protestantismen Forbudet. Dg Birkningen vifte fig fnart. Iftedetfor den ene faliggiørende lovbefalede Rirke opftod der nu et Utal af Sekter: Lutheraner, Reformerte, Baptifter, Methodifter, Unitarier ofb., alle paaberaabende fia Bibelen, faaledes fom de opfattede den. Reformationen banede Beien og maatte gjøre det for den fri tritifte Underføgelse baade af Bibelen og Rirtens Lærdomme, hvad der vætter svært Anstød hos mange den Dag idag og kaldes for Bantro, medens den hellere i mange Tilfælde burde kaldes mere Tro eller bedre Tro. Og det var derfor en Fornægten af sine egne Brinciper, et Forræ= deri mod fin egen Tilblivelse, da de protestantifte Setter begyndte at lave fig Authoritetspaver, i Form af paatvungne Troesbetjendelfer, og vilde begynde at herste over Samvittighederne ved at fremstille hver sin Troesbekiendelse som den ene ufeilbare rette. Det var en Tilbagesnnken til det gamle Presteherredømme, bare at man, istedetfor den øberste Autoritet Baven af Rjød og Blod, nu fik Paven af Rapir, Befjendelsesffrifterne, eller øberfte Autoritet i Statsfirken, Ron= gen, og under ham Biftopperne og Prefterne, eller faa en Synode fom øberfte Bave i firtelige Ting. Den lutherfte Reformation havde ogfaa begnndt med at fitre Menighederne Lalget af deres egen Preft; men ogfaa det blev frataget dem, og Rongen beførgede nu det hele. Det hele gled ind til at blive den famme Sjæleførgeranstalt som den gamle Rirte. Kongen blev Ronge af Buds Naade, og Bisperne Bisper af Guds Naade, og Prefterne Prefter af Guds Naade; man hører ingenting om Menighederne. Deraf kommer ogsaa den latterlige Talemaade — for jeg kan dog ikte tro, at fornuftige Folk kan mene det - at en Breft den Dag i Dag hos os taler om, naar han føger et andet Rald, at det er Bud, fom har taldet ham, og naar da Rongen gjennem fit Statsraad beflutter, at han stal ha Raldet, saa er det Bud, som har ansat ham i hans nhe Rald. Da man fer da det Særfyn, at Bud altid er faa velvillig og forfynlig, at han altid kalder en Breft fra et mindre til et større Rald, og at altsaa en jebn Fremadftriden paa Embedsbanen er det Princip, som Bud folger med Benfon til Embedsbefættelfer, itte det, at fætte Manden, hvor han kunde gjøre mest godt. Jeg stal itte nægte, det folder mig med harme og Bæmmelse, at høre Prester, felv her i Amerika, hvor man dog har en Glags Frifirkesoftem, tale hyklerisk om, at de nu maa forlade deres Menighed, fordi Gud har kaldet dem andetstedshen, iftedetfor at fige, fom fandt er: "Indtægterne her er for fnappe; jeg maa derfor modtage Kaldelfen fra denne anden Menighed, hvor jea

lettere kan underholde min Familie." Dette at protestantiste Prester paa katholst Vis betragter sig som en Slags helligt Vroderskab, skilt fra den øvrige Menighed, indviet til dette gjennem Ordinationen, at de er under Guds besynderlige Ledelse, som kalder og flytter dem, at de før kalder sig Guds Tjenere end Wenighed ens Tjenere, at de holder denne sin Værdighed vedlige ved en særegen Unisorm, Kappe og Krave, hvergang de træder ind i Kirken paa Embedets Vegne, ja at det hos nogle Samsund itse er lovligt at udsøre nogen kirkelig Forretning uden denne Unisorm, — se alt dette, som vi ser og hører dagligt om os, det hænger altsammen ihop med Vetragtningen af Kirken som en Frelsesanstalt og Presterne som Sjælesørgere. Det er som Provsten i Vrand

figer:

Som Korporalen fine fører i Rirken ind afdelinasbis. faa stal og Presten føre fine i sognevis til Paradis. Alt er saa let; til Grund for Tro vi har Autoriteten jo, og da den er paa Lærdom bygt, saa tan den følges blindt og trngt, og hvordan Troen frem ftal bæres, af Lov og Ritual jo læres. De er ei Prest for Per og Paal at fri fra Syndestraffens Baal. men for at hele Preftegjældet tan nyde godt af Naadevældet, dog frelses Sognet, er bet klart, hver enkelt faar fin Frelfes Bart.

Men dette Siælesørgerivæsen giver sig ikte alene tilkjende i, at Presterne betragte fig fom be, der har St. Beters Nøgler, og faaledes beftprer Rirtens Saligmagerimidler; nei, det ytrer sig ogsaa i den Maade, hvorbaa Prefferne optræde ligeoverfor de Enkelte i Menigheden. Jeg ved, de har ffræmmet inge Folt med helvede, uagtet de ikke er hentede men simpelthen er trængt ind i Busene, saa de Spac har svedet i Angst i deres Senge, og at dette har paafkundet beres Død, og saa har de bagefter fendt dem til Helvede udenvidere, som man putter et Stutte Bapir i Papirturven, fordi Bedtommende itte bar været fund i Troen, det vil fige, tanfte vidft lidt mere og tænkt lidt mere end Breften felv. Jeg har hort dem paa Gravbatten ftaa og med den ftorfte Sitterhed Infe nogle til himmels, andre til helvede, fordi de, Prefterne, er Sjæleførgerne, fom alene kan vide Bested om og har Magtfuldkommenhed til at raade og dømme over Ens evige Belfærd i Guds Sted. Jeg ved, at de gaar rundt i de private Sufe for at kapre une Tilhangere til deres færegne Samfund, og advare mod at høre den og den Brædikant; jeg ved, at de har kommet ind til Mygifte, hvor Manden har været liberal, Konen derimod før gaget til ortodots Kirke, har bedet Manden gaa sin Bei, og da bearbeidet Konen til at være trofast mod den gamle Adam; med andre Ord opfordret hende til at trodfe, til pag Forhaand at sætte sig det som en Umulighed at flutte sig til Mandens Anskuelser; ftænge for bette Wgtepars aandelige Sammenflutning og høieste ægteffabelige Lykke med Syndens Segl, gjøre sit til at splitte deres Samlib — bare i Rraft af Sjælesørgerivæsenet. Zeg ved, at Prester har taget Løvte af Børnene, fom gaar til Konfirmation, og fom naturligvis vil fvare Ja til alt, hvad Presten beder dem om, uden at tænke større over det, om aldrig at forlade deres Samfund eller hore paa andre end deres Samfunds Prefter, — noget som fenere, naar disje Born blir voksne og lærer at tænke for fig felb, blir en Samvittighedsburde for dem. Jeg innes en faadan Taktløshed for at bruge det mildeste Udtrot, rent ud er forbroderift, men den gjemmer fig under Siale= førgeriets Rappe. Og dette Sjæleførgeri næften udbreder fig til Menigheds= lemmerne ogsaa, saa de ogsaa bliver en Flok brølende Løver, prøvende hvem de kan opfluge. Zeg mener ikke herved, at ikke hver og En bør forfægte fine Unftuelfer og overbevise andre om dem; det blir en Trang hos os, naar vi er grebne af en Sag, og det er ganfte i fin Orden. Men at indestange Sa= liabeden saa at sige i en bestemt Kirkebaas og at gaa og plage sine Medmennefter med Spørgsmaal om deres Sjæls Tilstand og mase paa dem at gag ind i det og det Samfund, istedetfor at lade dem være i Fred - det er dette jeg kalder utidigt Siælesørgeri.

Jeg haaber Benner, at jeg aldrig ftal optræde blandt Eder som nogen Sicelesørger, jeg haaber aldrig 3 vil fordre det af mig. Jeg har not med at førge for min egen Sial, og I har not med Eders. Jeg figer med Muhamed: "jeg tan itte frelje Eder" og heller itte nogen anden Breft fan det, 3 mag frelje Eder felv. 3 har det frie Balg, derfor ligger hos Eder Selvbestemmelfen, enten I vil gaa den mørte Forbandelsens Bei i Trods mod Guds Love eller den Infe Belfignelsens Bei i Bagt med Guds Love. Hvad jeg har at gjøre som Brest er at lægge frem de bedste Tanter jeg felb og andre før mig har tænkt. finde Ord, der kan tiene Eder til Lys, til Retledning, til Styrkelse i den daglige Ramp for at være trofafte mod Sandheden. Jeg har ingen Løfe= eller Bindenø= gel til himmel eller helvede, og jeg tror itte, St. Beter har den heller; men 3 bolder den Nøgel felb gjennem Eders Gelvbestemmelfe. Omgivelfer, Opdra= gelfe, Indtryt, Minder, alt tjener til at forme og give Retning til Eders Sind; men felve Rarafterens Støbning fommer fun, naar vi felv, det fra alle andre adtfilte, fom vi talder vort Selv, figer Ja og Umen til det eller det. Bi faar der= for felv bære Unsvaret for vore Handlinger, om der end tan være formildende Omstændigheder tilstede, hvis vi vælger galt. Det er disse gode Indtrot Breften burde give. San bor arbeide paa at faa afffaffet af Sindene al benne moralite, hutlerifte Reighed, som nu gror tyt mellem os, denne fanatiste Utlar= bed, denne hovmodige Dømmeinge af anderledes tæntende, han bør arbeide for, at Folt mere og mere faar Lyft og Mod til at være fig felv, være fande, felv om deres Balg ftulde gaa lige ftit imod Preftens Onfte. Svis nogen af hans Menighed fagledes flulde heller onfte at være Ratolit eller Lutheraner eller Baptift,

bør han hjælpe dem over der, hvis dette er deres bestemte alvorlige Mening og ønste dem Lytke paa Beien, istedetsor at mane op alle Helvedes Ander, for at slaa dem med Svøber, hvis de vil gaa andetsteds hen end netop her. Han bør idethele itke agere Bigtigpave i nogen Retning, eller Mellemmand mellem dem og Vorherre i nogen Retning, men simpelthen staa paa sin Plads for at give dem af sit bedste aandelige Statkammer til deres Opmuntring, Oplysning og Opbbagelse.

Det haaber jeg ftal blive den Stilling, denne Menigheds Prefter indtager, og fag kan de andre beholde Siælesørgeren. Endnu et lidet Ord, for jeg flutter i Dag. Der ligger Berden omkring of fuld af Nød og Uretfærdighed og venter pag. at Rriftendommen efter Ichu Etsempel ftal komme og fige det mondige Ord mod Inrannerne. Kongerne finrte Foltene i Krige, Rapitalen trotter Arbeidet. Uretfærdighed klæder fig i Hykleriets Kaabe, og Fattigdom og Urbeideløshed breder fig fom Cop. Hoor er Rriftendommen, hvor er Prefterne benne fom Frihedens Fortjæmpere? De har det travlt med at frelse Sjæle og hvad vil det fige? - jo proppe dem med deres Dogmer, faa dem halet ind fom Medlemmer af deres Samfund og dermed lade dem gaa. 3 erindrer den godhjertede Man= ben i New York, som gab ud 60 Dollars om Dagen for at holde vedlige en Spifes ttue, hvor arbeidsløfe tunde faa fri Frotost og Aften, men som maatte flutte, da han ikke havde mere. Bent over var en Methodist=Rirke, som han bad hicelve fig; men de fvarede bare, at han kunde fende fine Gjæfter over til dem, faa fkulde de omvende dem. De vilde førge for Sjælene, han tunde førge for Krop= pen. Men fig mig, hvad ftulbe det nytte disse arbeideløfe om de fad og fang aldrig saa mange Salmer om, at de var vastede rene i Lammets Blod, naar de fad der med fultne Maver, og de famme, fom fang Salmerne og befjendte fia at bære Kriftne, ikke vilde give dem Mad. At reducere Kriftendommen til en Udenadlekse og saa at mene, at det at frelse Sjæle er at faa dem at tro paa denne Letse, det er en Karikatur af Kriftendommen, en Spot af Jefus af Na= faret. Det er Formerne, Smaatingene, som Kristendommens Forkundere ban= ger fig faft i; de holder Broteftmøde mod, at en Støitelober fvinger fig pag Isen en Søndag Eftermiddag; men naar Millionærerne tvinger sine Arbeidere til at giøreStrike, fordi de overanstrænger og plager dem, saa tier de stille. Lad os for= staa bet, at den rette Maade at frelse sjæle paa, er at klæde de Nøgne, mætte de Sungrige, beføge de Spge, paatale Uretfærdighed i alle Stittelfer, enten den gjemmer fig under en Kongekaabe eller tlader fig i Filler. Det var den Kri= ftendom, Jesus prædifede, bet er den Kriftendom, fom fanger Sjæle ved at ville dem ind i Kjærlighedens, Taknemlighedens og Tillidens Næt. Men at prædike Broderftab, mens Folt fulter udenfor Doren, det er en Fornægtelfe af al Reli= gion. Det rette Simlesørgeri er at giøre Ret mod alle; men det blir itte mere Preftens Sag end hvilkensomhelft af Menighedens.

## Kirken som vort Hjem og Tilflugtssted.

(Niende Søndag efter Trinitatis.)

Tefft: Bi. 84.

Den Bang jeg reifte i Stalien og andre katolfke Lande, flog det mig ftraks, hvor hyggeligt det var, at Kirkerne stod aabne hele Dagen for hvemsombelst, der bare onftede at gaa ind. Og jeg git ofte derind for at hvile mig, naar jeg var træt, eller for at holde Bøn paa en af de mange Altarinæfald, som der bar. Det samme har flaget mange andre; jeg fag det felv nylig omtalt i et Reisebreb der sydfra. Bos os hjemme er vi faa vel vante til at holde Rirkerne stængte, for ligefom at flaa den Tanken fast i Folk med nøgne Kjendsgjerninger: Kirken har du ingen Ting at giøre med om Hverdagen; den er til Søndagsbrug, og felv til Søndagsbrug tommer det an paa, om du flipper ind uden Adgangsbillet; thi om du itke er Medlem og ikke har betalt Leis for en Stol, kan det hænde. du blir vift ud igjen, som Tilfældet virkelig har været nu bort i New York i en af Epiffopalkirterne, fom bar paa Moden. Denne Stik med be lukkede Rirker innes at prædite: 6 Dage til at giøre al din verdslige Handel, til at fnyde, be= drage, rove dine Medmennester og gjøre Penge, den syvende til Vorherre for at angre dine Synder i det udvortes ved at læse, bede, lytte til Prester, lægge en Daler tanfte i Fattigblotten, og saa begynde paa nyt igjen dit Plyndreliv paa Mandag. Rriftendommen er en Slags aftetift Andelfe, fom man ftal have en Gang om Ugen, en Føleljesdaab, en Tantedaab; men bland den bare ikte op i Livet; thi der har den intet at giøre. Den er en Lære og en Rætte Ceremonier, fom hører Søndagen og Rirten til, Hverdagene faar du feile paa egen Haand; derfor læfer vi Kirkedøren fast til, og du faar betale en liden Dufør til Klotkeren, som har Nøglen, om du endelig vil ind.

I Modsætning hertil holder den katolske Kirke sine Døre altid aadne, og du kan altid, hvad Time paa Dagen du kommer, sinde Folk, bedende, knælende, hvilende sig. Og den hellige Stilhed derinde, det dæmpede Lys, som falder gjennem de farvede Glas, de mange stjønne Kunstverker og Malerier, Statuer og Bygningskunsk, som omgiver dig fra Bægge og Tag og Gulv i de herlige Domkirker, Orgelmusikken, som stundom spiller, et Kor, som synger uden at du ser nogen af de syngende, Hvisten fra en Stristessol, hvor en stakkels Synder letter sit Hjerte for Presten, som han ikke kan se, de gamle Skikkelser af Munker eller Prester eller Kirketjenere, som lydløst en og anden Gang skrider frem over Gulv og Gange, — alt sylder dit Sind med en egen Fredens og Hvilens Stemning. Herinde er et Fristed for den Forsulgte. Herind trænger ikke Bersen med sit berusende Markedsskrig, med sine Raab og krampagtige Greb ester Dalere og Skillinger; her kastes ikke den stakkels Enke med sine sultne Smaa ud paa Gaden, fordi hun ikke kan betale Leien, her tryster ikke den Rige den Fattige til Side og tramper paa ham. Her er endelig et Sted, hvor den Fattige,

hvor Fillerne tan lægge fig Side om Side med Silfekjolen, fom ved Nadver= gudstjenesten, og den Rige maa taale det, maa ertjende Broderstabet, Ligheden for Guds Unfigt, ban, fom itte bommer efter Rlader eller Rang, men efter Se, derborte ved Madonnabilledet inaler jo Brevinden, fom eier mange Millioner, og ved Siden af hende fidder den gamle Tiggerffe med tre halvnatne Børn, som leger omtring hende; og der tommer Bonden ligefra fin Gjedeflot, fom venter udenfor, Bonden med fine lappede Stindbutjer og fin frifte Lugt af Mark og Dyr, og bøier Anæ for det famme Billede fom Grevin= Du fer altid Fattigfolt ved de katolike Kirker i Italien; ikke bare fværmer de udenfor for at plage de Fremmede med Tiggeri, men de kommer ogsaa ind og øber stundom i Smug sin haandtering derinde; thi de har Følelsen af, at Rir= ten er deres, er et Sjem og et Tilflugtssted for dem, som Berden derude saa ofte vifer den folde Side, og fom ofte itte har det, hvortil de fan hælde fit So= ved. Jeg har ofte i den tolde Tid feet gamle Kjærringer med fin Lerpotte med Rul i mellem Hænderne som en Muffe, tomme ind i Kirterne og sætte sig paa Bulvet, ftøttet mod Bæggen, og tage fig en Lur. Kirken er den ftore Fælleseiendom, hvor ingen Gjærder tan sættes af den private Mand. Den Følelse af Rirten som Sjem og Tilflugtsfted har bundet Masserne med ftærke Baand til den katolfte Kirke og binder dem endnu; ved fit lovbefalede Sfriftemaal, hvor= ved Ens Privatliv blottes og lægges ind under Kirkens Dom, ved at sætte Kir= tens Ceremonier som den enefte Adgang til Salighed, har den katolfte Kirke ganfte anderledes end den protestantiste traadt ind i Hjemmene og derbed ogsaa bundet de enkelte Hjem til sig. Den har ogsaa historisk vist, at denne Tanke om Rirten som Hjem for de Forfulgte, var noget mere end en Talemaade. ftore Folkevandrings Tider, da Horder af Mennester var ude paa Tog uden at have flaget sig ned noget Steds, da den ene Stamme væltede over og fortrængte eller underkuede den anden; da Folk ikke vovede at bygge hufe, men grov fig ned i Huller i Jorden eller byggede fig usle Hytter, af Frygt for at Fiender stulde tomme, og tage beres Giendom fra dem og jage dem uden videre bæt; i Tider, da Næveretten var den eneste herstende, da Hvermand git bevæbnet og magtte vente i sin Nabo en hemmelig Fiende, da Borger og Bonde maatte finde fig i at faa fine Døtre og Buftruer ftjændede og bortførte, fin Giendom plyndret, fine Mare nedtraadte af letfærdige Abelsmand, der fad fom Orne oppe paa fine uind= tagelige Borge og flog ned, hvor de faa en Due, der kunde blive deres Bytte, i Tider, hvor Sitterhed var et Eventhr, hvor Livet blev forvandlet til en Elen= dighed, en stadig Frngt for Fare, — i flige Tider reifte den katolike Rirke med fine Kloftre og Rathedraler fig fom de Forfulgtes Ben, fom Civilifationens Bolværk, der alene formaaede at standse de vilde Bølger af Bold, Krig og Egenret. Naar de vilde Barbarer faa de ærværdige Klostermure, hørte de brusende Toner fra Orglet eller Muntenes latinite Sange, naar de mødte Brocessionerne med fine Kors og Faner eller den løftede hellige Hostie, da fant de i Ana, da povede iffe de blodbestæntte Sænder at løfte sig mod dette mustifte hellige, de anerkjendte

Rirken som Representanten sor Gub paa Jorden og bøiede sig i Stilhed sor benne hemmelige Magt, der kunde nedkalde Himmelens Hærskarer til Straf og til Forsvar. Den Gang Kunst og Videnskab trampedes under Fødder, Stoler standsedes, Vibliotheker brændtes, Civilisationen udryddedes, da flygtede de lærde Mænd til Kirkerne og Klostrene og aabnede der sine Lærdomsfale, og unge Mennesker samlede sig atter om dem, og de flittige Munke askopierede gamle Manustripter og nedskrev nye ester de Sagn, som var opbebarede paa Folkemund, saa Videnskaben maa være Kirken takskyldig, sor at den har bevaret og forplantet forrige Slægters Arbeide, saa det ikke druknede i den almindelige Folkeskrøm. Og for hvor mange knuske Hjerter, for hvor mange skussedab har ikke Kirken været Tilslugtssked! De har slygtet derind som saarede Opr, forsulgte af Jægere, for at lægge sig til at dø, og Kirken har ydet dem Trost i Tøden, asspreiset Bitterheden, ja kanske lægt deres Hjerters Bunde ved at slytte deres Længsler over i noget høiere, der sunde triumsere baade over Lidelser og Død.

Dette, at Rirken ftal være den Betrængtes Sjem og Tilflugt, er en fand og herlig Tanke. Mod den skal vi vist ikke løfte Baaben. Men vi vil kritifere Maaden, hvorpaa Rirken til de forstjellige Tider har søgt at gjennemføre denne Tante. Dg her staar vi da først ved det, som jeg omtalte forrige Søndag, Siæleførgerivæfenet. Rirten har ombannet fig til en egen Institution, der raader over visse mpstifte Salighedsmidler, hvoraf den siger, at den Enkeltes evige Belfærd beror; den trænger med denne fin Magt ind i Hjemmene for at gjøre fig dem underdanig, den har med andre Ord gjort fig til en herftende, iftedetfor til en tjenende Magt. Den erobrer Børnene i Daaben, de Unge ved Ronfirmationen, Manddomsalderen ved den kirkelige Bielse og ved Nadveren, de Gamle ved Striftemaalet, de Døende ved den sidste Olje for den katolske Rirfes Bedfommende. Den griber ind i alle Livets private Forhold og griber ind fom den, der har Myndighed. himmeriges Riges Røgler hænger ved dens Bi har intet imod, at Rirten og Hjemmet ftal sammenbindes; det er tvertimod vort Onfte og Maal. Men dette maa fte frivilligt og itte ved Tvang. Rirten maa itte under Trudfel af det evige Helvedes 3ld tvinge fig ind paa hjemmet og lægge det under fit herrevælde. Den maa fimpelthen byde fin Sialp til at giøre Sjemmet til et godt, luft, gudelftende Sjem, men ogfaa finde fig i at blive vift tilbage. Daaben maa være en frivillig Att, Konfirmationen en frivillig Konfirmation, kirkelig Bielse aaben for Balg med borgerlig Bielse, Nadveren en Indbydelse, itte en Trudsel, Presten en indbudt Trofter til Sngefengen, itte en frngtet Befoger, fom man onfter vel paa Dør, Belfignelfen af den Døende maa være ønftet, itte paatvunget. Forbindelfen mellem Kirke og Hjem maa med andre Ord være en frivillig Forbindelse, et Wgteftab af Kjærlighed, itte noget Fornuftgiftermaal. Forftjellen mellem den tatolfte og den liberale Opfatning af Maaden, hvorbaa Rirten og hjemmet ftal flutte fig fammen. Det affpeiler fig ogfaa i Maaden,

Den katolike Kirke bugger fremdeles fine hvorbaa begge indretter sine Kirker. hoihvælvede Domtirter med dæmpet Halvlys, den virter ved imponerende Musik og Røgelfe og Breftedragter og bemmelighedsfuldt Latin, og Løftelfe af Hoftien, ved Vievand og Billeder og Lus og Striftestol. Den tvinger ind i Mængdens Bevidsthed Kirken som et helligt Sted, hvor Bud er, og som aabner fine Urne for alle, som vil underkafte sig, og hvem den da til Bjengjæld giver Buds Belfignelfe. Den liberale Kirke berimod giør fine Kirker lufe, venlige, flipper Sol ind, føger at giøre dem fag hjemlige fom muligt ved Bardiner og Raminer, ved Sideværelfer til felfkabelige Sammentomfter, til Diskussioner, Foredrag. Den brager et Riokken og Spiskammer ved Siden, for praktisk at vife, at man ønfter faa meget som muligt at flotte Hiemmet og Hiemmets daglige Baner og Behag, felbe det daglige Liv ind i Rirken. Den tager det mystifte, truende, fa= derlig befkyttende bort fra Kirketanken, og fætter istedetfor det daglige Livs Bir= Rirken skal itke skaa som noget fjernt beskyttende, men som en daglig Følgesvend ind i Livets brogede Hvirvel, som en ftottende Ben i alle dets Friftelfer, som en Raadaiver og en Troster i alle Stuffelser. Kirkerne skal ikke, som de katolike, alene staa gabne for den ene Ting, auddommelig Tilbedelse og Del= tagelse i mustiske Ceremonier, men som Læseværelser og som Mødesteder mellem Unge for at udveksle Tanker, som Tilflugt for de Hjemløse og Fattige, hvor de kan gaa ind og varme sig og faa lidt Raffe og Mad for en pderft ringe Pris, hvad der er forsøgt af nogle liberale Kirker i Tsten — kort, som en virksom Del= tager og Hiælper i alle det daglige Livs praktifte Lanfkeligheder. Ge bette Syn pag Kirken og Kirkens Virksombed lader den miste noget af sin imponerende Majestæt og Høitidelighed, gjør den mere dagligdags og ligetil; men den er ulige sundere og sandere, tror jeg. Det er at bytte den middelalderlige Ridder= dragt af Fløiel med Fjædre i Barretten for en almindelig fpidsborgerlig Fratte og Bukse.

Og hvorfor er den sidste Betragtningsmaade, der gi'r sig Udtryk i den moberne Bygning af Kirkehjem uden Taarn istedetsor kostbare Kathedraler, hvorsfor er den sundere? Jo sordi den indeslutter en sundere Opfatning af Gud. Gud er ikke den kjerntsiddende, strækindjagende Tyran, hvem man ikke kør nærme sig uden ved Hjælp af Midlere, en Gud, som maa tilsredsstilles og blidgjørres ved blodigt Offer, som maa holde sin Hosstat af Biskopper og Prester, der leder Synderen ind med Forbønner og Naademidler sor at opnaa en gunstig Dom hos Gud. Nei Gud er kommen nærtil, er imellem os, hos os og vandrer med os som med Adam i Haven, ja er i os, i vor Samvittighedsrøft, i vort Bekjendelsesmod, i vore Kjærlighedshandlinger, i vore Kørelser og Længsler, naar Sindet er høiest bevæget op imod det gode. De Lidendes Krav paa vor Hjælp, det er Guds Krav til os, Harmen mod al Vold og Undertrykkelse, det er Guds Harmen, Bestræbelserne sor Retsærdighed og Fred paa Jorden er Guds Bestræbelser gjennem sine Menneskeredskaber. For den ortodotse Kirke er Gud fremdeles ormeget Kon gen og den strænge Dommeren, for den liberale Kirke er han

som for Jesus Faderen. Den ortodokse Menighed byder' frem Kirken som Hjem og Tilflugt, hvis man vil komme didhen; den liberale flytter Kirkens Hjemtanke ind i Hjemmene. Den ortodokse Kirke vil sade sig søge, den liberale gaar ud og søger. Dette er Forskjellen, som jegser den, dette er Fremskridet, som jegser det.

Netop fordi Kirken for har opført sig hovmedigt, har spillet Hersterens Rolle, har fordret blind Underkastelse under fine Dogmer, har ofte stillet sig fiendtligt baade mod videnstabeligt og socialt Fremsfridt, saa som det er refereret i Bladene, at en Professor ved Decorah lutherfte Stole ftulde have fagt, at "den moderne Bidenftab er et Gjenftin af Helvedes 3ld" — netop derfor har saa mange intelligente, handledygtige Mænd, som ikke kan og vil dette, som ikke fan og vil boie Hovedet for middelalderft Overtro og lægge fig paa Svøm paa middelalderft Muftit, netop derfor har de vendt Rirten Ryggen og itte føgt Tilflugt der, og søgt at bygge sit Hjem uden den. Rirken har, ved at opret= holde sig felv som en egen Frelsesinstitution, der maa søges, stræmt mange af de bedfte Menneffetræfter fra fig. Men naar Rirten vil aftlæde fig fin Over= høihed, vil som Jesus tlæde sig i Tjenerens Stittelse og ophøie den Tjenendes Stilling til den hoieste istedetfor den laveste; naar Kirken vil gaa til Hjemmene for at bo der, vil tomme til de Rige fom til de Fattige med straffende Formaning som med opmuntrende Trost, med Idealets fkarpe Lys over al vor smaalige Færden, ja da vil den erobre i Tjenerstikkelsen den Stilling tilbage, som den bør indehave: at være de Enkelkes Hjem og Tilflugt, at være Folkenes Bannerfører mod Frihed, Lighed og Ret. Nu er ofte Stillingen saaledes, at naar Sandhe= dens forfulgte Ideer paa Jorden føger Tilflugt hos Kirken, stødes de bort, fordi Rirten finder, at de itte er i Overensstemmelse med Kirkens Dogmer og Tradi= tioner. Garibaldi blev ftodt bort, Darwin blev ftodt bort, Theodor Parker blev ftødt bort. Fremstridtets husvilde Ideer Infes i Ban istedetfor i Ruld og Kjøn; Kirken trykk er Samvittighederne istedetsor at befri dem; hver ny dristig Tanke taldes Kjætteri uden at underføges tilstrættelig. Gud er Leder af Mennestehe= dens Udvitling, han udtafter de ftore Baner, hvorefter Mennefteaanden ftal gaa, felv om denne ofte gjør Omveie og føger at forstyrre Guds Planer. faaledes med i Fremftridtet for alt godt og ædelt paa Jorden, det kan vi være visse paa, og derfor burde Kirken støtte det godes Fremskridt, om den virkelig vil være Guds Representant her paa Jorden, i alle Fald møde det med venlig Brø= velse istedetfor at forkaste det uprøvet. Alt, om Kirten fnart vilde føle det som fin fande Opgave, itte at meddele Syndsforladelse gjennem Land og Brød og Bin, indviet med visse Formler, men at være Tilflugtsfledet for Tidens adle, husvilde Fremffridtstanker, der bankede paa Døren for at faa dens Belfignelfe; om den atter funde, fom en Gang i Middelalderen, fore det myndige Ord for Dannelfe og Civilifation, om dens Præfter vilde blive modige Sandhedsmar= threr, der var villige at lide for sin Overbevisning og havde Klarsyn og Mod til at giøre til fine de Ideer, som endnu tjæmper i Mindretallet mod Obertro og

Fordomme. Om Kirken en Gang igjen vilde gaa i Spibsen istedetsor i Bagtroppen af Mennessehedens Marsch fremover, om den vilde støtte med sin Autoritet de smaa og svage Begyndelser til Gjennemsørelsen af Guds sande Rige paa Jorden, Fredssagen, Lands Frigjørelse fra Spekulanters Overgreb, Rigdommens Bækst, Kvindens Ligeret, Fattigdommens Ufskasselse — alle disse Sager venter at sinde Hjem og Tilslugt i Kirken, men sinder det som oftest ikke.

Og for den Enkelte! Ut Rirken for ham og hende pirkelig blir et Hjem og en Tilflugt. Itte det, at inge Siale, som er saarede af Stuffelser og Sora oa fortvivlede, forgieves Unftrengelfer, ftal fom i gamle Dage ftprte fig i Rirtens Urme, for at begrave bag Klostermuren alt Livshaab og Livsmod og finde Hvile i Flugten fra Berden og i Tanken paa det hinfidige Liv. Nei ogsaa frifte, ftærte, livskraftige Siæle ftal tlynge fig til Rirten fom fin bedfte Støtte og Ben, ffal der finde Bærn og Styrkelse for sit daglige Arbeide, skal i taknemlig Blæde ertjende, at det Ord, fom der budes, det Liv, fom derfra udgaar, er et Sandhedens Liv, bringer Renhed over Hjemmene, ftaar paa Bagt mod Udffeielferne, tilfører Tanken ligesom not Blod og noe Retninger og gabner Soner for bort gandelige Bæfen, hvori det løftes op over Tagstræv, Smaalighed, Trangfyn, ind til rige Aandens Bidder, hvor man foler Hvile og Salighed, fordi Bud er der, fordi man har den beroligende Folelse, at her er noget, her er uspnlige Virkeligheder, som hverken Mismod eller Lidelser eller Snadom eller Dod formaar at nedbryde, og hvor man derfor kan hvile ud mellem Elagene med Tak og Seierssitkerhed, felv midt i Rederlaget. Ja, at Kirken maatte flytte med os i port Hjem og besjæle Livet derinde, saa vi følte, at vi daglig vandrede for Guds Ansigt og med hans: "Fred bære med Eder!" over os, at vi maatte klynge os til Gud som vor Fader og bedste Ben, søge hans Raad og Beiledning, følge hans Drift i os, naar bi drives at forføge noget til vore Medmennesters Bedste, oa bringe vor Tak til ham, naar vi var glade, og vor Bon til ham, naar vi var bedrøvede. At den synlige Kirkebygning maatte være en hyppig Mødeplads for Mennester, som vilde holde sammen, interessere sig for hverandre, biælde hver= andre, elfte hverandre, og faaledes affpeile i liden Stil Broderftabstanten pag Jorden. At de Fattige itke maatte tjende fig fremmede der, men ligesom i de tatolite, gjæitfri Rirter føle fig hjemme, føle, at her var deres Blads, hpor in= gen kunde og vilde jage dem væt. Ja da vilde virkelig Kirken være flyttet ind i Sjemmene, og Sjemmene lagte tæt op til Kirken, da vilde vi pære nærmere Spagdommen om et almindeligt Prestedømme paa Jorden, da

> hver sin Tronhimmel i egen Pande har, hver i sit eget Hjerte har Altar og Offerkar, Drot er hver paa Jorden, Prest er hver for Gud,

da de kostbare Rathedralers Tid var forbi, men hvor Mennestene vilde bygge langt smutkere Domkirker af gode Gjerninger, af Retsærdighedshandlinger mod de Undertrykte og Lidende, af hyggelige Hjem, hvor Fred og Enighed og Nandsiinteresser herskede. Det er det Maal, vi stiler imod, Benner, ikke at svækte Kir-

kens Anfeelse eller afskaffe den som Tilslugtsstedet og Hjemmet for Menneskene, men tvertimod virkeliggjøre dette i en langt dybere og inderligere Betydning ved at gjøre Kirken til en drivende og besjælende Magt af vort daglige Liv, til vor Ben og Broder, som tilbyder, ikke til vor Konge og Herster, som befaler.

#### Jesus og Samaritanertvinden. (Tiendes ondag efter Trinitatis.)

Tefft: 3oh. 4. 1 - 26.

Den Samtale vi idagiftal tage for os findes i Johannesevangeliet og tun der. Jeg har for fagt, at fom et bistorift Dokument kan itte Johannesevange= liet være paalideligt; det maa behandles mere fom en Opbnggelfesbog. Det er det mest kunftnerist fuldendte af alle Evangelierne, mest belftøbt i fin Komposi= tion, most planlagt fra først til sidst; men den Jesus, som der fremtræder, er en lavet Jefus, itte den hiftoriffe Tommermand i Galilaa. San taler paa en ganfte anden Maade end i de første 3 Evangelier og altid med en entelt Tendens for Die nemlig den at vife, at han er Sødernes belovede Messias. hans Omgivelser er ogsaa mere eller mindre lavede for at belyfe Bogens Ten= hans Disciple, Jøderne, Nitodemus, Samaritanerkvinden. mærker fig alle ved fin ubegribelige, fene Opfatning af alt, hvad Jefus figer, felv om han taler i deffimpleste Billeder, ved fine Misforstagelser og Fordrei= ninger af hans Ord. Men med alt dette indeholder det fjerde Evangelium en Buldgrube af ophøiede Tanter og ftjønne Ptringer, hvad enten Jesus har fagt disse eller ei, Attringer der fan flages fast som Kriftenkirkens Balgsprog til alle Tider, fordi de vil have fine Sandheder til alle Tider, og fom altid vil gjøre det fjerde Evangelium dyrebart for os, felv om vi itke tør bygge Hiftorie paa det. Flere af disse Pttringer finde vi i den markelige Samtale vi har for os i Dag. Forfatteren har stillet Jesus Anfigt til Ansigt med en samaritanst Kvinde. Berved er da først det at mærke, at Samaritanerne var saa foragtede og saa hadede af de ægte nationalstolte Jøder, at disse fan lige meget ned paa dem som paa Spin. De gik lange Omveie for ikke at bære nødte til at drage gjennem deres Land; de havde havt blodige Feider med dem, og forbøde dem at ofre ved deres Tempel i Jerufalem, hvorfor Samaritanerne havde bygget fig et eget Tempel paa Bjerget Garigim. Grunden til dette had var ben, at Samaritanerne bar Efterkommere af de blandede Familier, fom bar opstaa= ede ved at en Masse assprifte Familier var indflyttede og indgiftede i Balæstina ved Jeraels Riges Undergang. Foruden urent Blod beftyldte og 3ø= derne dem for at fore uren Lære og vilde itte have noget fom helft med dem at Raar derfor Jefus i Barablen om den barmbjertige Samaritan gjør en Samaritan til Helt paa Betoftning af de feige og haardhjertede Jøder, og han her indlader fig med en famaritanft Kvinde i en længere venlig-Samtale, faa er dette en udfordrende Sanfte, taftet i Unfigtet paa Jøderne, ffaa er bet

offentlig Proflamation om, at han, Mesfias, bar tommen for at bære Berben &= frelferen, itte 3 ø b e frelferen, at for ham eksifterte itte Nationalitetsforftjel fom nogen Stranke, men alle fulbe have lige Abgang til Bud fom Mennefter, ftjønt han ogfaa ftolt erklærer, at Iøderne, hans Landsmænd, havde faaet bet færstilte Opdrag at nære Berdens religiøse Læremestre; "thi Frelfen kommer fra Jøderne". Men der er itte alene den Sage ved Rvinden, at hun er en Samaritan, hun er ogfaa et offentligt Fruentimmer. Sun har levet med 5 Mond for, og den Mand, hun nu lever med, er itte bendes lovlige Wgtemand. Det fortæller Jesus hende, og hun mag ertjende, at det er fandt. Ite defto= mindre jager itte Jesus hende bort, føler itte fornem Affty for hende, tordner itte med helvedes Stræmfel for bende, ja stjænder itte paa bende paa noget Bis med nogensomhelft Moralprædiken, men beder bende som en Venlighed om et Glas Band af hendes haand. Derved føger han jaa at lede hendes Tanter hen paa andre ophøiede Sandheder, vis paa, at hvis disse fit Magt over hende, vilde de standse hendes vilde Liv. Dette vidner atter om Jesu store, milde, tjær= lige Hjerte, som ikte havde saa haarde Ord for Syndere, der havde givet efter for et Dieblits Friftelfe og ladet fig beherfte af fine Lidenstaber, fom for dem, der var besatte af Hytleri og Bengebegjær.

Refus benntter Leiligheden, da ban felv fidder ved en Brønd, en Brond, som endnu eksisterer den Dag i Dag, og da Kvinden kommer for at drage op Band, til at bruge Billeder fra Bandøsning og Banddrifning. Det faldt jo faa naturligt. Han taler om et levende Band, som han tunde give, og naar man drak af det, fkulde man aldrig mere torfte. Rvinden er fremstillet ual= mindelig sentænkt og ualmindelig lidet skikket til at forstag hans Billedsprog. hun beder om at faa det Band, faa hun ftulde flippe at gaa til Brønden mer for at folde fin Krutte. Sun blander fammen Billeder og Birtelighed, aande= ligt og materielt. Hvad mener nu Jesus med bisse Ord, at: "hvo som dritter af det Band, fom jeg vil give ham, ftal til evig Tid itte torfte; men det Band, fom jeg vil give ham, ftal blive en Kilde med Band, som opvælder til et evigt Liv." Hvad er det for Band han mener? Raar vi ftal flutte af alle hans andre Pttringer, af hele hans famlede Prædiken og Liv, af hvorledes han ven= ber Samtalen, da dette Billede om Bandet afbrydes, faa mener Jefus med det ebige Livs Band i os: "Budhengivelfe". Gudhengivelfe bar hans eget Livs store hemmelighed; dette at tro barnligt og inderligt paa Guds Tilvæ= relfe, dette at tro om benne Bud, at han bar en almægtig Bud, fom tunde frelse, itte en afmægtig Bud, som maatte lade Storfteparten af fin Stabning gaa til Helvede, dette at tro, at Gud var en Fader og ikke en despotisk Tyran, at han elstede og tilgav og itte hadede og flog. Gudshengivelfen var hos Jefusitte en løs Talemaade, den var den fuldefte Birkelighed; han levede og aandede San tæntte paa Bud, han faa Gud i Liljerne paa Marten og i Fuglene under himmelen, i Børnene, fom legte Brullup og Begravelfe, i alle fine Om= givelfer. Naturen var mættet af Gud, Luften var mættet af Gud, Naturlivet

var mættet af Gud. Han var en gudtørstende og en gudfindende Natur som han behøvede itte fom Boltaire at timmpe med fig felv op igjen Dag og Dag for at ræsonere sig til det fornuftige i, at der var en Gud til. Hans dybt religiose Ratur eiede itke Rum for Tvivl i det Stykke. Han tog det som en given Sag. Han havde Trang til at tro saa, og han følte Sandheden og Styrken af denne Tro ved det Mod, den Klarhed, den Fred, den aandelige Overlegenhed, som denne Tro ftabte. Han følte fig som alle Stuffelsers, Sor= gers, Smerters Overmand ved denne Tro. Han lænede sit Hoved til Guds Bruft og følte Ro falde over fit Sind, Lutte og Salighed flyde ind i hele fit Bæfen fra fin Gud og Staber. Det bar ikte han, fom talte, han fom handlede, naar han traadte op som Guds Talsmand her paa Jorden, det var Gud, som talte og handlede gjennem ham fom Redftab. Derfor er han faa ængstelig for at tage noget til Indtægt for sig felv, han vifer altid tilbage paa Faderen, fom den, der lægger Sandhedens Ord paa hans Tunge, og Helbredelfens Rræf= ter i hans haand eller Die eller Ord. Denne uendelige og virkelige Gudbengi= velfe udtaler han stærtest i de Ord, som ogsaa det fjerde Evangelium lægger ham i Munden: "Faderen og jeg vi er eet". San følte fig fom den, der gjorde Faderens Vilje og git hans Wrinde, og denne Følelse gjorde ham uovervinde= lig. Stundom i ftært legemlig Bine og aandelig Ramp tan han mifte denne Følelse, saasom da han tjæmper i Getsemane og da han hænger paa Korset og stønner ud: "min Gud, min Gud hvi har du forladt mig!" - og da er For= tvivlelfen nær. Denne Følelse af at gaa op i Gud, at leve i ham, som jeg, mener med Gudhengivelse, den bar hos Jesus et levende Bald, der ligesom Rilden i Ortenen lod de gode Gjerningers Frugter vælde frem af Hjertets Jordbund, og derfor kan han med fikker Tryghed tale til Kvinden om det hemme= lige Livsens Band, der vælder op i os til evigt Liv. Sæl den, som tan finde denne Kilde! Ca vi behøver itte at føge længe efter den; thi den er inde i hver af os, bare tildættet med Støv og Starn og Muld af lange Tiders fløve Ba= ner, af Berdelighed, af Ligegyldighed, af onde Gjerninger. Bi holder itte Ril= den oprenset; men den er der, Gudshengivenhedens Naturtrang er medfødt Menneffet, den vifer fig i Barnets Urme, naar de omt flynger fig om Fars og Mors Hals, den vifer fig i Pinglingens Dragen mod hvad der er godt og rent og luft, i hans Evne til at begeiftres for Lidelfens felvfornægtende Ramp her paa Jorden, den vifer fig i Alderdommens ftille Svile, i Livfens evige Saab. Svis dette Bæld er udtørket i nogen Menneskefjæl eller tilfyneladende udtørket, da er det ved dette Mennestes eget Arbeide, eget Balg. Man har arbeidet paa at øde= lægge fig felv. Det er forunderligt dette, at Menneftet kan arbeide paa at øde= lægge fig felv, men vi fer det dagligt om os, at det er faa. Der arbeides fjeldent faa ihærdigt paa noget som paa at ødelægge sig selv. Unge Mennester fturter sig ind i Udsvævelser og Nattesvir og Gjæld, stjønt de ved, at de faar fvide fit hele Liv for det. Dieblittets pirrende Rydelfe blir dem for ftært, faar Magt over dem, og de tænker ikte. De kafter Kildevældet i fig til med liderlige

Tanker og Ord, flot Spot og vildt Liv, for saa omfider som et Brag at sidde paa Ruinerne af fin fpildte Livslykke, bette Guds evige Bæld i os, som vi er for= vissede om flyder stille i vor Natur, saasandt vi er af guddommeligt Udspring, Guds Børn og Giendom. Den som dritte af det, stal aldrig tørfte. Bi ftoler faa ofte hernede paa andre Mennester. Bi vifer dem bundlog Tillid, beundrer dem, elfter dem, forguder dem, og faa opdager vi pludselig, at de har ftuffet os, eller at der er en mindre elftværdig Side hos dem, eller at de i Tidenslængde fløves i Interesse og flipper den Sag, de for har viet hele sit Livs Ramp. fligt Tilfælde er not til at gjøre os bittre, modløfe, nedbrudte for hele Livet. Ligefom alt her i Berden er undergivet Opløsning og Død, faaledes er bet og med bort ffjønneste og tryggeste Saab, naar det er bygget paa jordift Grundvold; bet er ubsat for at viene, falbe sammen, smuldre ben, om Grundvolden fer aldrig fag folid ud. De jordifte Rildevæld efterlader os evig tørstende, felv om vi for en Tid har kunnet flutte vor Tørst ved dem. Men den, som dritter af det evige Livs, af Gudhengivelsens Kildevæld, stal aldrig tørste; thi han har bygget fit Liv paa en Grundvold, som aldrig tan fluffe, tan ramle, tan fortæ= res eller forandres. Menne fte lig Retfærdighed tan ftuffe, guddommelig Retfærdighed fan det aldrig; mennestelig Kjærlighed fan floves, guddommelig aldrig, mennefkelig Begeiftring kan tiglnes, guddommelig aldrig, mennefkelig Magt kan brydes, guddommelig aldrig; mennefkeligt Liv fkifter Former ved Døden, guddommeligt Liv stifter aldrig Former, men er det samme uforander= lige, pletlofe, rene gjennem alle Epigheders Epighed. Den, fom bygger fit Liv derfor paa det jordifte, bygger paa en ufikker Grundvold, maa fole fig fom et Menneste, naar Jordstjælvet ruster Grunden under hans Sus, en bavende angstelig Usikterhed. Den, som bygger paa den himmelfte Grundvold, eller, fom Jefus her figer, dritter af det evige Livs Rilde, føler en ufvigelig Tryg= hed, Evighedens fitre Tryghed over fit Liv. Eller maa itte det give en rolig, ftolt, glad, taknemlig Følelse, at vide, at hvormeget jeg lider ved andres For følgelse, hvormange gale Spor hele Samfundsudviklingen synes at gaa i. hvormeget Mennestene raser for at pine hverandre, ødelægge hverandre, saa er ber dog en Grændse, udover hvilken de ikte tan gaa - nemlig Guds Mening med Berdensløbet. De tror, de kan bryde iftykker Guds Love, og de fer ikke, at de bryder sig felv iftytter paa diese Love, da de er uangribelige. med den flade haand mod en ftarp, fpids Kniv, faa render den igjennem Haanden; faaledes og naar du render i Trods mod Guds Love, er det dem, fom render igjennem dig og gjennemborer dig. Om Mennestebølgerne bryder fig aldrig faa vildt mod Guds Berdensplan, den ftaar dog urokket fom Stiæret, over hvilket Bølgerne vafter. Menneftene tan udrette det at plage hverandre og volbe hverandre Lidelfer ved fin Daarftab; men de tan aldrig udrette det, at det Onde i Længden tan feire over det Gode, Løgnen over Sandheden, Uretfærdig= heden over Retfærdigheden. Den, fom har drutket af Gudhengivenhedens evige Kilde, tror og føler dette, og denne Tro giver ham Trnghed og Fred midt i Nordenen og Larmen og Daarstaben. Han ved, at det Onde seirer blot midlerztidigt, at i dets tilspneladende Seier gror dets fremtidige Nederlag, han ved, at om end han og hans Sag gaar under, vil Gud dog vide at bevare dem, om de er af Sandhed, og han kan dø med Fredens Seierssmil.

"Sandhedstjæmpen bleg, som segner ramt af Hadets hvasse Pil, priser Kampen, men han blegner, dør med Fredens Seierssmil".

Derfor er det, at virkelig Gudhengivelse, som Zesu Hengivelse var det, gjør uvvervindelig, gjør trng, gjør lykkelig, fordi Livets Tyngdepunkt ikke er lagt her, om end Livets Arbeide ligger her, fordi Grundvolden er Gud og ikke Menneske. Man gjør rolig sin Pligt og overlader Gud Resten.

Der er et andet gyldent Ord af Jefus i denne Samtale, fom jeg vil gjøre Eder opmærksom paa idag, og det er hans mærkelige Udtalelse om Bud og ben fremtidige Gudstilbedelse. Hvis Jefus virkelig har fagt dem, indeholdt de en hel Revolution i Iødernes Opfatning. Jøderne havde bundet fin Gudstjeneste til Templet i Jerusalem, Samaritanerne havde bundet fin til Templet paa Garizim. Ru figer Jesus, at baade Gudstjenesten paa Ga= rizim og i Jerusalem ftal afftaffes og den Time kommer, ja er nu, da Gud ftal tilbedes i Aland og Sandhed. Jøderne havde gjort fin Gudstjeneste til en Gudstjeneste af Geremonier, ledsaget af blodige Offringer; berfor bar der indtommet en hel Del Form= og Bogstavdyrtelje i Jødedommen, og den truede med, trods Synagogerne som dens egentlige Rjerne og selvgivne Opdrager, at udarte til en Prestereligion. Jerusalem stulde gjøres til Hovedstad i det nye Messiasrige, til Midtpunktet for hele den religiøfe Berden, det bar Jødernes ftolte Drøm. Og nu tom han, fom udgav sig for deres Messias og fortalte bem, at den Tid ftulde tomme, da man itte mere ftulde tilbede Bud i Berufalem, da Templet stulde være forsvundet og der reises et uendelig større Tempel= hoælv over Nationernes Tilbedelfe nemlig den uendelige blaa Himmel, fom famlede under fig baade Jøder og Bræter og andre hedninger, at Bogstavens Bud ftulde vige for Nandens (Bud, tilbedt i Nand og Sandhed. Svilfen Budsbefpottelse maatte itte dette innes for Sødernes Drer, og hvilken Budsbespottelse er det ifte endnu for de fleste fataldte friftne Rirters? 21a jeg ftulde ønste at Infe med disse Ord op i de tatolite Rirter, hvor Preften bøier og butter fig og tysfer Bibelen og Radverkalten og Alteret og ftifter Dragter, hvor Mængden knæler i overtroift Frygt og bestænker sig med Bievand og dypper fine Fingre i Oljen af den Lampe, fom brænder foran Belgenbillederne, ja ftraber Malingen af dem og tror, at dette ftal hjælpe noget.

Jeg stulde ønste at raabe disse Ord høit ud i de lutherste Kirker, hvor man hænger ved Daaben og Nadveren som mystiste Handlinger, der kan frembringe Gjenfødelse og Syndssorladelse, hvor Presten prædiker om en Gud, som ikke vil tilgive, før han faar Blod i Betaling og det af en uskyldig istedetsor en skyldig,

ja at det er Bud, fom itte fan bo, men fom alligevel dor og gir fit eget Blod fom en Betaling til fig felv; hvor man i den Grad har glemt, at Guder Mand, at man tvertimod itte har hvilet, for man har faget ham indespærret i et Legeme, Jefu Legeme og gjort Jefus til et i Dafen med ben enefte almagtige Bud. Bud er en Mand-den Tanke harTheologien arbeidet paa at ødelægge, saalænge den bar været til, den har gjort alt, den har kunnet, for at ftabe Grændfer, for at drage Gud ned til Menneftemaalet, for at giøre Gudtilbedelfen uaandig. Den har bundet den igjen til Templer og Ceremonier, til Absolution og Alter= gang. Tanten om Bud fom den gjennemtrængende og altbelivende Mand, i hbem vi leber, aander og røres, fom fer alt, fom ved alt, fom omgiber bor Sti og vort Leie, som vaager over Berdensudviklingen — den er traadt aldeles i Baggrunden, og man har iftedet faget et ugandeligt Bedenftab, en fjødgjort Bud, en Djæbel med Horn og Klør, trolbdomsagtige Midler, der ftal betinge Ens Frelse og et materielt Helvede med Ald og Svool, der stal modtage Stør= fteparten af Guds Skabninger. Da iftedetfor at tilbede Gud i Nand og Sand= hed bed at bære gode og flabe godt omfring sig, saa tilbeder man ham nu bed at spinge Salmer og bede Bønner og læfe i Bibelen, paa famme Tid fom man ude i Livet vedbliver at være den haardhjertede Egoist, der gjerne bedrager fine Medmennester for lidt Fortjenestes Styld og itte ta'r det saa noie med Moralen, naar bare den religiøse Stit overholdes. Det er dette Jesus vender sin Landse imod i disse Ord til den samaritanste Kvinde. At tilbede Gud i Mand og Sandhed! — ikke tro at nogen Slags nore Skikke eller barmbjertige Gaver ftal hiælpe dig over til Saligheden, men det, at din Tro ftaber din Ra= ratter, forvandler dit hele Menneffe til at blive et Gude fande Barn, lærer dia Budhengivelsens hemmelighed, se bet er Runften. Saa tan du hore til hvad Samfund du hore vil, du tan være Ratolit eller Reformert eller Lutheran, Bed= ning eller Jøde eller Tyrk — naar du i Kraft af din Tro giver dig hen til din Bud for at gjøre hans Bilje paa Jorden, da tilbeder du Gud i Nand og Sand= hed, da hører du til det store Broderstab af Gudstilbedere, der ikke er bundne til Jerufalems eller Garigims Tempel, men finder herren allesteds og er fundne igjen af ham. Bud give, at vi maatte findes mellem dem, maatte fpørge efter Menneftet og itte efter Troesbetjendelfen.

## Menneftefon -- Gudsfon.

(Ellevte Søndag efter Trinitatis.)

#### Tefft: Gal. 4. 1-7.

I ved alle, at de to Navne hvormed Jesuskalder sig, er Menneskeson og Gudssøn. Han selv soretrækker og kalder sig hyppigst Menneskens Søn; menshans Disciple kalder ham Guds Søn, og han tager imod Tiklen uden Modskand, skjønt dette skjædnesvangre Navn benytkedes til at bringe ham Døden, da det

udtolkedes af Ppperstepresten at betyde Messias, det forventede Himmelens Sendebud, som skulde forløse Israel. Og dog indessutter disse to Navne saa at sige hele Menneskehedens Historie, hele Menneskehedens Bestemmelse; thi Navnet Guds Søn er ikke noget, som tilkommer Jesus af Nasaret mere end nogen anden; det er et Fællesnavn for hele Menneskeracen, som betegner dens Udspring fra Gud og dens Maal at vende tilbage til Gud igjen. Derfor kalbes Adam, hele Menneskeslægtens Fader, ester Bibesens Udtryksmaade: "Guds Søn" i Lukasevangeliet (3,38) og Paulus siger at "vor Aand vidner med Guds Aand, at vi er Guds Børn". Med andre Ord vi Menneskesønner er af guddommeligt Udspring —, og derfor skal og kan vi vokse os frem til at blive Gudssønner.

Dette giælder faabel den Enkelte fom hele Mennesteflægten, der bestaar af Menneskeheden ftal blive sig bevidst sit høie Udspring, det de tufinde Enkelte. Rrav og Univar, som dette paalæager og handle i Overensstemmelse dermed. Den Enkelte ftal blive fig Gudstanken bevidft, vide og føle, at han er kaldet til at være en Guds Søn, og handle derefter. San ffal saa meddele fig til andre Menneffesønner rundt om, at de føler det famme og ogsaa handler derefter. Berden ftal efterhaanden smittes af denne begeiftrende 3de og bugge fig felb op henimod dette Maai, indtil alle Menneskesønnerne, enten det blir her eller hisset, enten det er med eller uden Legeme, er forvandlede til Gudssønner og danner en stor Harmoni med Gud, et stort høisvælvet Tempel til Guds Were. Det hele er en tjæmpemæssig Udvilling fra det smaa til det store, fra det lavere til det hoiere, en Udvikling, som aldrig kan standses, men gaar trods alle Ufbrydelfer og Sinkelfer uftandfelig fremad. Dette er en af Pauli Andlingsideer. Han siger: "vide 3 itte, at 3 er Guds Tempel, og at Guds Aand bor i Eder?" (1 Cor. 3,16) "Thi ligefom Legemet er et og har mange Lemmer, men alle Lem= mer paa det ene Legeme, endog de er mange, er et Legeme, saaledes er og Kri-Thi baade er vi alle ved en Mand døbte til at være et Legeme, hvad heller vi er Jøder eller Græter, eller Trælle eller Fri, og vi have alle druktet af Kal= ten til at være en Aand." (1 Cor. 12,12.13) "Dg hvad enten et Lem lider, lider alle Lemmerne med, eller et Lem bliver holdt i Were, glade alle Lemmerne fia med. Men 3 ere Rrifti Legeme og Lemmer hver en Del (1 Cor. 12,26.27). "Da han bestitkede Nogle til Apostle, Rogle til Profeter, Rogle til Evangelister, Nogle til Hnrder og Lærere til de Helliges fuldtomne Beredelse til Embedets Forpaltning, til Christi Legemes Opbyggelse, indtil vi alle naa til Enhed 1 Troen og Guds Egns Erkjendelse, til Mands Modenhed, til Krifti Fuldes votone Alder, at vi itte mere ftulle bære Børn og lade os tumle fom Bølger og omdrive af ethvert Lærdoms Beir ved Mennestens Spil, ved Trædsthed til Forførelfers Runftgreb; men at vi Sandheden tro udi Rjærlighed ftulle i alle Magder oppotse til ham, som er Hovedet, til Kriftus, af hvem det ganfte Legeme fammenfpiet og forenet ved al den Forbindelfe, indbyrdes Sjælp giver, vokser Legemets Batst til fin Opbnggelfe i Rjarlighed (Eph. 4, 11-16). Midtpunt-

tet i dette Rige af Budsfønner er da for Paulus: Jefus Kriftus. Han er Repræsentanten for Sønneforholdet paa Jorden, den som har vist os og været en fand Buds Con, og berfor blir det omfring ham hele benne Buds Gons 3de grupperer sig, han blir Hovedet, vi Lemmerne paa dette uhpre Legeme af Budsfønner, fom omfpænder hele Mennefteheden. San er Buds Sandhed indplantet i Menneffebeden, derfor er han ogiga flittet til at bære Frigjøreren og Frelferen. Baade hos Baulus og i Johannesevangeliet fremftilles derfor Jefu Mand fom havende eksifteret, for Berden blev fabt, fom det fande Urtryt af Bud i Mennesteffittelse, og hvem Mennestene derfor er givne i Arv og Gie, fom Budsfønner ligefom ban. Saaledes figer Paulus i Rolosfenferbrevet: "ban fom er den ufpnlige Buds Billede, al Stabningens Forftefødte, efterdi ped ham er alle Ting fabte, de i himlene og paa Jorden, de spulige og uspn= lige": "thi i ham behagede det Faderen, at al Inlde ftulde bo, og ved ham at forlige alle Ting, være fig de paa Jorden eller de i himmelen, med fig (Col. 1, 15.16. 19.20 . San fortynder, at i hans Rabn ftal hvert Anæ boie fig (Bhil. 2.10). "Men naar alle Ting er bam underlagte, da ftal og Sønnen felv underlægge fig ham, fom har underlagt ham alle Ting, paa det Bud ftal være alt i alle (1, Cor. 15,28) Og Udtryftet i det berømte første Rapittel af Johannesevangeliet er tjendt not "at Ordet blev Kipd, og boede iblandt os" (30h. 1.14). Baade for Baulus- og Johannesevangeliet reprefenterer Jefus en Ide, der er bleven Ripd og Blod i ham, og det er Guds Cons 3de, og begge forfægter, at alle Mennefter, hvor lavt de ligger, hvad Sudfarve eller Nationalitet de har, hører ham til, er et Legeme med ham, altsaa Menneffer med samme Mulighed som han, og at disse Muligheder fal i Tidernes Løb udvitles til Birkeligheder, at alle, alle engang ved Lutring og Selvarbeide. bjulpne af Medmennefter, der er komne lidt længere end dem felv, ftal arbeide fig frem til at være fande Guds Sønner, som Jefus var det, ftal naa Forligelsen eller Harmonien med Gud, og Gud saaledes blive alt i alle. Netob det inderlige Forhold, hvori baade Paulus og Johannesevangeliet fætter Jesus til de pprige Mennester som deres fuldtomne Lige, som Del af det samme Men= neffehedens Legeme, udelukter al Tanke paa, at Jefus af dem antages for at bære et med den evige Bud. Rei, han bar hans Stabning ligesom de andre. bare den rene, den fyndelofe, den fom har udtruft Buds Cons Ideen paa Jorden, fom de andre har fornægtet og frafaldt, men derfor itte miftet. Fordi Baulus tun har Brug for Jesus som Kjød og Blod af en 3de, af Sønneideen, af Idealmenneffet, netop derfor bryr han fig itte om hans Siftorie ber paa Jorden. San omtaler itte i alle fine Breve et enefte Træt af hans Jordeliv undtagen det fidste Baaftemaaltid med Disciplene. Immermanden fra Galilaa er forsvunden, og den ideale Rriftuside staar iftedet. Baa den bygger Baulus hele fin Theologi. Fordi Jefus for ham representerer Sønnetanten, berfor tan han og være Frelferen; thi det er det at blive Guds Con, fom er det frelfende og intet andet. Og netop ved fine Udtryt i Colossenferbrevet, at vi ftal

votse bed indbyrdes Sjelp, ved at blive Sandheden tro i Kjærlighed, frem til ham, fom er Hovedet, vifer Paulus, at han ingenlunde fætter dette at kunne blive en Guds Son som en Umulighed, men tvertimod som en Mulighed for alle Menneffer. Baulus troede paa, at dette Fredens, Fuldkommenhedens Rige, Samlingen af Gudsfonnerne funde nages bag Jorden, berfor fortyndte han fom andre, at Refus Mesfias fulbe tomme fynlig igjen og ftifte et Retfærdighe= dens Rige. Men hvad enten Riget naaes bernede eller hisset, engang ftal det nages, og der er det du fkal lægge dit Arbeide. Altsag du skal selv bære en Buds Son, og du ftal faa andre til at være Gudsfønner — disfe to Obgaver indeflutter alt af aandeligt Arbeide paa Forden; de indeflutter Love. Institutio= ner, Styrelfesformer, Aanden i vore Bøger og Blade, vort felfkabelige, offent= lige og private Liv - ja vort Hjertes lønligste Tanker og Beie. Det indstævner det hele Samfund for den religiofe Domftol, affordrer Religionens Dom og Kritik over dets Færd. Du er kaldet til at være en Guds Søn og en Buds Datter - til at affpeile den fuldkomne Bud hernede, fom Jefus gjorde det, som andre taufte har gjort det for ham og efter ham. Svilket Rald og hvil= fet Ansvar!

> D Mennestehed! nu Krifti Navn du bære, det her dig giver Englens Were, det er den store Frelsers Arv, det giver Frihed, og det giver Sandhed, og denne er det klare Die, hvormed du fer dit eget Høie, det er din Friheds lyfe Marv, det Kjærlighedens Aandedrag igjennem Livet hen mod Gud. Dnd er da Mennestets Bæsens Kjerne, faa lys, at Mennestet ved egen Glans tan svide Pletter af fin Sjæl, udsonende i Muld sia selv. faa ftært, at Mennestet ved egen Rraft nedtager Himlens Høihed som en Arans og lægger om sin Pande og om fit Hjerte Himlens Fred. Ja Krist vor Broder vil os lære her Jords og Himles Børn at bære, saa gode, at vor store Kader, hvis Alvorsøie blaaner hift, naar frem vi vokse, vil os have, til sig for ved hans Barm at leve. Ja vi i Jesu Blod os døbe! i Jefu Bæfens Helgd os døbe, ja hver stal vorde til en Krift. Se Mennesteheden sig vender igjen til sin Fader, Enhver sig indvier i Daab til en Kristus at være en Guddommens egen Søn til Aanden, den Hellige, der lever i himmelste Rader

i støvhyllet Hjerte at nære. Stu, stu med Kristnavnet salvede Millioner i Mennestehjerterne opstanden Frelsexen troner. (Henr. Wergeland).

Du ffal bore en Guds Con og en Guds Datter! Ligefom du botser fra Barn til Mand eller Kvinde, sagledes ftal du votse fra Menneffesøn til Gudsføn og Gudsdatter. Ligesom du tager Næring til dig forstjellig efter de forstjellige Aldre, først Melt, saa haardere Føde for at fremme Legemets funde Bætst, saaledes ftal du og tage aandelig Næring til dig forftjellig efter bet forstjellige Udviflingstrin, du ftaar paa, for at votse gandeligt, votse henimod det at blive en Guds Søn. Da den aandelige Næring, du ftal tage, er at æde af Rundstabens Træ; thi da bliver du, fom du bed, lig Gud. Gjennem Bøger, giennem Blade, giennem Mennesters Samtale og Foredrag ftal du modnes og udvikles, fal du ffiærbe og udvide din aandelige Modtagelighed, ftal du forme og støbe din Karafter til at blive en Guds Søn og en Guds Datter. Man for= mer sig efter Forbilleder. Er dit Forbillede rent og stjønt, er det En, der felv har føgt at vandre Guds Beie, da blir han eller hun en Frelfer for dig til at drage dia fremad og opad. Rælger du fom Baulus Refus af Rafaret til Forbillede, da blir han din Frelser, og du tan vandre trugt under hans Lederstab. Enhver fand Jefu Følgesvend drager andre efter fig, og alle disse blir Jefu Efterfølgere, den Ene har været en Frelfer for den anden, det er Sænder udstratt til hander hele Mennesseheden over. Selv de Døde virter med i det store Opdragelses: og Opløftelsesvert; thi de har efterladt fine Ord og sit Liv i fine Nærmestes og sine Disciples Minde, i Tale og i Strift, og Efterverdenen begeistres og opdrages efter deres Ord, som om de endnu var levende. Indflydelse øver itte endnu Konfucius og Buddha og Jesus og Paulus og Muhamed og humboldt og Darvin og Shakespeare og Gothe og de utallige andre Storaander fra ben religiøfe Tænknings, fra Bidenftabens, og fra Digt= ningens Omraade? Da Stolen hernede fortsættes hisset. Thi der møder disse Alander i egen Person og samtaler og leder og drager En høiere og højere op til ftørre og ftørre Renhed og Søihed, indtil Stunden tommer, jom Wergeland faa ffiønt udtrotter det, da "Mennestet nedtager himlens Søibed som en Krans og lægger om fin Bande, og om fit Hjerte himlens Fred", da Menneftet er blevet fuldkommet, fom dets himmelfte Fader er fuldkommen.

Dette at, som Paulus udtrykter det, Legemets Lækst vokser til sin Opbyggelse ved indbyrdes Hjælp i Kjærlighed, er en vidunderlig stjøn Tanke og Sandhed. Ingen staar alene og forladt i Kampen, der er tusinde Levende og Døde, som slaar Kreds om En, stjærmende, dragende, begeistrende; tusinde kjærlige Hænder, som leder og løster En mod sit Maal. Naar jeg tænker mig om paa min egen aandelige Udvikling, og hvorledes den er naaet, er der den sorunderligste Blanding af Mennesker og Bøger. Bed Siden af Fars og Mors Stikkelse dukker op mine gamle Forsædre og deres Historie, ved Siden af Kam-

merater og unge Piger dukker op Verdenslitteraturens Mænd, med hvis Helte og Heltinder jeg har sværmet og drømt og lidt; ved Siden af mine Lærere og Norges første Mænd dukker op ukjendte Bøndergutter af mine Elever, og Folk jeg har mødt nogle Minutter og saa aldrig ser mere. Det er en forunderlig Kjærlighedens Kjæde af Levende og Dodt, der omslynger mit Liv og har løstet og formet og bestemt dets Udvikling.

Saa af Levende og Døde flynget Kjærlighedens Kjæde løfter Jer, til et Møde, hvorfra I forynget vandrer vidre under Aftenskjær.

B. Bjørnson.

Men over dem alle og enestaaende rager dog Jesus af Nasaret. Alt som liden Gut ovede han en magist Indvirkning paa mig, som han dengang stod i en mystisk Taageglaus. Jeg spændte engang om mit bare Bryst de Ord af Paulus: "tro paa den Herre Jesum Kristum, saa stal du vorde salig"! sor at huste paa dem, hvor jeg git og stod, og disse Ord mødte mig forunderlig not i en ameritanst Prests Mund, da jeg blev indviet til Prest, som de Ord, hvormed jeg blev onstet Beltommen i det unitariske Samstund, uden at denne Prest hverten tjendte eller havde hort et Ord om mig sør. Dette regner jeg for mer end en Hændelse. Og jo mere jeg lærer at forstaa Jesus af Nasaret, jo mere lærer jeg at beundre og elste ham, saa ham har jeg valgt til min Helt, min Stjerne, han repræsenterer for mig sandest og bedst Gudsideen paa Jorden, kjødbleven i Mennestet.

Men hvorledes ftal jeg funne blive en Guds Con eller en Guds Datter? jeg fom føler mig faa jammerlig og fvag, jeg fom bryder hans Bud faa mange Bange om Tagen; jeg, fom foler Sandheden af, hvad Baulus ffriver, "det Gode som jeg vil, det gjør jeg itte, men det Onde, som jeg itte vil, det gjør jeg" (Rom. 7,19). Saaledes ved jeg mange vil sige. hertil vil jeg fvare: Læren om Mennestets totale Fordærvelse og Udngtighed til at gjøre noget godt har faalænge været indbanket i oz, at det har forfløvet vore Biljer, flappet vor Handletraft og dysiet os isøvn. Det er et betvemt Dogme for Mennester til at iluntre unda paa, til at være ligegyldige og ligeglade paa, til at hente Undftyldnin= ger fra, naar de forsømmer fin Pligt. At fige: vi fan itte gjøre noget hverten fra eller til, er det samme som at sige: Bi behøver itte at gjøre noget. Det er betvemt dette at putte alting over paa Gud og Jefus, de faar være saa suilde at gjore det, vi fan ingenting gjøre. Det er betvemt dette, men det er itte fandt; thi par det fandt, da var vi itte Guds Børn, eller da havde vi itte Evnen til at blive det, om vi itte var det for. Det fan heller itte være det Paulus mener, som selv siger, at vi skal arbeide paa vor Helliggjørelse med Frugt og med Bæven. 30, vi kan gjøre det, vi kan blive Buds Sønner, ellers havde vi ifte modtaget Rald til at blive det. Det er fandt not, vi har en fortvivlet Ramp at fore mod indaroede Laner, mod overleverede Fordomme, mod Svaghed i

Fristelser, mod Forfædres og egne Synder, mod fortviblede Samfundsforholde; men vi staar heller itte alene i Kampen. Som jeg alt har talt om, vi har mægtige Bundsforvante i alle de levende og døde Mænd og Kvinder, som har tjæmpet benne famme Ramp og efterladt fine Livserfaringer, fine Seire, fine opmuntrende og troftende Ord til os. Bi har Bundsforvante i Zefus af Raja= ret og alle bans aandelige Brødre og Søftre paa Jorden. Gjennem dem virter Buds egen almægtige Mand, som endnu tan giøre Bintjeunderet om igjen, bet at tænde Glød i Mennestchierter, saa de føler iit hoie Rald, og begeistres for det, til de feirer. Bi tror for lidet paa Hand, paa vor Hand og paa Buds Nand og paa Formælingen af de to. Netop fordi vi er Guds Born, har vi Ebne til at forstag og pagvirtes af Buds Mand. Dg den tommer itte ved at vi lægger of nedfor og figer: "vi tan ingen Ting gjore"; men den fommer, naar beder, den tommer, naar vi aabner vore hjerter for den, fom naar aabner vore Hufe for Solen ved at fætte Glas i dem. Du fan Paulus, nomnat gibe Gud al Wren, eller Refus fom fom dit store Forbillede, naar du bare itte tror, at din egen Mande Udvikling og Løftelfe kommer af sig felv, uden nogen din Anstrengelse, men fer, at du maa ville og arbeide felv. Hvorledes fal du da blive Gude fande Barn?. Bed at være pag Lagt mod dig felv, altid agroagen, som det hedder i det nye Ze= stamentes Sprog, med omgjordede Lænder og brændende Lamper. Du mag vasse, at itte Brede og Hevnlyst overmander dig, at itte Magtbegiær og Pen= gebegiær blir dit Livs Maal, at du fætter fom dit høieste Onite, at Mennestene, med hvem du kommer i Berørelse, fkal faa det godt, ikke lide Rød, men blive faa Inkkelige, fom du kan giøre dem. Med andre Ord; "du fkal giøre Guds Bilje" fom Jesus udtrykte det; du fkal lyde hans Love i Naturens og Nandens Rige, du ftal gjøre mod andre, shvad du vil, de ftal gjore mod dig, du ftal forftag, at Riærlighedens store Bud munder ud i Schopofrelse, og at Livets hvie= ste og ædleste Lykke bestaar i at giøre godt og leve for andre. Da Sturke til dette henter du ved hver Morgen at sige til dig felv: "Gud, giv du mig Kraft til at gjøre din Vilje i Dag; lad mig hufte pag, at jeg altid vandrer for dit alvidende Ansigt. Lad mig ikte gjøre noget, hvorved jeg behover at skamme mig for dig, men styrt du mig med din Nand til at ville og vide at vælge det rette." Dette bestandig at gjøre klart for sig Guds Nærværelse, at leve sag at fige et dagligt Samliv fammen med ham, det ftyrker et Menneste mere end alt andet til at kunne borre en Guds Søn eller en Guds Datter. Sag bed da Bud om at gi' dig Styrke til at ville være dette og arbeide paa at være det, lad bit høie Kald virke opmuntrende og begeistrende paa dig. Tænk paa hvad der staar i Digtet:

> Jesus er Guds Søn — du er det og. Menneste! vend dit Aasyn mod Himlen, ligesom Jorden blandt Stjernevrimlen, du er Gud Herrens lysende Sprog.

Byg dig felv op til Jesu Maal, følg hans tornede, lysende Bane, bær for de andre hans seirende Fane i dine Gjerningers stille Taal.

Da stal paa Slægtens nedbrudte Hvælv Templet reises til Herrens Wre, stolt stal det denne Indstrift bære: "Gud hjælper den, som vil hjælpe sig selv".

Og saa, naar den Tid engang er kommen — kanske endnu om Millioner af Nar — da Guds Rige virkelig er kommen paa Jorden, da Krig er udslettet, da Processer er en Umulighed, da man ikke længer behøver Politi og Forbryderslove, fordi der ingen Forbrydelser er, da man ikke længer hader eller forfølger hverandre paa Grund af Meningsforstjel eller Raceforstjel eller Troessforstjel, men elsker og hjelper hverandre som Brødre og Søstre, da der ikke er Rig og ikke Hattig men lykkelige Mennesker, der har sit daglige Brød — aa hil den Tid, lad os hilse den, som vi hilser Evighedens Morgen, lad os holde Troen oppe paa den og arbeide for dens Komme. Ja da kan vi juble med Werzgelands Hymnen:

Baa Jord som i Himsen evindelig Fryd. Den hele Mennestehed nedknæler paa Jorden i Lykke og Fred. I Mennestet er du kommen igjen o Jesus Messias fra Himmelen! I Mennestets Sjæl et straalende Skin lever af din. I Mennestets Hu dine himmelske Tanker, og som om der hang i Hjerternes Rod et funklende Dryp af Fresserens Blod, i Mennestets Hjerte din Kjærlighed banker.

Baa Jord som i Himlen evindelig Fryd! Nu endt er Jesus dit Berk; thi hviler du nu i din Seiersfryd sterk. Du Mennestet har til Menneste gjort og blæst af Gudsbilledet Støvet bort, saa Englenes Sind og Mennestets Hu et ere nu. Thi Jesus Messias, i Starernes Hjerter i levende Daad opstanden du est, hver Slægt er en ny Opstandelsessest, de Nysøbte ere dens untændte Kjerter.

## Tællet, veiet, fundet for let.

(Tolvte Søndag efter Trinitatis.)

#### . Tetit: Dan. 5.

Den oplæste Historie er storartet. Den er kort, simpelt og roligt fortalt, men vil vi fætte os ind i Situationen, blir den fplot med Farver og Liv. Den mægtige Ronge fidder og dritter med fine huftruer og hofmænd. ligger Fienden, Berfer og Meder, og beleirer Buen; men Rongen ftoler pag fine Befæstningers Styrke og sine Soldaters Aarvaagenhed, og la'r Vinen flomme pa Sangen lyde til Gudernes Pris. Opfestagerne udsender sit matte rødlige Sfin i den ftore duntle Soilehal, og Webelstenene paa Rvindernes Alader glit= trer i Skinnet. Da vifer sig pludselig midt i den hoirostede, kaade Jubel en Insende Mennestehaand — intet mere — og den begynder at strive paa den falfede Roa tværtover en af Lysestagerne. Kongen ser Haanden, han forstrættes, ban blegner og stirrer, Kroppen ftjælver, og Anwerne begynder at flag mod bin: anden af Stræf. Sangen forstummer, man fer Rongens forandrede Ubicende, bet blir stille i Hallen. Alles Dine vender fig did, hvor Kongens Dine stirrer. og der Infer nogle Ord paa Bæggen med fosforagtig Glans. Men ingen tan tinde dem, de er ffrebne i et fremmed Eprog med fremmede Bogstaver. Rongen lader sammentalde fine Vismand og Sandsigere, han lover dem Guld og grønne Stoge, bois de tan fortolte disse mustifte Ord, men de tan itte. Sag blir Da= niel omsider erindret og bentet. Han læser dem, det er rimeliavis bebraiffe Skrifttean, og der staar: "mene, mene, tekel, ufharfin" ("tællet, veiet, fundet for let!") Da med fin vante frimodige Diervhed udlægger Daniel Ordene om den stolte, pralende Belgafars fnarlige Fald, og famme Rat stormer Perferne og Mederne Bnen, og Belgafar blir dræbt.

Dette er den rystende Fortælling i forte Trag. Hoveleds staar den sig, indstædnet for Historiens Domstol? De lærde Folk har havt meget Bryderi med denne Fortælling; thi i de Kongerætker, vi har levnet fra gamle Historikere, sin= des itse Navnet Belzasar, og slet itse som son af Nebutadnesar. Kongerætken ester Nebutadnesar er: Evilmerodach, Nebutadnesars Son, regjerede 2 Nar; Neriglissar, Svigersøn af Nebutadnesar, regjerede 4 Nar: Laborosparchod, Son af Neriglissar, regjerede 9 Maaneder; Nabonidus, som itse var af den kongelige Slægt, regjerede 17 Nar, og under ham faldt Babylon. Hvad skal vi saa gjore med Belzasar? Somme Lærde har sagt, han maa være den samme som Evilmerodach, andre at han er Neriglissfar eller Nabonidus. Saa kommer endelig de gamle Stene i Babylon og hjælper os og Bibelen ud. Der er nu fundet Instriptioner af Kileskrift, som viser os, at Belzasar virtelig har eksisteret, men at han itse var Son af Nebutadnesar, men af Nabonidus, den sidske Konge i Babylon, og at han var antaget til Faderens Medregent. Ester at Nabonidus var slagen af Perserne, slygtede han til Borsippa og efterlod Babylon i Belzas

fars hander. Denne var faaledes virkelig Konge i Babylon, da Byen faldt. Bi ved, at Mederne og Perferne havde afledet Bandet fra Kanalerne, fom ledede dette ind i Bnen, og gjennem det torre Elveleie trængte ind i den beleirede Stad. En af de Inoffrifter, som er fundet angagende dette, er rørende. Bon af Nabonidus, faalydende: "O frels mig, Nabunahid, Konge i Babylon, fra Ennd imod din ftore Guddom, og ftyrk min Helfe og gjør mine Dage mangfoldige. Og sturk Belgasars Hjerte, han min aloste Søn, mit Hjertes Fryd, i Tilbedelfen af din ftore Guddom, og lad ham itte omgages med Syndere." Ellers er det oplæste 5te Kapitel alt hvad vi ved om Belgafar. Den materialiferte Aandehaand, fom vifer sig synlig for alle og skriver paa Bæggen, bør ikke forstnrre det paalidelige historiske Indtryk af Fortællingen; thi lignende Fænomener er vi Vidne til nu meget hyppigere end i Bihelens Dage. Rirte ved at berette om mange lignende Tilfælde, iagttaget af mange Vidner. Saaledes med Priorinden for Urfulerindernes Rlofter i Loudar, Frankrige, om= fring Naret 1635. Den hellige Josephs og Marias Navne vifte sig ofte paa hendes hander og blev stagende der for længere Tid. Mr. Thomas Rilligrew, en Englænder, figer faaledes: "Jeg faa bendes Haand, bvid fom min egen, og pludielig forandrede den Farve langs med laren og blev rød, og der vifte fig indelig Ordet Joseph." Paa mange andre har vist fig Bogstaver og Navne med Starlagensfarve. Hiftorierne om de faataldte Stigmata eller Blodmærter efter Beju Saar paa entelte Mænds og Kvinders Hænder under Efstase er jo notsom betjendte og fuldtommen paalidelige. Zeg har felv feet en faadan Nandehaand, innlig til lidt over Haandledet, itte ftrive, men spille en deilig Melodi paa en Sarpe, holdt opimod den i Luften. Haanden, som fkriver paa Bæggen, generer mig faaledes itte. Bi er endnu fuldkommen indenfor Birkelighedens Berden. Men denne Ildftrift paa Læggen, lyfende i fosforagtig Glans, den er ftreven itte alene til Belgafar, den er ogsaa streven til hver af os. Den er en Fortyn= delse af de Principper, hvorefter Dommen over hvert Menneste foregaar. Bore Tanter, vore Ord og vore Gjerninger stal tælles, de stal veies paa Retfærdig= hedens Vægtikaal — og det kommer da an paa, om de ligesom Belgasars skal findes for lette. Den er en Protest mod den Lære, at det er en vis Trocslekse, fom ftal frelse os, at det gjælder for os om at flutte os til den ene saliggjørende Rirte. Thi da kommer vi ftraks i Tvivl og Angstelse. Hvad er saa den ene sa= liagiørende Kirte? mag vi fpørge. Dg da tommer alle de hundredtals af Setter, og hver figer, at deres er den ene rette. Hvem tor bove at være ufeilbar Dommer her? Maa jeg ifte, hvad Samfund jeg hører til, bestandig da gaa med en hemmelig Engstelse for, at jeg alligevel har taget feil og følgelig gaar fortabt? Nei Benner, hvert Kirkesamfund og hver Religion, den kalde sig buddhiftift, braminft, muhammedanst eller triften, kan være bra not for mig, naar den fun formaar at støbe mig om til en bra og tjærlig Mand eller Kvinde; thi fan itte min Religion det, er den ingen Ting værd. Det er netop Grunden til, at vi hylder Rriftendommen og af Rriftendommens mange Sefter har valgt

Unitarismen, at vi synes den opftiller de reneste og høieste Maal for en Mennefkestræben og giver mest inspirerende Kraft til at naa Maalet. andre Religioner bedre, fordi de synes, de har en ædlere Rraft i fig, saa lad dem Thi det enhver Religion er for, er at givre Mennester dygtige til at kunne tælles og veies og — itte findes for lette. Den Religion, fom bedft tan det, er den beofte Religion. Men der gaar faa mange ben og tror, at Gjer= ningerne fan tet være det famme med; naar de bare har den rene Lære, faa er de biergede. De vil blive sorgelig ftuffede, naar den Dag tommer, da de stal tælles og veies. De vil da findes for lette. Hvis Mennestene vilde tænke rigtig ober dette, at det er deres aandelige Værd og Thugde, de ftal dømmes efter, da vilde de føle et større Ansvar, og Jorden vilde blive bedre. Men denne Lære, at Gjerningerne ingen Ting har at fige, bet er Troesleffen, det tommer an paa, den forfløver Mennestene og aabner al Slags Raahed, Bedrageri, Uretfærdig= hed og Bold frit Spillerum. Der fidder Millionæren og hoper Bulddynge paa Bulddnige. San er Medlem af et friftent Rirtesamfund, Bræftens fitrefte Støtte, naar denne bare vil lade være at tomme med "jocialististe" Prætener, han gir ud faa og faa mange tusinder om Naret til veldædige Diemed, sætter sit Nabn øberst pag Listen, naar der stal samles til Brandlidte og Bandlidte, er den respekterede i Samfundet, gjør to eller tre glimrende Selftaber om Naret, hvor Pengearistofratiet rigtig kan udstille sine Juveler og Diamanter og vugge sig i Takten af en Strausisk Bals, og vandrer fin Livsvei glad og fornøiet, aabnende fig Bei for alle sine Andfald med sine Benge. Men lad denne moderne Belza= far sidde i sit Gjæstebud og dritte sin Champagne med sine Mægtige og sine ju= velsmyttede Kvinder, der kommer den Tid, da Aldstriften flammer paa Bæggen, fkrevet af den usunlige Guds Budbærer: "tællet, veiet, fundet for let!" Millionærens Ansigt vil blive blegt, og hans Anæer vil staa mod hverandre og ftjælve, og det vil hvijte i hans Dre: fer du den lange Rætte af Mænd og Kvinder der! De er usselt tlædte, de bor i kummersulde Suie, hvor den tolde 350 vind farer gjennem om Vinteren, de har itte not til at tunne fpije fig tilborlig mætte, deres Børn fan itte fomme paa Stolen af Mangel paa Sto, deres Liv er et glædeløft Slid, uden haab, uden bvile. Dem er det, iom har hattet Rul= lene ud af Jorden for dig, eller hamret Guld- og Solverteen ud af dine Miner, dem er det, som har flaffet Millionerne i dine Lommer, dem var det, du ffulde have fodt og flædt og gjort luttelige i Zatnemlighed, og je — du har behandlet dem som Slaver og hunde og itte engang undt dem tilftræffeligt dagligt Brod. Mener du, Millionerne ftal folge dig hinfides og tjobe der for dig Baladfer og Lystjagte og et overdaadigt Liv? Nei nøgen som du kom af Moders Liv, stal du bende tilbage, og du ftal vandre om paa den anden Side enfom - enfom forgjæves føgende efter dine egne Kjærlighedsgjerninger; thi dem er det, som bnager Baladferne paa den anden Side Graven. Ranfte nogle af dem, fom du tanteløft mishandlede her paa Jorden, og hvis Liv du flabte om til et Helvede

vil forbarme sig over dig og føre dig frem til Lys og til Haab gjennem Sam= vittighedsbebreidelsernes Marter. Tællet, veiet — fundet for let.

Og Jandre Jordens Mægtige, Forster og Konger, hvem Folkene i sin Uvidenhed og Zaabelighed har givet Magt — J som sender Eders Medmennessker til Sibirien og Galgen og Stafottet, fordi de søger at befri sine lidende Brodre og Sostre, J som har saaet Turanni og Vold og Forrettigheder udover Jorden, saaet Storm og hostet Hvirvelvind, I som drukne af Magt har misshandlet dem, som var stabte i samme Gudsbillede som J — Flammehaanden vil engang komme til Eder og skrive paa Væggen: "tællet, veiet, sundet for let!" Ta vil J skjælve og onste at gjore om igjen — men se det er forsent, og J maa se, hvorledes Ukrudtet, I saaede, gror og gror vildt og leder andre Mennesser i Ulntke og blir til Korbandelse for Mennesseehen, og skjælvende som blege Skysger skal J sidde paa den anden Side i Morke og Forladthed, dare omgivet af de pinende Erindringer med Flammesskriften paa Væggen: "tællet — veiet — funsdet for let!"

Da Besaias's stotte Hunne over Kongen af Babel fkal ogsaa blive Eders: "Dodsriget nedenunder bævede for dig for at tage imod dit Komme; det vætter Dodninger for din Stuld, alle Jordens modige Butte, det fommer alle Hednin= gers Ronger til at staa op af deres Troner. De alle, de svare og sige til dig: "du er og bleven svag som vi, du er bleven os l'g. Din Høihed er nedfastet i Dødsriget med dine Pfatters End, der skal strøes Orme under dig og Maddiker skal bedætte dig. Hvorledes er du falden af himmelen, du Morgenstjerne, du Morgenrodens Son, hvorledes er du nedhuggen til Jorden, du, som svættede Folfene. Da du, du sagde i dit Hjerte: jeg vil opstige i Himmelen, ophoie min Throne over Guds Stjerner, og jeg vil sidde paa Forsamlingens Bjerg paa Siderne mod Norden, jeg vil fare op over de tyfte Styers Hoie, jeg vil være den Hoieste lig. Men du ffal nedfare til Dodsriget, til hulens Giber. Hvo dig fer, ftal ftirre paa dig, de itulle betragte dig og fige: "mon denne være den Mand, som fom Jorden til at bæve, som tom Rigerne til at stjælve? som gjorde Jorderige som en Ort og nedbrød Stæderne deri, som itte løste fine Bundne at lade dem gaa hiem." (Ef. 14, 9-17.)

Og T Gjerrige, hvis eneste Lust det er at stirre paa det blanke, usle Guld, I som nægter Jer selv Livets Kornodenheder og sidder i Smuds og Elendighed for at kunne samke Penge paa Kistebunden, I som er lige glade, om der ved Taleren klæber den Fattiges Sveddraaber eller Enkens Taarer, bare sassandt I saa dem, kænter J ikke paa, gruer J ikke sor Flammehaanden, der engang vil komme og skrive i Eders Hjerte: "kællet, veiet, fundet sor let!" Hvor sattigt blir ikke Eders Hjerte, naar J nu maa forlade disse Gulddynger, det eneste I elskede paa Jorden, se Arvingerne slaaes og søre Processer om dem, se Pensene spredes for alle Vinde og saa Forbandelse, hvor de kommer. Eders Hjerte vil ikke sinde Ro, Eders Land vil komme fredløs at snige rundt om de sorladte Pengesisker; thi "hvor Eders Liggendesæ er, der vil og Eders Hjerte være", og

det vil lyde som en uafladelig Dom i Eders Dren dette ubonhørlige, alvorlige: "tællet, veiet, fundet for let!"

Og J Letsindige, som stolende paa, at der intet Liv er efter dette, kaster Eder vildt ind i Lysternes Hvirvel, I som seger med Kjærligheden og træder Menneskehjerter ned paa Eders Vei, som var det Græs — sid længe nok med Eders Kamrater og Kvinder og syng kaade Liser med det syldte Bæger i Haand — der kommer den Tid, da Flammehaanden skriver i Eders Samvittighed: "tællet — veiet — fundet for let!" Og Eders Knæ vil skjælve som Belzasars, og I vil angstsulde spørge: "hvor — hvor skal jeg gaa? hvad skal jeg gjøre?" Gud lader sig itke spotte, hans Love er utrænkelige, og bryder du dem, slaar de med ubarmhjertig Kraft tilbage paa dig selv. Udmarvet, vissen, raadnende legemligt og aandeligt, skal du sidde og trods din Fornægtelse hemmelig grue for Vægtskalen, hvorpaa du skal veies for den Almægtiges Aasyn.

Og du Hokler, som sniger dig rundt her og aaler dig frem med din sleipe Tunge og dit søde Smil, du som spiller den fromme og ærbare, mens dit Hjerte er suldt af Forgist og Ondstab og Selvtjærlighed — der kommer den Tid, da Masten skal rives af dig, da dine søde Ord ingen Ting hjælper, da du skal staa nøgen og elendig og stirre paa Flammeskristen paa Bæggen, som forskynder din Dom: "tællet, veiet, sundet for let!" Da ser du dig om ester Sandheden, du skulde have talt, ester de gode Gjerninger, du skulde gjort. De vil rulle om dig, som i Ibsens Per Gynt, som smaa graa Noster, som visne Blade, og du skal høre som en evig, uhyggelig Sus omkring dig:

Di er Tanker, du skulde tænkt os, Pusselanker du skulde skjænkt os. Tilveirs vi skulde som skakende Røster, og her maa vi rulle som Graagarns Nøster.

Vi er et Løsen, du stulde stillet os, se hvor Døsen dar ynkelig pillet os, Ormen har ædt os i alle Bugter, vi sik aldrig spredt os som Krans om Frugter.

Vi er Sange, du ffulde sunget os, tusende Gange har du knuget og tvunget os. I din Hiertegrube har vi ligget og ventet, vi blev aldrig hentet. Gift i din Strube!

Di er Taarer, ber ei blev fældte, Jsbrod, fom faarer, kunde vi fmelte. Nu fidder Brodden i Bringen lodden, Saaret er lukket, vor Magt er flukket.

Bi er Berker, du skulde øvet os, Tvivl, som kværker, har krøblet og kløvet os. Baa yderste Tagen vi kommer i Flok og melder Sagen, saa saar du nok.

Og du Egtemand, som mishandler din Huftru enten med Slag eller med kold Foragt, som behandler hende som din Slave og forvandler dit Hjem til et Helvede — og du Hustru, som ved din Pyntespge eller Obselhed eller Koketkeri ødelægger din Mand, nedbryder Hjemmets Helligdom og lader alle Kjærligheds Drømme sinve for alle Vinde, og I Vørn, som lønner Eders Forældres Omhu og Slid for Eder med Trods og Ulydighed og Utaknemlighed — til Eder allessammen vil Flammehaanden engang komme og skrive, saa I skal blegne ved Spenet: "tællet, veiet, fundet for let!"

Ihvert eneste Forhold i Livet dirrer denne uspnlige Lægtskaal, og hvert eneste Ord, og hver Tanke og hver Gjerning af Menneskene skal veies paa den og skal indstevnes for den evige Retsærdigheds og Kjærligheds Domstol. Denne Dom: fundet for let! — det er Helvedesstrassens Affigelse. Vi maa begynde forfra igjen, og gjennem Lidelse vinde den Krone, vi forsmaaede — Gudstjær-lighedens og Mennesketjærlighedens Krone. At mange af de Smaa og Forag-tede, mange af dem, som hernede led og var ubemærkede, de skal høre den Dom over sig: "tællet, veiet, og fundet værdig til Salighed og Fryd", mens mange af dem, der hernede saa ned paa dem med skolt Foragt, skal klamre sig til dem og bønsalde dem om at tage dem med paa Farten opover. Ordene "fundet for let", de indeslutter i sig Angerens Braad, der skal drive os fremover til at lægge Livets Bægt der, hvor den skal lægges, paa Liv, paa Gjerninger, paa Karakterens Stødning til det gode, itse paa Ord og Fraser, og Troeslekser og Geremonier.

Og fom den Enkelte skal veies, saa skal og Samfunds-Institutionerne; thi de er Udslaget af Flertallets Tankegang. De skal veies paa Retfærdighedens Buldvægt, og findes de for lette, vil de blive omftyrtede, naar Tidernes Gulde fommer. Saaledes er det gaaet med Slaveriinstitutionen, hvorpaa alle de gamle Stater var grundlagte, saaledes vil det gaa med Despotismen som Regjerings= form, med Dødsstraffen; med de stagende Urmeer, med Kvindens Tilsidesættelse, med Millionærherredommet. Det gaar for en Tid, indtil Folteharmen blir faa ftært og Gjæringen saa voldsom, at Karret sprænges. Da fommer Historiens Dom som en Flammehaand paa Læggen og fkriver: "tællet — veiet — fundet for let!" og de oprørte Masser vælter lig Berserne og Mederne over bet ftolte Babel og river det i Brus. Saa var det med Inranniet i den franfte Revolution, faa vil det gaa med alle Inrannier i hviltensomhelft Form. Ber i Ume= rifa er det Millionærherredømmet, fom nu staar for Tur til at veies. Der reiser fia allerede Harms og Hagnsrofter imod det, der fættes Strømninger i Bevægelfe, frembragt ved det Tryf, som Bengeherredommet over: man begynder at tælle og veie det og finder det, trods Gulddnigernes Lægt, for let; thi i den anden Lægt= ffaal ligger Mængdens Nød og Fattigdom og Uirihed og Slaveri og glædeløje, haablose Tilværelse, og alle Millioner i Verden formagr itte at vippe den over. Bogt dig, Millionar — Belgafar! Gid itte for trugt der i Gladens Gjaftebud med din Bin og dine Kvinder. Flammebaanden tommer ingrt pag Boggen, og udenfor staar Folterostens Daniel, som vil fortunde Dommen: "tællet, veiet, fundet for let!" og som spaar dit snarlige Rald, fordi du har forladt (Bud den almægtiges Beie, har underfuet og røvet Brodrene iftedetfor at hjælpe og reise dem. Der er en Retfærdighedens Bud, der ordner Verdenslobet trods alle Mennestenes Forfog paa at bringe det af Lave. San vil tælle, ban vil veie, iffe bare hvert Ord og hver Tante og hver Gjerning af de entette Individer, men Foltenes Tanker og Ord og Gjekninger, der ilaar ud i deres Love og Institu= tioner. Til ham overgiver vi trugt Verden og og felv og beder, at vi ftal funne blive som Daniel, der forstaar Tegnene af Flammebaanden paa Bragen, oa som kan have Sandhedsmod til at udtolke dem i Unfigtet paa Kongen og hans Mægtige, felvom de betyder hans Fald. Ja at vi, bvadenten vi er Belgafar eller Daniel, maa prove os felv for Buds Unfigt, fole Unsvaret af det at være Menneste, og søge at splde por Bestemmelse, tæntende pag, at pi stal tælles og veies og - ja vor Bud og Fader, lad itte for mange af of findes for lette.

### Ornen i Bur.

(Trettende Søndag efter Trinitatis.)

Teift: Ef. 40, 27-31.

Jeg git en Dag og drev i Bpens Gader, og der faa jeg udenfor et Hus paa Berandaen et ftort Bur, hvori der fad en Drn. Stjønt Buret bar ftort, faa fplote den mægtige Jugl bet albeles. Den fad der forpjuften, førgmodig, paa en Binde, med de brede fraftige Binger fammenlagte; thi der bar itte Rum not til at udfolde dem, og om der havde været Rum, faa vilde det ikke nyttet; thi der var Stængfel oper, Stængfel under, Stængfel paa Siden. Jeg fintes faa Sund i den driftige Luftens Ronge, fom ftulde fidde der uvirksom, bunden, gloet paa af de forbigaaende Born. Den mindtes de finhøie Fielde, hvor den var vant at tumle sig, de vide Syner over Jorden nedenunder, dens driftige Baner op mod Solen, Henryttelfen af den frie Flugt - og nu stængt inde i et Bur, ivælgende Gateftov og gloet paa af nusgjerrrige Blitte og madet af deres Hander, der havde bnaget dens Stranter. Forgiebes har den bidt i fine Stæn= ger, plaffet med fine Binger — nu bar den givet fig fløvt over i Stjæbnen, det untter itte mere. Terfor sidder den forgmodig paa sin Pinde med sammenlagte Binger, et Billede af ftum, haabløs Nedværdigelse og Fortvivlelse. Saaledes greb det mig, da jeg git forbi, og jeg folle en vis Trang at gaa hen og ffjære over Stængerne og befri den ftolte gugl, faa den atter funde ftige til Beirs. Jeg kom til at tænte paa Mennesteaanden, denne stolte Drn, der er fkabt til at flagre opad mod Lyjet og tumle jig pag Tantens Fieldtoppe, og fom fag ofte er fangen, bunden, afklipt Vingerne, fat i Bur, hvor den nu fidder forpjuftet, lam= met, flovet og tilfidst mangen Bang itte gidder forføge at fomme ud. Jeg fom ogiaa i Sammenhang hermed i Hug en anden Druehistorie: Der var En, fom havde lagt et Ornecka mellem Gaaseeg, og Orneungen blev flættet ud og fostret op mellem Gagieungerne. Den tjendte itte til den Magt, den selv besad, indtil en Dag en Drn opdagede den imellem Gjæfene, flog ned og vifte den, hvilken Magt den havde arvet. Den floi afsted med fin nye Kammerat mellem Styerne, henrytt over sin nylig opdagede Egenskab at stige til Beirs. Efter fulbelig at have provet fit berlige Gie, befluttede den at vende tilbage paa et Befog til fine tidligere Brodre. Da han faa dem, fagde han til fig felv: "jeg var født og op= draget mellem disse, ganfte utjendt med mine Forfædre, men nu fer jeg, at jeg er en Drn, ftjont opdragen mellem Gjæs." Da han forlod dem. Det er disje to Billeder jeg vil tale over i Dag. Bi er Drne, men vi gjør os ofte til Gjæs; vi er fabte til at flyve tilveirs, men vi foretræfter ofte at sidde fløve og uvirt: fomme i det Bur, fom vi bygger for os felv. Rirten har jo lært os fra Smaabørn af, at Mennestenaturen er totalt fordærvet og aldeles udngtig til af fig felv at bidrage noget til sin egen Frelse, og det uagtet den paa samme Tid paa= staar, at Mennestet er stabt i Guds Billede og indblæft hans Livsaande. Guds Billede maatte altsaa være saa daarlig gjort, og denne Guds Livsaande saa lidet livstraftig, at den ophørte at være til og følgelig at virte, paa Grund af, at Noam viste sin Ulydighed ved at spise af det LGble. Nu er alle Mennester grundsfordærvede og totalt udygtige til at gjøre noget til sin egen Frelse paa Grund af denne samme Adams Ulydighed, siger den ortodotse Kirte. Jeg synes, Benner, at denne Lære om Mennestets totale Fordærvelse minder mig betænteligt om Historien om Prneægget, som var lagt mellem Gjæs. Bi har selv i vor egen theologiste Taabelighed lagt Mennestehedens stotte Prneæg mellem Gjæs, og i forbigangne Tider lærtes vi op til at sinde os tilrette mellem Gjæs, Gaasetanter og Gaasepjat, Smaatteri, som vraltede paa Jorden; thi alt det vi burde have gjort, det var umuligt sor os at gjøre, sagde man, det maatte en anden, Jesus, som var Gud selv, gjøre i vort Sted. Bi, som var stabte til at være Prne, stige op mod Lyset i dristige Baner, vi blev tilholdte til at være Gjæs og være sor nøsede med at vralte paa Jorden.

Nu vil den liberale Kristendomsopfatning flaa ned i denne Gaasetankegang fom en anden Orn og lære Drneæggets Uftom, at det itte er totalt fordærvet, at det ikke er en Gaas, men en Orn. Den vil fortælle den, at Guds Hand i bets eget Bruft er ligesaa levende og virksom som i Adams Dage, at vi er bestemte til, og derfor og har Magt til at stige til Beirs, til altid og altid stigende Erkjendelse, til altid og altid driftigere Flugt, gjennem modig Undersøgelse op= Dage nye Fieldtoppe i Aandens Rige. Da En va Anden lytter va letter pag fig og forføger at flaa lidt med Bingerne og gaa til Beirs. Da har de først folt Flugtens Glæde, følt Ornenaturen vaagne i fig, følt, at dette bærer fremad og opad til renere Luft, videre Syner, stadig nye Opdagelser og til den med Opda= gelsen følgende Glæde - aa de vender aldrig, aldrig tilbage til den gaafelige Børnelærdom, hvor ofte, og hvor dybt den er bleven indplugget i dem. kommer de en og anden Gang, som Ornen i vor Historie, paa Besøg til fine gamle Rammerater og hører igjen deres gamle Gaaferæfonnement og Gaafe= bevifer og hovedrystende Gaasebetragtninger — da — ja da forstaar de ikke selv, hvorledes de for har holdt ud i dette Selstab, det spnes dem altsammen faa ab= furd, og de figer til sig selv: "jeg var født og opdragen mellem disse, ganste ukjendt med min Herkomst, men nu ser jeg, at jeg er en Drn, skjønt opdragen mellem Gjæs." Dg de vil forlade dem. Bare en og anden vil fole fig fvim= mel ved den høie uvante Flugt, vil blive ræd ved de videre Snner og fortrællet fom han er bleven ved den lange Omgang med Giæssene, ræd plumpe ned igjen paa Forden for at fortsætte den gamle Gaasepassiar og tro, at dette er den ufeil= bare Visdom.

Mennestet er stabt religiøst. Som et Udslag af Gud selv, med hans Livsaande levende i sig, skulde det hige tilbage til ham, søge at gjenspeile hans Billede. Dets Maal er intet mindre, end at blive Gud lig. Jo mere vi derfor puster til denne Gnist i os, jo mere kan vi vente os gjennembævede af en hellig Flamme, syldte af Længsler og Lyst til at stige opad i Orneslugt mod det høie. Vor Opdragelse skulde derfor gan ud paa at giøre vore Børn religiøse, at bringe deres medfødte Evne til Religiofitet til Udvikling og nære den hellige Flamme i deres Indre. Raar deres Sind drages for ftærkt mod alt Jordens Smaatteri, mod hvad deres egen Forfængelighed eller Selvkjærlighed dikterte, da fkulde vi modarbeide bette og lede beres Tanker tilbage igjen i de rette Kanaler opad mod Bud og høiere Maal, vi ffulde lære dem at fe Livet og alle deres Pligter i religi= oft Lus, fom det Gud frever af dem for at de kan være hans Børn. Men hvad giør de fleste af og? Istedetfor at fostre vore Børn op til Orneflugt, sag drager vi dem ned til Gaaseflugt; vi mætter dem med smaa Tanker, smaa Spner, smaat Brat, al Jordens smaa Beknmringer, og de unge Biger drømmer om Kjoler og Stas og Giftermaal, og de unge Gutter drømmer om at flaas og være Bas og tjene Penge og fjase med Gjenter. Simmelen er glemt for Forden. Ornen for Gaafen. De lærer at betragte Religionen, Tanken og Talen om Bud, som noget, der hører Presten til og Søndagsftolen til og Søndagen til. noget, som er tjedeligt og hvitideligt, og hvorved man maa sidde fur og se tirke= alvorlig ud, istedetfor at den fkulde være vor bærende Araft, vor daglige Tanke, por Bubel og vor Sturte, der hævede og op over Gaafepjattet til Længfel efter stadia mere og mere Rundstab og Indhold. Nu styrter og formaner og oplærer vi pore Born faa ofte til at være Gjæs, stjønt de er fødte Drne. ftundom en Orn flaar ned mellem dem med Bud fra Verdenslivets hoieste Tanfer, fra Lidenstaben eller Litteraturen, saa forstaar ikke de unge Orne, som pralter mellem Gjægiene, dette, de har itte Fortundskaber, itte Længsler til at ffatte pa fole fig draget mod Nandens hoiere Bidder, og de vedbliver at leve fit Gaafeliv. Bi drager Mennestelivet ned, Benner, istedetfor at løfte det op. Spad er Samtaleennerne i vore felftabelige Sammentomfter, i Almindelighed talet! Det er itte Runft, itte Litteratur, itte videnftabelige Fremftridt, itte Fattigmandens og de Undertryftes Lidelfer, ifte vore egne Tvivl, som søger Raad og Rlarhed, nei, det er Byfladder, og Mord og Standalhistorier og nye Moder og Kritik over hverandres Klædedragt og Salg af Tomter og Forretnins ger og Talere og Stillinger — lidet Læsning, lidet Undervisning, lidet Sam= raad om at giøre godt paa en eller anden Maade, lidet Drn, men meget Gaas. Religionen er itte bleven den bærende Araft i vort daglige Liv, den gjennem= inrer itte paa en stille Maade vor Tante og vor Tale, saa den lader Folt for: stag, at vi er Drne, der søger mod Himlen, og itte Gjæs. Jeg mener flet itte, at vi ftal ftrue os op til hvitravende Talemaader, eller altid gaa og bære paa hoitflwende Ideer, eller altid fnatte om gudelige Ting; nei, jeg mener blot, at Religionen saaledes flutde gjennemtrænge vort Bæjen, at der i alt, vi tæntte oa jagde og gjorde, ftulde vije fig en stille Omtante for andre, en Luft til at giøre godt, en Rjærlighedens Forstagelse, der heller vilde søge at undstylde den Faldne end tafte Sten paa ham og drage ham frem til offentlig Begloelse og flotte Bemærkninger i et Raffeselstab, at vi altid ftulde have en ftille Tilfredshed og Lukke i port Indre, fordi vi følte os i Pagt med Gud og det evige Liv, at vort Sind.

trods Byrderne og Modgangen i Verden, dog altid fkulde stile opad og ikke nedad — i Mørke, Muld og Fortvivlesse.

Der er Forhold, hvor det er vansteligt for Drnen at bruge fine Drneevner, pa bet er, naar den er fat i Bur af andre Mennester. At, jeg har feet mange flige bundne, fturne Orne, som sidder forpjuftne, førgende i Bur og tan itte tomme ud, stængte inde af Forholdenes Magt. Beg tænter paa dem, fom er tuet af Fattigdom, og fom, for at faa Mad i Mund, er nødte til at henflide fit Lip i et gandsfortwrende Arbeide, fjernt fra deres Begavelse. De længes ud til Læsning, til Rundstab, til at bruge fine Evner der, hvor de foler, de har dem, til med andre Ord at blive, boad Bud har ment med dem; men saa kan de det iffe, fordi en saadan Befatning er brødlos, fordi den itte er stattet og forstaget af de Omgivelser, man er dumpet op i. Man har tanike Pliater paa fig at forførge en gammel Fa'r eller Mo'r, eller man har stiftet Familie og mag ernære ben. - og det, som fulde blive en Sjælp og Støtte for Ens Orneflugt, et Sjem. et Tilholdssted, hvor man fandt Ly og Kjærlighed, det er bleven til nye Stænger i Buret, som hindrer Ornen fra at ilnbe. Jeg har tjendt norste Bønder. fom uden al Tvivl har været anlagte til at gipre Opfindelfer paa et eller andet pidenskabeliat Omraade, fordetmeste i Maftinveien; men deres Mangel paa Rundstab, og deres Mangel paa Benge har været Stænger i Buret for deres Mands Flugt. De har ingen Retledning faget, og de har ingen Midler til at dribe Etsperimenter og forføge fig frem, de fan iffe udtrifte fig eller ftrive forstageligt en Gang for andre, og sag lever og dør de i Fattigdom, uden at deres Geni er kommen Verden til Gode. Somme af dem kan brude igjennem, men bet er forholdsvis faa. Deres Omgivelser betragter dem i Almindelighed som balvagle, og i Fortvivlelse gaar mange ben og begynder at drifte og lager der= ved en ny Stang til fit eget Bur. De burde blevet ppperlige Ingeniører eller Maffinmestere, men de lever og dør som halve Omstreifere. Da Giæffene, de lever iblandt, bar ingen 3de om, at den som nødes leve her mellem dem, ufor= ftaget og ringeagtet, er en tongelig Orn. Jeg tjender Runftnere ber, fom er om at fulte ihjel. Iftedetfor af fin Runft at suge Opløftelje og Glæde til np og høiere Flugt, drives de til at forbande fin egen Ornengtur, fordi den itte gir dem Mad i Mund, og halvt puffe, at de var fødte som virkelige Giæs. istedetfor at hiælpe disse Orne til at flyve, faa stænger deres Omgivelser dem bare i Bur ved at nægte dem Understøttelse, nægte dem Medhug, nægte dem enhver Mulighed til at kunne leve af det ærlige Arbeide, som de er skabt og ebnet til. Ornen i Bur! Ja, mange af dem, der nu gaar og flufler Gaden, burde, hvis det git ret til, sidde i Stenpaladserne udenfor hvis Dør de ftufler. fordi de er Drnenaturer, som er stængte i Bur; mens de Gjæs, der ofte sidder i Stenbaladfet, fom de har arvet, burde ftufle Gaden, fordi de er og bliver Bies og attraar itte at naa høiere. Bi bør vaage over vore Orne, Benner, de iblandt os, som er ftabte til høiere Flugt end vi andre, fordi der har samlet sig hos dem en ftørre Portion Evner i en vis Retning, end hos os. Bi bør vaage over dem

og hjælpe dem frem; thi jo mere driftigt de kan udfolde sin Ornenatur, jo mere godt vil vi selv saa deraf. De vil da flaa ned mellem os, vækte vor slumrende Ornenatur til ikke længer at være tilfredse med et Gaaseliv, eller med et pent Bur, men forsøge ogsaa at friske Flugtens Herlighed opad over Skyerne.

Der er ogfaa mange Mennefter, der maa fælge sin Frihed for Brødet. Deres Forhold tvinger dem ind i underordnede Stillinger, hvor de er aldeles afhængige af fin Fabritherres eller fin Opinnsmands Luner. Mifter de fin Stilling, saa er de dømt til Sult og Glendighed. Da Stillingen kan de kun beholde ved at være lydige Slaver under fin Herre, tale offentlig og stemme offentlig, faaledes som han befaler. Deres hemmelige Tanker kan han ikke kom= mandere, men vel deres Indelige Ptringer. De følger i Stilhed med Tidens nne Ideer og brænder af Begeistring for at være med og ræfte en hjælpende Haand; de langes efter at gaa paa Møder og Diskussioner over disse Emner, men - det er farligt, det kunde foste dem deres Stilling, og faa sidder de der som forpjuftede Orne og bider i Stængerne af sit Bur uden at kunne komme ud. Hormange Arbeidsherrer holder itte flige Drue i Bur mellem fine Arbeidere; det mindste diste mutter eller har noget at indvende mod Buret — faa væt med dem, Ufiked, fætte dem med huftru og Børn paa en bar haug. De misbruger det Ernk, de har over dem, til at stænge for deres individuelle Frihed, til at binde deres Udvitling, naar de mærfer den gaar i modfat Retning af deres egen. Det er stammeligt dette, at tvinge Drne i Bur, istedetfor at hiælpe dem til fri Flugt opimod Himmelen, og det vil hævne sig, som al Synd vil hævne sig. Hvis dette Jordliv stulde være det hele, ja da vilde saadanne Tilværelser være meningslose, og vi vilde staa lige overfor baade Gud og Mennester med Antlage. Men nu, da vi ved, at dette Jordliv bare er et lidet Forspil til det egentlige Stuffe, en liden Begundelse til en lang fortsat Udvifling, hvor Livsbetingelferne fkifter, og Rollerne ofte ombyttes, nu behøver vi ikke at overgive os til Fortviv= lelsen, selv om vi møder saadanne Tilfælde og fer, at de varer Livet ud uden Forandring; thi Gud vaager over sine Drne, om end Mennestene vil for= pandle dem til Gjæs eller fætte dem i Bur, og han ftal, naar Tiden kommer, iprænge deres Baand og føre dem til lyfere Tilværelfer, hvor deres Evner kan komme til Udfoldelse, og de finde den Glæde og Mætte for deres Aand, som blev dem nægtet hernede.

Det er tungt not at se en Trn, tvungen af Omstændighedernes Magt, sidde i Bur eller maatte tilbringe sit Liv mellem Gjæs; men det er tyngre at se dem, der funde være frie, der har Magt og Raadighed til at kunne stige til Beirs, ikke gidde det, ikke ønske det, fordi de trives bedst i det save og smudsige. De saver sig et Bur af sine Forsængeligheder og Lyster og sidder saa vaa Stas i sit eget Bur. Hvormange Kvinder er der ikke s. som har fuldt op af denne Berbens Ting, som har Tiden til sin Raadighed og ikke behøver at bekymre sig for den Dag i Morgen, og som aldrig alligevel tager i en Bog, aldrig søger at udvanne sin Aand, aldrig er med paa at gjøre noget godt. De sever alene for sine

Alær og for et tomt, tjedeligt Gelftabsliv. De er lig de Bapeggier, fom de ofte holder, og som sidder der og raaber ud nogle tomme, udenadlærte Fraser, men heller itte tan mere, og bette, mens Berden udenfor venter paa dem, trænger deres Hjælp og deres Midler til at lindre Nod. Raar Gud en Gang sporger dem: hvor har du gjort af det Bund, jeg gav dig? hvorledes har du benyttet den Ebne, jeg gab dig, til at stige opad som Ornen, for at fe mere og mere af Synernes Berlighed? til at fatte bit Clagtifab med mig, Bud? til i Rraft af dette dit Slægtskab at gjøre godt paa Jorden? — hvad skal de svare? Sande= lia der venter dem en haard Tid, en tung (Braad for den lette Latter, et haardt Arbeide istedetfor den tomme Letsindighed. De ftal og maa lære Runften at flope som Orne, saasandt de vil være Mennester, om de aldrig saa gjerne vil fidde al deres Tid i fit gyldne Bur og være en pjattende Papegoie. De vil tomme at angre bitterlig fin forsømte Tid ber paa Jorden, og onste, de tunde kalde Dagene tilbage og gjøre om igjen altjammen. Se, dette at bygge et Fæng= fel for fin egen Nand, et Bur for fin egen Drnenatur af Tomheder og Smaatte= rier det er mest Tilfældet hos Kvinder. Da Mandene bar finrket dem i dette og ofte hjulpet dem at bygge Buret, for at de lettere tan have Sals og Saand over dem. Da det gjælder jo mellem of for Kristelighed at holde Kvinderne ude fra aandelige Juteresser og jra offentlig Deltagelse i alle brændende Spørgs= maal, og vise dem udeluttende hen til Kjøttenet og Barnetammeret; det gjælder for krifteliat at holde dem taameget som muliat mellem Gjæssene istedetfor at faa dem at udfolde fin Ornenatur.

Jeg sagbe, at dette Slags Bur findes mest mellem Kvinderne; men sandelig Mændene har ogsaa sine Bur, hvor de gjør alt, de kan for at dræbe sin høiere
Natur. Jeg vil iste her tale om Druktenstaben og Liderligheden, der nedværdiger og forsløver et Menneste, saa du neppe not kan kjende Drnenaturen igjen
hos dem; jeg vil bare dvæle ved to af de værste og almindeligste Bur, hvori
Mændene stænger sin Land inde, og det er Pengebegjærtigheden og reigheden
sammen med Hykleriet. Pengebegjæret har faaet en forsærdelig Magt over
Sindene. Det forleder Mennester, der ellers kunde og vilde tænte og handle
nobelt, til at blive smaalige og lavttænkende; til at undlade at gjøre det gode,
de burde gjøre, fordi det koster noget, til at undlade at stotte den Sag, de burde
støtte, fordi de da maa spendere nogle Dollars mere om Naret. Det lader dem
lutte Dinene sor deres Omgivelsers Nod og deres Hjerter for al Broderansvarlighed. Det øger Selvkjærlighedens Trift i dem. De er sig selv not — at
grave til sig og sine, det blir deres Livs Maal. Og deres sjædre blir sorpjustede, og de mister deres Lyst til at stige til Beirs som Trne.

Og Feigheben! hvortedes har itte den faaet Magt over os! Som et lidet Folk, der har levet i forkuede Forholde, har mange vænt sig til at tænke bare i smaa Ringe, at smyge og kroke sig frem i Snuninger, at lyve og tie og fornægte selv den Sag man virkelig elsker, fordi man har Fordel af at gjøre saa. Hvor mange er det ikke, der skaar som Medlemmer af de ortodokse Kirker, nagtet de

ikke tror det mindste af, hvad der forknides? Men de har Fordel af at hykle denne Tro for at holde sine Kunder og ftaffe sig Benner. Hvormange er det itte, der staar frem offentlig og jorsvarer Afholdssagen, hvis den er paa Mode, og saa drifter i Smug? eller tordner mod Mormonernes Flerkoneri og jaa selb holder Elskerinder? hvormange siger ikte ja og ha til den, han sidst taler med. for at ftaffe fig Indfindelse? Der er intet, der fornedrer et Menneste saa, som denne moralite Feighed, dette lumpne Sptleri; man ftænger fin Drnenatur i Bur og arbeider paa, at forandre den til en Gaasenatur. Man tror man vin= der, og faa taber man faa græsfelig. Man kan vinde Bengefedler, men man taber fin Selvagtelse, andre bra Folts Agtelfe, Luft og Evne til at hæve fig over Støvet, hvoraf man er flabt. Det er bra not ydmygt at hufte, at man er "Stov", men man maa ogfaa hufte, at man er "mere end Støb", at man er Nand, og at Nanden er Ens egentlige Gelv, og at den trænger Næring ligefaa vift som Riødet. Unge Mennefter! Hyklerict og Feigheden er de værste Bur, F tan stænge Jeres Ornenatur inde i. Lær at være sande, at være Jer felv helt ud, og at betjende dette for Mennestene, bryd Eder itte om Folfesnat eller Bag= talelfer, men gaa Beien ret frem, hvor 3 fynes Sandheden er, og 3 fkulle ftige jom unge Drue mod Lujet. Eders Natur ftal frigjøre fig mere og mere, Bur ffal itte tunne fange og holde den, og mens de andre bralter mellem Gjæsfene eller fidder flobe i fine goldne Bur, faa noder 3 Flugtens Blade over Aandens hoie Bjergtoppe i Sjælens Oploftelfe til Sandheden og Gud.

## Er Gud en personlig Gud?

(Fjortende Søndag efter Trinitatis.)

#### Tetft: Bi. 139.

Jeg har talt med saamange Mennester, og det af de mest intelligente, som stoder sig over det lldtryk, at Gud er en Person eller personlig. De siger bent ud, at de itse tror paa en personlig Gud, og dog viser det sig ved nærmere Unsersøgelse, at de netop tror paa ham. De har bare missorstaaet det Ord personlig. Der er jo rigtignos en hel Del, som er, hvad man kalder Pantheister, det vil sige, de tror, at Gud er det Verden gjennemstrommende Liv, at han er Livstraften i Planter, Dyr og Mennester, den bevægende Drivkraft i Stjerner og Rloder, men han etsisterer iste ved Siden af eller udensor den etsisterende Materie. Disse Pantheister taler vi iste om i Dag; vi taler om dem, som uden at være Pantheister, stødes over og nægter lldtrykset en person lig Gud. Narsagen til, at de har saameget mod dette lldtrykset en person lig sætter Ordet personlig i Forbindelse med et Legeme. Bi bruger det jo ofte saaledes. Vi taler om at pryde vor Person, vi taler om personlig Stjønhed eller personlig Hæslighed, naar vi i Grunden bare mener legemlig. Det er det fortvivlede med at være endelige Mennester, at vi ogsaa har et endeligt Sprog, et Sprog, som

itte har Udtryt for det uendelige, men altid maa holde fig indenfor de tjendte Grandfer. Bi tan itte toie of langere, end vi ratter. Bar vi rumløje og grændseløse, saa vilde vort Sprog ogsaa finde Udtryt for diese Ima; nu kan det det itte. Derfor drufner vi altid med vor Tante, den svinder, naar vi ftal til at maale det uendelige eller den uendelige, som er (Bud. Bi drives, enten vi vil eller ei, tilbage til Mennestegrænserne, og naar vi da taler om Bud, saa tommer vi uvilkaarlig paa Bibelens Lis at tale om Guds Naadesarme og Fader= hjerte og altseende Die — med andre Ord, vi flæder paa Gud et Legeme, som ban itte bar. Baa anden Maade fan vi ifte godt udtrytte, hvad vi mener. Menneffet er det høieste af al Stabning, derfor laaner vi fra det høieste ftabte Udtrit om det uftabte og evige. Jeg ved fra mig felv, at naar jeg vil tænte mig Bud som et felvstændigt Bæien, saa fan jeg itte bet uden at ty til Menne= ffearenferne. En evia, uifabt, alt foldende, alt gjennemstrømmende og beli= vende Aland tan jeg itte omfatte med min Tante, fordi denne er endelig og bunden til Granfer. Jeg drives uvilkaarlig tilbage til Menneskegranferne, og Gud ftaar for min Forestilling som en majestætist gammel Mand, uagtet jeg figer mig felv pag famme Tid, at det ikte er fag. Derfor tan heller ingen Runftnere række længer, naar de vil forføge at afbilde Gud, end til at fremstille ham som en ærværdig, gammel Mand, i hvis Unfigt de foger at lægge at den Spihed og al den Ombed, som et Mennesteaasnn tan rumme. Strats vi tager Ordet: "Fader" vor paa vor Tunge, har vi det samme — Fadernavnet — det er strats Mennestestittelsen. Selve Jesus maatte altsaa in til den, naar han omtalte . Gud. Den Trang, som Mennestet har efter at tunne omfatte Bud og bringe ham nær til fig, har gjort, at Jesusdyrkelsen har vundet fligt Indpas i Rirten; thi i ham, det vil fige i Mennestestittelsen, tunde de da dorte selve Bud. Da mangfoldige har den Dag i Dag itte Folelsen af, at Dogmet om Zein Guddom indeholder en Fornedrelse af Gud, er Gud, dragen ned til Mennestegrænsernes Berden, det uendelige fangstet indenfor det endelige. Der er en Fare i dette. ben at gjøre Gud liden, at gjøre Gud begrænset, og det er netop dette, som fto= Der mange intelligente Mennester ved Ordet personlig brugt om Gud, at man ligesom derved syncs at ville flag Grænserne jast, fordi i deres Ferestillinger Drbet personlig nadstillelig er bunden fast til et Legeme. Den jødifte Lovgiver, hvem han faa var, faa dette og forbod udtryffelig noget Billede af Bud; thi Bud blev bare truttet ned til Menneftegrænserne ved Billedet, ligesom de græfte og romerfte Guder. Og ftjønt Bibelen fort bæt bruger lidtryt hentede fra bet mennestelige Legeme om Gud, saaledes at Gud sover eller vaager, eller bøier ned . fit Dre eller udftrætter fin haand, faa vifer andre Udtrut, fom: "himlenes Simle tan itte omfatte dig" — at Jøderne kun forstod disse Udtryk fra Menne= Relegemet poetiste, at de dermed flet itte vilde sige, at Bud havde Dre og Hander og Dine. Og dog tænter jeg, at Gud for de fleste Mennesters Bedkommende virkelig staar som et stort, tjæmpemæssigt Menneste. De har mis= forftaget Ordet personlig, fom om det absolut havde noget med Legemet at giøre.

Da Bibelens hyppige Tale om Gud som et Menneffe, ja endog som et ffrøbeligt Menneste, som angrer, er vred, forbander og havner sig, giør, at denne Fores ftilling om Bud, bundet til Mennestegrænfer, bider fig end mere fast. Jeg blir hyppig ubehagelig overraftet ved at se i religiose Bøger, og at høre fra Folks Tale, fvor lave Forestillinger de i Grunden har om Bud. Det er det gammel= teftamentlige Jodebegreb, fom endnu fpoger rundt i deres Sjerner, og de fore= ftiller fig Gud som en Clags gammel Busemand, ber gaar rundt med en Tamp for at progle alle Kjættere, ifær saadanne, som helder til unitariske Anskuelser. og naar de intet andet har at svare til vore Indvendinger, saa niffer de bare paa Hovedet og figer: "ja vent bare, saa stal I not faa tjende!" De mener, han har Bagerovnen fordig til og. Svis Ordet perfonlig, brugt om Bud, har bidraget til at holde flig Raahed levende i Folfet, er det meget at beklage. Det burde itte faa være; thi i religiøs og filosofist Sprogbrug bar ifte Orbet Berjon og perjonligt det mindfte Benjun til Legemet og Legemets Grænfer; det bare har Heninn til ren Mand. I hele den friftne Theologi er Gud, trods de mange poetifte Billeder om ham, hentede fra Mennestelegemet, dog fremstillet fom en Mand, der er allestedsnærværende i det uendelige Rum, uden Legeme. uden Dele, uden Lidenstaber.

Bed at paastaa, at Universets første Narsag, Udgangspunktet for alt Liv. er en Perjon, mener Theologien kun, at denne allestedsnærværende Aarsag til alt er et etsisterende Læsen, er intelligent, alvidende, kjender alle fine Berker og fjender fig felv faavel fom fine Stabninger. Ordet Person mener kun den hoi= efte Form for Bevidithed. Lad of je paa Stabningsrætten nedenfra op= over. Der er Planter, som er folsomme. Bed den mindste Berørelse af Bla= dene, strumper de sig sammen. De laveste Opreformer, saaledes Koraldprene i Sbampene, drager fig ogfaa fammen bed Berørelje; men deres Folfombed er dog forholdsvis saa svag og saa ensartet, at vi itte tan tillægge disse Planter oa Opreformer af den Grund Beviosthed. Men eftersom vi kommer høiere op i Oprelivet, vil vi finde Dyr, som bevislig itte alene har Folelse, men ogsaa Tante. Naar Bierne indretter fig en hel Hofftat og vælger Dronning, naar Mauren har fundet Bei til Sutteret i Spistammeret og fnart bringer alle fine Rammerater derhen, naar hunden førger sig ihjel paa fin afdøde Herres Grav, naar Hesten staar stille, hvis hans drutne Herre er tumlet af Bognen, og blir stagende, frysende og lidende, pag samme Plet, til Redning kommer pag en eller anden Maade, saa viser alt dette, at disse Dur baade føler og tænker, at de er bevidite. Og dog beviser det itte, at de tænter over fin egen Tante, med andre Ord, at de er felvbevidste. F een Betydning tænker de paa fia fely, de tænter pag at staffe sig Mad, naar de er fultne, de tænter pag at fag tilfredöstillet fine Drifter; de lægger ofte flue Planer for at tvinge frem, hvad de oniter. Men de har dette fom en medfødt Bave, berfor kalber vi det ogsaa In-De synes ikke at være sig bevidste, hvorfor de vil eller ønster netop bette, de er med andre Ord itte felv bevidste, derfor talber vi dem heller itte

Bersoner. Onrene er itte beviofte om sin egen Bevidsthed; de har aldrig lagt for Dagen, at de spekulerer over sin egen Ratur eller granfter efter dens Oprin= belfe eller Beftemmelfe. De har itte Rundftab om fig felb. itte Folelse i den hoiere Betydning som en guddommelig Torft efter Sandhed for Sandhedens egen Styld, de har itte Kjærlighedens Glød mod alle fine Medffahninger, de bar itte Cans for Pligtens Bud; de har itte Vilje i den hoiere Betnoning frivillig at underkafte fig den almindelige moralfte Lov. berfor heller itte et Sprog til Meddelelfesmiddel, der tan optage i fig forgangne Slægters Erfaringer og Studeringer og Samtidens Branften, men fun visse Sfrig eller Lud, der kan varile en fig nærmende Fare eller meddele en eller anden Plan angagende deres legemlige Trang, eller som Udtryt for Smerte eller Brede. Det er netop den store Forstjel paa Dyr og Menneste, at dette sidste, foruden alle de Ting, det har fælles med Dyret, idet det felv er et Dyr, det overste i Ræften, desuden har disse høiere Kræfter af Selvkundskab, Selvræsonneren, Selv= beherskelse, som gjør, at Mennesket kan kaldes en Person. Legemet har i Brun= den intet at giøre med Udtryftet Person, men det er Aandens hoie Egenstaber, Selpbevidstheden, som betinger Ens Personlighed. Naar man altsaa figer om Bud, at han er en Verson, saa menes itte dermed, at han har noget Legeme, beller itte, at han er noget Mennefte, men at han har de famme Egenftaber fom Mennesket har, og hvorved Mennesket er en selvbevidst, fri Uand, bare i en uendelig hoi Grad. Naar man talder Gud en Person, bar dette Udtrut intet Benfyn til hans Maade at være paa, men tun til hans Gaenstaber som felvstændigt, intelligent Bæfen. Det er itte Meningen, at man ved dette Udtrot: "Gud er personlig", vil angive eller udmaale finlden af hans Egenftaber; thi det tilftaar alle, fom taler om denne Ting, er umuligt for Menneffer, da ingen endelig Tanke kan udgrunde det uendelige. Men de triftne Theologer mener, naar de figer, Bud er en Person, at han har Kundstab, en juidtommen Rund= ftab om alle Ting, indefluttende Rundstab om fig felv. Bi Mennester er ufuld= tomne Berjoner, fordi vi har en høift ufuldtommen Rundftab om Berden oa bens Love, famt om os felv; men Gud er en fuld tommen Berfon og den eneste fuldtomne Berjon, jordi han alene har fuldtommen Kjendstab til bele Uni= verset, der er udfyldt eller ftabt af ham, og til fig felv. Bi Menneffer, famler og føger for at fomme efter en entelt Lov, der regjerer Berden og Berdens Liv, vi har brugt Narhundreder for at erobre Sandheden om Stjernernes Baner, om Fordklodens Bygning, om Tings temifte Cammenfætning; vi famler endnu og plutter sammen ftytkevis Loven for Elektriciteten og Magnetismen, og ben ene Theori omftøder ofte den anden. Men Bud, fra hvem alt Liv har flydt som fra førfte Kilde, han ved af den fineste Sammenfætning og Sammenhæng af de for= ftjellige Elementer og Organismer, hvoraf hver enkelt Ting bestaar, han fjender den ene Lovs Sammentjæden med den anden ligesom Sjul i Sjul paa en Ma= ffine, han tan besvare alle hvorfor og hvorledes, der ofte bringer os til at for= tvivle, han tjender alle Mennestegandens ftjuttefte Beic, han ved Agriagerne til Racernes Minken og Forsvinden, til oplyste Folks Nedsynken i Barbari og til fordums Barbarers Bækst op til Nandens Høider, Narsagen til alle disse historiske Jordstjælv og Bulkaner, der forandrer Klodens Form aandelig talt, han korstaar det sagteste Suk fra et pint Menneskehjerte, han ved Narsagerne til Fattigdommen og Noden, til Krigen og Rædslerne, til Lidelsen som til Triumserne. Fordi han har denne alt gjennemtrængende Kundskab, for hvem intet kan være mørkt eller hemmeligt, denne alt gjennemskuende Jutelligens, for hvem de snesdigkte og mest indviklede Jutriger og Planer ligger asdækkede som i bredt Dagsslys, derfor kalder vi ham en persontlig Gud. Intet hemmeligt, gaadessukt, utjendt kan bestaa i hans Nærhed, han er den fuldkomne Klarhed og Forsstaaelse.

Dg vi forstaar endvidere ved at Gud er en Personlighed ikke alene, at han er ben fuldfomne Kundftab og Celvbevidfthed, men at han er den fuldfomne Rjærlighed. Fra ham har itte ftrømmet, og kan itte ftrømme andet end godt. "Dg Bud faa alt der, han havde gjort, og fe, det var faare godt", figer Mojebogen paa fin rørende trostyldige Maade. Det Onde, som er i Berden, maa saaledes enten have et andet Udspring, strive sig fra en ond Kilde, saaledes fom Perferne og mange med dem troede, da de tog fit Udgangspunkt i to Bæfe= ner, et godt og et ondt, som alle Tings Begyndelse, eller saa maa det Onde kunne flyde ud af det gode, som Misbruget af de gode Kræfter, hvad jeg tror. fra Gud strømmede al Ting rent og godt med Evne til Udvikling og Fuldkom= Det blir den Stabnings Etyld, fom er begavet med Stytter af Buds Egenifaber, der er Personer som han, om end ufuldtomne, om de bøier af fra Buds Beie, trodfer hans Love, ved at misbruge hans gode Gaver. Dg dog faafandt Gud er Universets Berre og Rjærlighedens Fader, og styrer bele Berdenslobet med det Maal for Die, at alt ftabt ftal naa fin høieste Bestemmelse, ikal nag Fuldkommenheden, hver efter fin Urt, sag kan aldrig dette Onde med alle de Følger af Lideljer, som det bringer over Mennestenes Børn, standse eller bringe Buds Berdensplan af Lave. Det tan finte Mennestehedens Udvikling, det tan vansteliggjøre den, men det tan aldrig standse den eller ødelægge den. Det Gode fal tilfidft triumfere over det Onde, det vil fige, det Onde ftal ved Gelvvalg forvandle fig til, udvitle fig til godt. Den, som har brugt Kjærlighedens rige Kræfter i fig til Løsagtighed eller Had, ftal forvandle dem til trofast Elstov og til brændende Kjærlighed til Medmennefter; den, fom har misbrugt fin Klog= ftab til Forbrydelse, til at lægge Planer for fine Medmennesters Ruin, ftal for= bandle den til et Studium paa at gjøre sine Medmennesker godt. til, itte som Individer, men som et samlet Hele at tjene Rødvendighedens Lov, fom byder alt ftabt omfider at nga frem til fin Beftemmelfe. Run faaledes tan Bud tomme til at staa som den fuldtomne Personlighed. De friftne Setter, som lærer et evigt Helvede, hvori Størsteparten af Mennestene ftal puttes uden Haab om Redning, de affætter Bud fom en fuldtommen Personlighed, de affætter hans Allmagt og hans Altjærlighed. Nu, antager vi Gud som en fuldkommen Per-

sonlighed, saa maa vi ogsaa bekjende om ham, at han formaar at lede alt til sin Bestemmelfe, at Udvitlingen henimod denne fortsættes paa den anden Side, naar den itte har naget frem her. Bed enhver anden Antagelse bryder vi hans Fuldfommenhed i Styffer. Gud er Godhed og fan itte være andet end Godhed. Der kan itte ftrømme fra ham andet end tjærlige Zanter, tjærlige Planer, tjær: lige Gjerninger. Du kan itte undgaa, om du aldrig saa gjerne vilde, hans bærende og vaggende Rjærlighed. Du fan lutte Dinene for den, du fan flaa den bort og itte ville modtage den, ja trodse den, men du fan itte undgaa den, den er der, er omfring dig, færdig at træde til, naar den blir faldet paa, der omgiver dig i din høieste Blæde som i din dybeste Fortvivlelse. forstaar ved, at (Bud er en fuld tommen Bersonlighed. Svilten Sitterhed der kommer over Livet for alle, som kan tro dette. Trode alle Slingringer i Berdensudviklingen, paafort ved Menneftenes Misbrug af sine gudgivne gode Kræfter, saa arbeider dog det hele sittert og fast bort imod Fuldtommenheden, ledet af Guds uendelige Kjærlighed og Lisdom, han fom har al Magten i him= mel og paa Jord. Bi fan ifte falde ud af hans Kjærligheds Urme, han i hvem alting etsifterer, af hvem alting afhænger. For en Sitterhed denne Tro giver oper Lipet!

Og som Kilden rister gjennem Dalen som en nynnende Velsignelse, som Wergeland siger, saaledes rister Guds Kjærlighed som en evigt nynnende Velssignelse over hele Universet, over Naturen og Mennesteverdenen, deri bestaar hans fuldkomne Personlighed.

Lad os derfor itse stræmmes af Ordet Personlighed ved at forbinde det med noget legemligt. Det er lldtryk for det høieste af Nand og Selvbevidskhed, af Intelligens, af Visdom, af Kjærlighed. Det betegner Væsenet, om hvem vi bruger dette lldtryk som en selvstændig Nand, itse bare som en skydende, ubestemmelig Livskraft, men som et villende og virtende og tænkende aandigt Væsen. Ordet personligt kan være skrøbeligt og kun usuldkomment gjengive hvad der skulde menes med det; men saalænge vort Sprog itse har noget at sætte i Stedet, saa saar vi bruge det. Har vi noget bedre, saa lad os bruge det. Vi bruger det for at skille vor Opsatning fra Materialisternes, som siger, at der ingen, evigt eksisterende Nand er, men alt er Materie, og fra Panthe=isterne, som siger, at Gud er Livskraften i alt skabt, men itse eksisterer uden=for sin Stadning, og fra Ugnostiterne, som sætter et Sporgsmaalstegn ved Gud, og omtaler ham mere som et Navn for Godheden i Verden. Vi siger itse: "God er Gud", men vi siger: "Gud er god".

Og dog, lad itte Navnet stræmme nogen, naar vi bare holder os til Virkesligheden, naar vi bare giver os hen til den evige Nand, som sulder Universet med Liv og Velsignelte, som sender Sol og Regn og Sneens bløde Dætte, som har aandet sin Livsgnist og dermed en ideal Længsel og Evne ind i Mennestets Bryst, som trods Uretsærdigheden og Smerten og Lidelsen, som Mennestene paasfører hverandre, dog bjerger ind hver eneste Mennestesjæl og fører den paa Veie,

hvor den kan naa fin Bestemmelse, som sender sin synlige og usynlige Sjælp til de Stridende og Længtende, som han gjorde det til Jesus i Gethsemane Have. Bi ønfter itte Bud som en told Abstraktion, eller som en fjærlighedsløs Kraft, men vi onfter ham fom et Bofen, gjennemstrommet af den ømmeste Ombed, som kan komme nær til ox, og som vi ligesom kan trykte til vort Bryst, En, som vil hore paa vore Alager, lytte til vore Bonner, trofte os i vore Sorger. Denne Folelse af Guds virtelige Nærværelse var det, som gjorde de hebraiste Profeter og Tigtere faa mægtige og storstagne og glødende i sine Sange og Profetier. Alt der i deres Opfatning af Gud blandede fig meget barnagtigt, meget barba= rift, bor itte borttage vor dybe Werbødighed for dieje gamle Sangere. deres feilagtige Begreber fan vi rette og renje med vor større Kundsfab. hvad vi stulde enste at gjentalde for vor sjælefortjolte Tid er det at tjende Gud. at fole Gud, som Herster over hvert entelt Individ i Universet, som Granfteren af hvert entelt Hjerte, Herren over hver entelt Bevidsthed, hvem det er naturligt for hvert Menneite at tjende og tilbede. Paa Tybden og Styrken af dette vort personlige Forhold til den personlige Gud afhænger Dybden og Styrken af vor Religion. At opfatte Gud fom en alt gjennemftrømmende Kraft, kan danne en Theori vakter not: men den inspirerer ikte til bedre og høiere Liv. Religion nogenfinde stal forædle port Liv ved at omforme Livets Pligter til gandelig Daad, saa er det itte not at tænte sig Guddommen som allestedsnær= værende Kraft, der beheriter Solsvitemet; vi maa tænke os ham som den, der ogiaa raader over hvert enfelt Liv. Det er ikke nok at tænke sig ham som Lederen af disse uendelige Rloder i Verdensrummet, hvis Baner vor Tanke svimler ved at følge, men vi mag ogsag tænte og ham som den, der leder og pag alle de under= lige Beie, hvor vor Hand færdes, som den elstende Magt, der fylder os med Glæde, hvergang vi handler Ret og øver Barmhjertighed, og som fylder og med en Folelse af Stam, naar vi har ladet og lotte til Synd. Gud maa med andre Ord itte bare blive Lov, men maa blive den alfjærlige, alvise Lovgiver bag fine Love. Ja jeg figer: beller det gammeltestamentlige Tranginn paa Bud, parret med en levende Rolelje af hans Virteliahed og Nærværelje hos os og omtring os, end det mest moderne videnstabelige Lidson af ham, men fun som ubestemmelig Rraft, der intet personligt har at gjøre med os. Bi tan itte elfte nogen Bud, fom pirter mellem Melteveiens Stjernehav, men itte i Mennestenes Hjerter, som itte lader Guddommen bry fig om de ftattels Glæder og Sorger, der fpiller en faadan Rolle i de tufinde jordiste Hjem. Jo mere vi da udvider Universet, jo uendeligere blir Orfenen, hvor vi ftattels Clabninger vandrer om fader- og moderlose, berovede Guddommens Omforg. Rei paa famme Tid som vi fer Bud i hans nendelige Fantafi og Stabertraft i Universet, vil vi drage ham nær ind til bort Brnft som vor Fader. Der er Guditelov itte noget Balg mellem de to. Opfatningen af den personlige Gud med al den barnlige Fromhed, det indeflut= ter, udelutter itte Videnftabens ftorartede Syner udover Mangfoldigheden og Uendeligheden af Guds Stabervert. De gamle Setters Feil har fanfte varet den, at de har opfattet Gud som en Barnepige, der git og ledede bed Haanden hvert entelt Mennefte og gjorde en og anden Bang Miratler for hans Styld, bet vil sige, brød i Styfter sine egne Love for at hiælpe benne Ene ud af Faren. Derfor flog Protesten om i den anden Poerlighed og fremftillede en Bud, fom nær fagt itte brød fig om fine Stabningers Stichne. Bi er færdige nu med Opfatningen af Gud som en Barnepige; vi ertjender villig, at Bud handler fun og altid gjennem Love. Men vi maa jastholde, at han af Rjærlighed til os altid bringer faadanne Love at virte paa os, der tan bringe os mest Belfignelfe, enten det er Glædens eller Smertens Belfiquelfe, at han omgiver os med fynlige eller ufynlige Indflydelfer, der vil bestytte og lede of til det gode. Om vi vil adlyde disse Røster i vort Indre, om vi vil følge de Love, han har lagt tilrette for vort Bedfte, blir vor Sag. Der er mangfoldige, fom gaar ben og vælger ftit imod at tiene de Love, der fører til deres eget Fordærb. Dg dog blir itte Guds Faderomhu træt. Han lægger tilrette nue Love, fom atter ftal lede of ud af Mørfet til Luset, og saaledes i det uendelige her paa Forden som histoppe bag Dødens Taage, indtil endelig hvert Menneste ved frit Selvvalg har naget frem til fin Bestemmelse.

Ja vi vil tage ind med Tak Videnikabens storartede Opdagelser, der udvisder vort Gudsbegreh til svimlende Høider, der langt overgaar alle en Daniels eller Nabenbaringens Syner, men vi vil ogsaa fastholde de gamle Sangeres intense Folelse af Guds personlige Virkelighed og kalde ham med det ømmeste af alle Navne, Fader og Moder.

O du evige Aand af Godhed og Kjærlighed, hvis Børn vi er, tilgiv os Mennester de mange Taarstader, hvormed vi har saaet Elendighed over vore Medmennester, led os frem til Klarhed, til Visdom, til Tørst efter Sandhed, til Iver i at søge den, til Tro og til Glæde, lad os dyrke og forstaa Aanden i os og Aandens Krav, og lad det dyrebare Navn Fader, som Jesus lærte os at bruge paa dig, itte drage vor Tanke paa dig ned til Mennestegrænserne, men lad den bringe dig nær til os, omgive dig med Mennestestærlighed og Mennestemedlisdenhed og Mennesteømhed, saa du itte bare toner bort i det Blaa som en taaget llvirkelighed, men kommer nær til os som et tæntende, følende, elstende Læsen, der elster os og vil os vel, og bærer os Mennester trods vor Forvildelse paa dine evige Kjærligheds Arme.

# Bor Livet være en Leg eller en Kamp?

(Femtende Søndagefter Trinitatis.)

Tetft: Nab. 21, 1-7, 10, 11, 22-27,

Som jeg en Dag git nede i Bnen, saa jeg en lang Gut oppe paa en Trappe raabe til en anden lang But ned paa Gaden: "John! tom op i Eftermiddag og leg med mig!" Beg standsede og saa paa dem og tænkte: "er det det eneste disse lange Labaner bryr fig om: at lege?" Men faa tontte jeg igjen: "tanfte Gut= terne har Met, det var det alle vi Mennester stulde have Raad til at giøre, at lege, at hvile, at være glade og fornøiede, fordi vi havde et forgløst Udkomme. Børnene ftal være vore Læremestre. De, som itte er tryttede af Bekymringer eller Slid, som ikte er bundne af Pligter til Arbeidsgivere eller Embeder eller Regler og Tvang andre end Kjærlighedens i hjemmet - jeg taler nemlig her om gode og velstagende hjem - de kan vije os bedft, hvor Menneffeheden i dens naturlige Tilftand stiler ben, og da vil det vife sig, at det er til Selskab og Glæde med hverandre, ifte til Sorg og Rav og Strid. Børnene hopper og Danier og leger - det er naturligt for dem - de tjender endnu itte Dogmet om Menneffets totale Fordervelfe; gamle Adams Synd, fom de ffal bere Styld i efter Theologernes Sigende, generer dem albeles itte, - felv blege, forfultne, fillede, imaa Stakler, som faa Prygl og Stjend, og til hvem Livet skjænkes ud i bittre Draaber, felv de tan pludselig ved at tomme ud paa Gaden i Frihed eller ved at træffe en Rammerat eller ved at faa lidt Legetoi glemme alle Sorger og bare leve i det glade Nu. Saa stærk er deres Drift til Leg, deres Trang til Blæde, den er en Del af Mennestets hele Bæson. Med Mette kunde derfor Rejus af Najaret raabe Be over dem, som lottede de Smaa ud fra deres uftyldige Leg og til Ennd "det var bedre, om en Møllesten havde været hængt om deres Hals, og de havde været sæntede i havets Dyb" siger han. Dg de ufornuftige Forældre, fom af misforstaget Religiøsitet forbyder Barnet at lege, taler om, at det er Sond at lege, og jætter det til at læje Salmer og Bibelfteder udenad istedetfor, de synder mod Guds egen Lov i Naturen, og derfor hævner en faadan Opdragelse sig i Almindelighed ved, at flige Born votser op til at hade Religionen, fordi Retten til Glade og Leg er faa altherstende, at den ftubber tilfide, betragter fom Biende, fnufer alt det, fom vil fætte fig op imod og dræbe denne Ret. Bil derfor Religionen tvertimod fin Bestemmelse, stille fig fiendtlig ligeoverfor Glæden og Legen, da knufer Menneskenaturen denne Reli= gion. Hoad er de gamle Hedningefolts Drømme om Buldalderen andet end den Tante ifladt poetift Billediprog, at Mennestets Bestemmelse er Glade? Der var en Tid figer de, da itte Synd var paa Jorden, da Menneffer og Guder levede fammen i forgløs Lytte, da Jorden bar alt, hvad der tiltrængtes til Livs= ophold; og alt bar idel Fred og Glæde. Er det itte atkurat det samme, som gjenlyder i det gamle Baradisfagn i 1. Mofb. om Adams og Evas forgløse Liv i Edens Bave? Det er det ideale Mennesteliv i Glade og Lytte og Harmoni

med Bud at faa nyde Tilværessen og faa plutte Jordens Frugter uden helseøde= Erggende Slid. Men Baradifet blev tabt, Menneffet blev jaget ud paa Marken mellem Torn og Tiftel for at arbeide i fit Unfigts Eved. Tilværelfen bar mi= ftet Præget af Uffuldighed og Fred og Leg, og er bleven til Glid og Clæb; Baradiset er bleven til Jammerdalen. Jeg har feet et Billede af Syndfloden. Mennestene er i vild Flugt for Bondene, som styller efter dem for at opiluge dem. Et ftort Tra med vældige Riampegrene rager endnu op over Obelæggel= Didhen stræber de; de klattrer op, de hænger paa Grenene som Fluer, der bli'r en rasende Ramp om hver Plet paa dette Ira. Broder mod Broder, Fader mod Søn tjæmper de i vanvittig Mædfel for at tomme op, for at beholde fin Blads. De ftoder hverandre ned i Dubet, de hænger fig i hverandres Ben for dog endnu en Stund at holde Hovedet over Bande. Dette omtrent er Ram= ben for Tilværelfen blevet nu; den stærteste, den dnatigste, den livligste, han raar og støder i Livets Kapløb de andre i Afgrunden. Det er "the survival of the fittest" som Darwin udtrytter det. Da derfor, siden Paradiset er luttet, siden Buldalderen er borte, og siden denne fortvivlede Kampens Tilftand itte er nød= vendig og naturlig for Menneftene, derfor har de gamle Profeter og Dig= tere, drevne af Menneskenaturens naturlige Trang til Glæde og Brodersam= fund, luft over Livet med Haabets Fattel og spaaet om en Tid, da Paradiset igjen ftal opluttes, da Guldalderen igjen ftal tomme, da Slidet for Brød, og Sadet og Rampen, som følger med det, ftal stilne, og Mennestet atter leve som i Edens Habe med Livet fom en Leg omtring fig. De, som itte havde den stærte Tro pag Menneffergens egen Kraft til at afstedtomme denne Forbandling. fatte denne Herlighedstilstand hinsides, paa den une Jord, der stulde dutte op af Berdensbranden, luttret som skinnende Buld fra al Uretfærdighedens Slagg, og der fkulde Guder og Mennesker atter bo tilhobe og finde i Græsset de gyldne Brikker, hvormed de legte i Tidens Morgen. Saaledes dromte f. Ets. vore gamle hedenste Forfædre. Da de havde ogsaa Sagn om forstjellige Ormedræ= bere, som skulde vise sig paa Jorden for at indlede og spaa om denne kuldkom= menhedstilftand. Men ftærtest tog denne Tante Sold hos Joderne, som med fin stærte Tro paa Guds Almagt og Kjærlighed og Forbindelse med Mennestet, talte om Messias, som skulde komme sendt af Gud for at indlede denne Rjærlia= hedstilstand paa Jorden. Saa siger Profeten Gaias om denne Messias: "Da han ftal dømme de Ringe med Retfærdighed og ftifte Ret med Retvished for de Sagtmodige paa Jorden, og han ftal flaa Forden med fin Munds Ris, og med fine Labers Alande ftal han dræbe den Ugudelige. Da Retfard tal være hans Landers Belte og Trofasthed hans Hofters Belte. Og Illven ftal holde fig til Lam= met, og Parderen ligge hos Middet, og Kalven og den unge Løve og Gjød= talven ftulle være tilhobe, og en liden Dreng ftal drive dem. Og Roen og Biør= nen ftulle græsje fammen, deres Unger ftulle ligge bos hverandre, og Løven ftal æde Straa som Ofen. Og det diende Barn ftal lege ved Otterflangens hul, og over Basiliftens hul ftal det afvante Barn udrætte fin haand. De ftulle itke gjøre ondt og itke ødelægge paa hele mit hellige Bjerg; thi fuld er Jorden af Herrens Kundstab som Landet, der dætter Havets Bund"; (Esaias 11,4—9). Læg Mærke til at Proseten mener, at det som stal frembringedenne Forandring, er Herrens Kundstad, altsaa Kundstab til Guds Love i Naturens og Nandens Rige — itke nogen Blodsorsoning eller Togmedyrkelse. Og det samme klinger igjen hos andre jødiske Proseter. Saa siger Hosa: "Og jeg (Herren) vil slutte sor dem en Pagt paa den Tag (naar de nemlig omvender sig og giver Gud sit Hjerte) med Markens Tyr og med Himmelens Tugle og med Jordens Kryd: og Bue og Sværd og Krig vil jeg sønderbryde af Landet og lade dem bo truggeligen. Og jeg vil trolove mig med dig til evig Tid, og jeg vil trolove mig med dig i Retsærdighed og Ret, i Nijkundsed og Barmhjertighed. Og jeg vil trolove mig med dig i Ketsærdighed og Ret, i Nijkundsed og Barmhjertighed. Og jeg vil trolove mig med dig i ketsærdighed og Ret, i Nijkundsed og Barmhjertighed. Og jeg vil trolove mig med dig i Ketsærdighed og Ret, i Nijkundsed og Barmhjertighed. Og jeg vil trolove mig med dig i Ketsærdighed og Ret, i Nijkundsed og Barmhjertighed.

Siger Profeten Gzefiel: "Da jeg vil giøre med dem en Fredspagt og lade onde Dage ophøre af Landet, og de fkulle bo i Orfenen tryggeligen og fobe i Stovene. Og jeg vil gjøre dem og de Steder, fom er trint omfring min Høi til en Belfignelse, og jeg vil lade Regnen nedfare i fin Tid, de skulle faa Belfignelses=Megne. Og Træerne paa Marken fkulle give fin Frugt, og Jorden stal give sin Grøde, og de stulle være i deres Land tryggeligen; og de stulle for= nemme, at jeg er Herren, naar jeg bryder deres Aags Bomme og redder dem af deres Haand, som lod sig tjene af dem. Da de stulle itte pdermere være Hed= ninger til Rov, og intet vildt Dyr paa Jorden ftal æde dem; men de fkulle bo troggeligen, og der ftal Ingen forfærde dem. Og jeg vil opreise dem en Plan= telse til et Navn, og de fkulle itte pdermere borttages af Hunger i Landet og ei bære pdermere Hedningernes Forsmædelse. Da de ftulle fornemme, at jeg Her= ren deres Gud er med dem, og at de er mit Folt, Jeraels hus, siger den herre Berre. Da I mine Faar, min Fodes Faar, I ere Mennester, men jeg er Eders Gud" figer den Herre, Berre". (Eget. 34,25-31). Men denne Fredens Tid, da Ulven leger med Lammet, den er endnu langt borte. Men det gjælder at tro paa den, at je den, som en ffinnende Haabets Stjerne i bet Fjerne, at lade fig begeiftre af dette Haab til trofast Urbeide for, at denne Guldalder stal komme. Det nytter lidet og det gavner Verden lidet, som mange af de dannede unge Mennefter gjor det den Dag i Dag, at prædite hvad de talder Bessimismens Evangelium, at Lidelse er Berdens Lod, og det tan nu itte en Gang blive an= derledes, det er bedit at joge at finde sig tilrette i det, som det er. Dg saa fraadser de formelig i at udmale Uretfærdigheden og Boldsherredømmet og Sulten og Fat= tigdommen, fom nu itte tan blive anderledes. Jo det tan andres. Bi fer, hvorle= des der har væretforandringer gjennem Tiderne til det bedre. Det er til lidet Gavn for Berden at forføge at dræbe Saabet og lamme Energien hos Folf. Rei op til Arbeide, arbeid, læg din lille Sten eller bær din Smule Kalf til Bygningen, der ftal blibe et Fredens og Frihedens Hjem for Mennesteheden, og naar de mange Millioner er batte til at gjøre det famme, faa vil Templet en Gang staa

der, og Mennesteheden selv er bleven den Guds Udsendte, Messias, eller som Wergeland synger:

Hver sin Tronhimmel i egen Pande har, , Hver i eget Hjerte har Altar og Offerkar, Trot er hver for Jorden, Prest er hver for Gud.

Men endnu er itte Legens og Frihedens Tid tommen. Iftedetfor at bruge de Frihedens Arafter, som Gud har nedlagt i Mennesteracen, til at hjælpe og fremme hverandres Lytte, faa har Mennestene brugt disse Balgets Aræfter til at hade og misunde hverandre, til at trampe hverandre ned for felv at fomme op. Broderfjærlighedens Hand er forvandlet til Celvfjærlighedens Hand, Ly= sten til at dele med hverandre er veget for Lusten til at klore til sig; Trangen til at lege eller unde Livet forgloft er bleven til et answendt Jag efter at hobe op Benge, flere og flere, uden Grænfe; Gulbalderen er i Sandhed bleven afløft af Jernalderen, Paradishaven af den vanvittige, rædfelsfulde Ramp rundt Enndflodens Træ. Kriftendommen, som skulde være Broderskabets Talsmand paa Norden, har spigtet fin Opgave, er i mange Tilfælde bleven en Religion for de Rige og Fornemme og har i alle Fald sag ofte strøget Ordet Lighed ud af sit Brogram. Den har gjort fig til Zalsmand for Bagitræveriet istedetfor Frem= skridtet, bar luftet sig inde i Kirken med Lønner og Togmer istedetfor at gag ud i Livets haarde Virtelighed med Hielp og Trøft og prattiff Arbeide. Zeg har itte seet et mere flagende og malende Billede af dette end det, som stod omtalt i New Norter Aviser uplig. Der har en medlidende og god Mand, Mr. Kenser, forigat at holde et frit Spisenærelse for den Mænade Arbeidslose, hvor de funde faa Frotost og Uften, og de stod i lange Rader der og ventede timevis for at deres Tur ffulde fomme. Han holdt det fra December og ind i Februar, da maatte han flutte, da han itte hande flere Penge. Det kostede ham 60 Taler Dagen, og han uddelte 2500 Maaltider hver Dag; men han var alene om det, hverken Barmhjertighedsselstaber eller Kirkerne vilde støtte ham. Der laa en Rirte ftraas overfor Spijeværelfet, men den gav itte de forfultne faa meget fom en Rop toldt Land. "En af Diakonerne faade, at vi gjorde en god Handling, og dersom vi vilde sende Mandene over til Kirken, kunde de muliqvis ogsaa blive omvendte". Ja se det er det Kirken stræver med, at faa dem omvendte, det vil fige at faa dem til at tro paa visse Læresætninger og fordømme dem, som itte har disse Læresætninger, som om det stal hjælpe noget for en sulten Mave. Alt itte Kirken tan fe, at det er ftjærende haan at tale til en Mand om Guds Rjærlighed, som altid vil sende det daglige Brød til dem som bede, og om Broder= og Spsterstabet paa Jorden, naar denne Mand staar der med Tarmene ffrigende af Sult og blir tilftænter med Starn af Bognhjulet fra den Riges Etvipage, der han ftrunt tjører til Selftab med livretlædt Tjener paa Butten. At ikke Kirken kan je, at Kriftendom i dette Tilfælde er at give alle disse Sultne Mad, at holde det Spifenærelse aabent fremdeles, og faa gjemme Dogmerne til siden, naar Folt er mætte og har Arbeide; da kan de diskutere dem. Jeg ved

itte af noget mere ftjærende Billede paa, hvorledes Tilværelsen nu er forvandlet fra en Leg til en Ramp end det, som denne Mr. Renfer videre fortæller. San figer: "bet var et Syn, fom en Mand aldrig glemmer — benne Rætte, fommetider bestagende af et tusinde Mænd, som ventede i Rulde og Regn pag, at Bæreljet ikulde aabnes. Lørdag Aften, da vi lukkede Døren, var der hele Rom= pagnier af fultne, daarligt flædte Mænd, som stod rundt om paa Bashinaton Square, og den tolde Regn silede ned i Strømme over dem. De havde intet Sted at fove og intet at fpife. Itte hundrede Alen fra port udtomte Spifenærelje holdtes et Sclikab i det Palads, fom vender mod Washington Square det Kvarter, hvor Folt bor, hvis Rigdom figes at overgaa 75 Millioner Dollars. 3 det Selftab fremmødte Hertuger, Lorder, Grever og andre med høje fremmede Titler og — den Liste af ameritanste Navne, som stod i Søndagsaviserne, viser. at det bur en Udstilling af Pragt og Diamanter af den elegante Verden — Fløden af de titusinde. Værtinden felv bar om fin Hals, figes der, Halsbaand af Diamanter til en Bærdi af en Fjerdedel Million Dollars. For hele Uger vil de moderne Aviser bestrive det brilliante Syn, som Paladsets Indre frem= bod va offre bele Spalter paa Damernes Dragter. Selstabet figes at have toftet 20,000 Dollars. Ræfter af Bogne stod opstillede i alle Gaderne rundt om, livretlædte Tjenere lob Wrinde ud og ind, og velnærede Rufte, flædte i bvide Gummikapper, fad paa Ruftesæderne. Man tænke fig blot, at Brifen paa en entelt Bogn vilde være tilstræffelig til at holde vort Spiseværelse gagende for en bel Maaned. 3 Paladjet var Barme, Musik, Bin, Guld, Diamanter, even= tprlig Eleganse og Lutsus. Udenfor i Regnet, saa nær at Musitten nagede Deres Dren og den straglende Strøm af Lys fra Vinduerne lyste udover dem itod Masien af haabloje, ifjælvende, hungrende Mennester, fluffede over itte at fag den Smule Brod og Suppe, som de havde haabet paa. Saa man nogen= finde en mere stjærende Modsætning mellem de Riges Luksus og de Fattiges for= færdelige Elendighed?"

Eller gaa op i diste halvraadne Logihuse i New York, hvor Fattigdommen, der dog onster at være hæderlig, stuver sig sammen. Se paa Steletter af Kvin=der, som sidder der i steghede Rum, for de maa have Stryge= og Persejern altid varme, i en Lust, der tunde dræbe et Menneste, en Blanding af Kloatgas og Madlevninger og Smuds; thi de har itte Lid til at sture og vaste, og saa arbeide 14—16 Timer Lagen for at saa den BidMad, der varer for den Dag, men heller itte mere.

Alf Benner! dette er itke Guldalderen, det er ike Forjættelserne om det tusindaarige Rige, det er ikke den sorglose Paradisleg, som var Menneskenes Bestemmelse, men det er Rampen, Slidet, og desværre ofte det frugtesløse Stræb, indtil Legemet synker livløst ned i Døden.

Hvad er da Aarjagen til denne Kamp og Elendighed? Stal vi stylde paa en daarlig Verdensordning, eller at Gud har saa "laget" det? Nei, det er vi Mennester, som er Stylden, vi lager i de sleste Tilsælde vor egen Stjæbne. Bud griber itte ind umiddelbart med Mirakler i nogens Livsbane, han bruger fun Mennefter til Rebitaber for at frelje Mennefter, og det fpørges derfor tun, om vi vil lade os bruge af Bud, om vi vil agte paa hans Love, give efter for hans Mand, lade Broderfjærlighedens 3ld opflamme os til at fjæmpe mod Uret= Bi har dyrket vor egen Daarstab istedetfor at følge de able Inftinfter, som par nedlagte i vs. 3 bet norfte Folkeventyr "Lurvehætte" er ber et vatkert lidet Billede, jeg igien vil minde om. Brinfesjen fidder i Tunet og leger med et Guldæble; da kommer en liden fillet Pige og fætter fig bent over, og de triller Weblet til hverandre og morer fig tosteligt ved Legen, og Prinsessen er henruft over at have faget en Legesofter. Saa banter det paa Binduet, det er Tronningen, fom har feet bette og raaber Prinfessen ind; men Gattigungen folger med, og de kommer Haand i Haand ind i Paladiet disje To. "Det pasier fig itte for dig, fom er Prinfesse at lege med en fillet Unge" - faaledes Inder Tronningens Ord, og dermed er Fortrollelsen brudt, den lille Prinfesje bar bludfelia faget ade af Rundstabens Tra, og bun feer, at hun itte er bare Menneste, men bun er Brinfesse, som ftal dorte fin egen Daarstab; thi fag vil Mennestene det. igjen ftulde Barnet være vor Laremester. Det fer itte paa Rlar, det fpor itte efter Stand, det er Menneste, som møder Menneste i Barnelegen, det er Broder og Søsterskabets wole Instinkt, som ubevidst kommer til Orde. at bærne om og dyrke og udvikle dette Instinkt til Fuldkommenhed som Menneftets dpreste Gie, saa bar Mennestene valgt det modsatte. De bar foat at ødelægge Broderfolelsen saameget som muligt, de har ftabt Standeforifiel, delt Mennestene i Lag og i Raster, gjort nogle til Herrer andre til Trælle, de har ftabt Reisere og Ronger og Adelsmænd og Lorder og Grever, og hvad alt det andet Strab hedder, istedetfor at alle skulle være Borgere og Rammerater. de er gaget endnu videre; de har blandet Gud ind i Sagen. De har fundet paa, at nogle af disse selvvalgte Herstere ftulde være udnævnte afiliud felv, være Berftere af Buds Raade, mens de har gjort en Del Mennester, baade bride pa forte til Livegne uden Ret for Loven. Til den Poerlighed har Uligheden fort Mennestene. Da eftersom den Ene er bleven rigere og mægtigere end den an= den, har han benyttet fin Stilling til at trampe de andre under fig, til at afaiærde for fig og fine, til at betragte fine Menneffebrodre fom Fiender, og der hvor Tødjelsadelen er afftaffet, har Pengeadelen traadt istedet, og istedetfor de kooperative Brødre og Sostre er traadt Millionæren paa den ene Side oa Fattigmanden paa den anden Side med hundreder af Uffkngninger midt imel= 1em.

Hvorledes kan nu denne Nød afhjælpes? hvorledes kan Menneskets Arbeids= liv forvandles til et tilfreds Baradisliv, hvor Arbeidet er en Forfriskesse istedet= for et Helseid? Ene og alene ved at følge Barnets Anvisning at betragte hverandre som Kammerater og Benner i Livets sælles Leg, ved at arbeide sor at Broderkjærlighedens Aand og det fælles Ansvar kommer op i vore Børn, saa at denne nye Kjærlighedens Aand kan blive mægtig nok til at sprænge Fordomme

og hæmmende Inktututioner. Og faa, indtil denne eneste radikale Redningsmesthode er bleven gjennemført, arbeide for Samfundssormer, der saa meget som muligt san indstrænte Rovgjerrigheden og bryde Uretsærdigheden og gjore Viltaarene ligere. At om denne By istedetsor sine syrstelige Paladsser og smaa Rønner kunde hare jevne, simple, gode Huse, hvor der boede en lytselig, glad Borgerbesolkning, der alle havde not ved 8 Timers Urebeide, hvor Ingen sultede og srøs og var tvuugen til at ydmyge sig til at tigge om Help, hvor Arbeidet ikse var Overanstrengelse og Helseslid, men en sund Opøvelse af Mustlerne en frisk Ovelse af Nanden, hvor der var Tid til Hvile, til Nandsnydelse, til Fornoielser med hverandre og Leilighed til dette, hvor Ingen behovede at grue for sin gamle Alder men havde lagt-tilside not til et sorgfrit Udsomme! Ja da skulde Byen ikke have den Tiltrækning for Reisende kanste, itte prale med sin glimrende Velstand, men den skulde have virkesliggjørt i Sandhed det, at Livet bør være, trods sit alvorlige sunde Arbeide, som en glad Leg og ikke sem en fortvivlet Ramp.

## Jeg vil gjore Eder til Mennestefistere.

(Sextende Søndag efter Trinitatis.)

### Telft: Math. 4, 18.

Eftersom vi har hørt af vor oplæste Tetst, var dette det Udtryk, hvormed Rejus taldte fine forfte Disciple, at han ftulde gjøre dem til Mennestefiftere. Dette Udtrut laa nær for ham at bruge, da Beter og Undreas virtelig var Fiftere og netop fad med fine Garn, da Zefus tiltalte dem. Men under dette tilinneladende spogende Udtryt gjemmer sig det dybeste, helligste Alvor. Det er iffe alene Beter og Andreas, men hver enefte En, der vil være Zefu Discipel, fom gjennem diese Ord modtager fin Indvielse til sit Kriftenkald, modtager som fin Pliat det at at fifte Mennester. Dette er et Ord, som burde linde til hver Bræditant og fra hver Bræditant igjen til hver af Menigheden, som mener det alvorligt: "folger efter mig, og jeg vil gjøre Goer til Mennestefiftere." Sefus par felv en Mennestefister, derfor var han tommen til Berden, og derfor kan han pa hiælve andre til at blive det. Bi, som vil være Jesu Følgesvende, skal ogsaa pære Mennestefistere, og derfor stal vi ogsaa hjælpe andre til at blive det. er det, jeg er kommen her til Amerika for "at fifte Mennester" og det er det, jeg vil faa Eder til at hjælpe mig med. Hvad vil det da sige, at sifte Mennester? Det vil sige, for at fortsætte Billedet, at drage dem i fine Garn, med andre Ord, at vinde dem for fine Ideer. Har vi faget noget rigtig tiert, fagledes at bet helt gjennemtrænger os, saa er bet os jo magtpaaliggende at faa andre til at aga ind paa de jamme Ideer og hiælpe os til at udbrede dem. Bi fer not af bem, der fifter Menneiter for det Onde, not af dem, der lotter dem til Brænde= vinsfjapperne og til anden Rangel, der vil ødelægge baade deres Sjæl og Legeme; not af dem der lotter dem ind i Kneb og Bedrageri, for at vife dem den saafaldte korteste Bei til at tiene Benge. Bar de Kriftne halvt faa ivrige efter at fiffe Mennester for det Gode, som de Letsindige er det for at fifte Mennester for det Onde, saa stod det itte paa, saa sag det bedre ud i Landene end nu. Men Sagen er, at der er falden en vis, blid Søvn over Kriftenheden, fordi den faa ofte har ladet Livet passere sig forbi, fum det bedft funde, og blot lagt Bægten paa at stjærpe Læren til den størst mulige Finhed; fordi den har glemt at ploie sig felv ned i Livet, fordi den har glemt Jefu Ord om at være Menneffesistere. Rriftendommen er itte længer Bulsflaget i vort Liv, gjennem= ildner os ikke længer som den bærende Kraft i hele vort Bæsen, ellers vilde den træde mere frem end den gjør i port daglige Liv, ellers vilde den gjøre of mere iprige efter ai famle Folt til dens Fane. Det enefte, som nu ipnes at sætte Kriftenbeden i Inr og Flamme, er Kampen om Dogmer, om Naadevalget paa den ene Maade eller Naadevalget paa den anden Maade, og da gjælder det itte at fiffe Mennester, men at bides og klores. Lar det saaledes Apostlerne op= fnlote sit Kald som Menneskefiskere? Nei, de var saa opfnlote af Resu Ord oa af Jesu hellige Liv, saa gjennemalødede af hans Mand, at de git ud mellem Jøder og Hedninger og prædikede hans Evangelium om, at Gud er por Fader, at han følger og brager og med fin Kjærlighed, at han tilgiver og bjælber hver ben, som af Hjertet angrer fin Synd og vil komme tilbage til ham, at hans lld= fending paa Jorden, Jefus Kriftus, forsfæstet for Sandhedens Styld og gjen= reist fra de Døde, har vist of Beien, vi ftal gaa, faa vi har nu mandigt at gaa i hans Nodfpor, fom hans trofaste Tølgesvende, til vort himmelfte Siem, hvorfra vi stammer. De fortnnote dette glade Budftab om Mennestehedens Seier i Krifto Jesu med Pintsefestens 3ld i fine Hjerter og paa fin Tunge, de forlod alt, kaftede alt tilfide for at blive Menneftefiftere, drage Sicele til Jefu Rige paa Jorden. De traadte op imod fit eget Folts Foragt og had, fom hudftrøg dem, fængslede dem og forfulgte dem; de traadte op imod Hedningernes overlegne verdslige Bisdom, de traadte op mod Magthavernes Tyranni med fin Brædiken om det fælles Broderftab, de traadte op mod Hedningelipets glimrende Raaddenhed, besigelede af, begeiftrede for denne ene Tanke, at fifte Mennefter til Refu Krifti Rige. Dg de første Kriftne, som bar faa uluttelige eller lyttelige at leve under Forfølgelfens Ildbad, de fortsatte paa den samme Bane. fælles Forfølgelse drev dem til at trytte fig tæt sammen og ftprtes af Broder= ftabet; Jesu, Kristendommens Mand, drev dem til glade at stige paa Baalet eller lægge Hovedet under Otsen eller taftes for vilde Dur. Dette barede despærre ifte alt sag længe. Da Rirken vel havde faget Fred og Magt, sag fovnede den enten ind eller begyndte at flaas om Dogmer, og fnart havde man det forfærde= lige Syn, at je dem, der var kaldte til at være Menneskefiskere for Buds Rige, læage Snarer for hverandre, bagtale hverandre, myrde hverandre om theologiste

Snurrepiberier. Fra Farisæerne og de Striftkloge kjendte Jesus den lærde Theologies Farer, derfor kankte valgte han sine Disciple ud af den ulærde Masse, mellem Fistere og Toldere. De havde mere naturlig Friskhed og Kraft, de var mere modtagelige for Nandens Begeiskring, de var mere skikkede til at give sig fuldt hen. Og Jesus viste ved dette sit Valg af de første Menneskessisker, at hans Lære ikke var lærde theologiske Systemer, men letsattelige Sandsheder, der dog ikke var saa lette at gjennemføre, fordi de fordrede en Gjennemsyresse af hele Livet af hans Nand. Han viste ved dette Valg, at Hovedvægten for ham laa paa et sundt, menneskeligt Liv i Guds Ansigts Lys, viende sig selv til hans Tjeneske, bedende altid om hans Naade til at blive ham trosast. Og derfor har J. Mænd og Kvinder af denne Forsamling, ingen Undskyldning i det Svar: vi er ikke Theologer, det er ikke os Jesus kalder til Menneskesiskere— jo det er Jer, det er hver Mand, hver Kvinde, hvert ungt Menneske, hvert Barn han siger dette til: "følg mig og jeg vil gjøre Eder til Menneskesiskere."

Men hvormed ftal vi fifte? vil 3 spørge; Simpelthen med det, at bære Kriftne, at folge Jesus, at være saa fyldte af Kriftendommens Tanker og elfte dem faaledes, at 3 taler om dem, lever efter dem og lærer Eders Børn op til det samme. Bed at være fromme og brave Mennester fifter 3 andre til ogsag at være det. Det var de Kriftnes stille, kjærlige Liv i indbyrdes Broderskab fom gjorde et saa dybt Judtryt paa Hedningerne, at de udbrød: "se, hvor de elste hverandre!" det bar beres Liv mere end beres Lare, ber brog hedningerne over til deres Leir. Li ved jo allesammen, hvad Indflydelse et retskaffent, op= offrende Liv øver. Ser vi en Mand eller Kvinde, hvem Mildhed og Menneste= tiærlighed infer ud af Dinene, som altid er god, og som lever for at hjælpe andre, - vi maa beundre, vi maa elfte fligt et Menneste - itte fandt? Bi mag ønste, vi tunde være lig ham eller hende, - vi spørger itte først om det Menneste er renlærigt eller ei. Der er intet saa stabt til at fiste Mennester ped, som et stille, bramfrit, hæderligt Liv. Du kan holde lange og udmærkede Taler, du kan komme med de meft overbevisende og rørende Pradikener — sva= rer dit Liv itte til dine Ord, saa har de ingen Lagt, - ja de nedbryder mere end de opbygger. Jeg bed om fomme Prefter i det gamle Land, der kunde tale med grædende Taare paa Præfestolen mod Drutkenstab, og saa tunde de felv britte fig fulde i deres egne eller Bondernes Lag. Ce, fligt gjør itte godt, bet lærer Menigheden op i at betragte Buds Ord som noget, de stal høre paa om Søndagen, ligefom de lytter paa en Lirekasfemelodi, men fom de forreften itte har noget at giøre med i Livet.

"Følg mig, og jeg vil gjøre Eder til Mennestefistere!" sagde Jesus. Altsaa ved at følge ham, lærer vi Kunsten rettelig at blive Mennestefistere.

Og hvorledes levede da han? Ja, stulde vi rettelig udmale, hvorledes Jesus levede, vilde det tage mange Timer. J Dag vil jeg nøie mig med at paapege Hovedpunkterne, hvori Styrken af hans Liv laa, og hvori derfor ogsaa Styrken af vort Liv skal ligge.

1) Jesus følte sig som en Bart af Gud, om jeg saa maa udtrykke mig. Han vidste, at Mennesket stammer fra Himlen og skal vende tilbage dertil. Han vidske, at Mennesket skadig har at drage Næring af dette himmelske Kildespring,

Gud felv, for omfider at blive ham lig og opnaa Samfundet med ham, fom er Caligheden. Derfor finde vi ham altid levende fom i dagligt Samtvem med fin Fader. San peger tilbage paa fin Fader, hver Bang han giør en Gjerning, som vætter Massens Forbauselse. "Min Fader, som bor i mig, ajor dette" - han er ængstelig for itte at afvife al Were fra fig felv og give den til fin Fader. San tyr til fin Fader, hver Gang ban er i Anfægtelje, og benter fra Bønnen til ham un Næring og Styrke for sit aandelige Liv, han giver fin Fader Weren for fine traftige Gjerninger, det er i Enheden med ham, hans hemmelig= hed ligger, og derfor viser han og Disciplene, hvorledes de fan blive et med ham. Gud maa have fiftet of til fig, da fan vi igjen fifte andre til ham. Bi ffal leve fom hans tillidsfulde Børn, lægge vor Sag og vort Liv i hans haand, jøge hen til ham og bede om Lys, om Raad, om Styrke til at være hans trofaste Tjenere og leve et kjærligt Liv her paa Jorden. Di fkal ihukomme vort herlige Udspring, at vi er komne fra Bud og ftal vende tilbage til ham, at vi er Buds Sonner og Tøttre, som Jesus par det, og derfor skamme os ved at tilføle hans Billede i Druftenstab og Udsperbeljer. Bi ftal betragte of fom Led af den ftore Stabningstjæde og itte hovmodigt je ned paa eller træde under Fødder noget Rryb, det være af Mennester eller Dyr.

Ja, vi stal som vor store Broder, Jesus, nedlægge vore Tanker og vore Gjerninger som et Takosser paa Gud Herrens Alter og saa det velsignet tilbage til hans Were. Da sever vi et Liv, lykteligt midt i Sorgen, triumserende midt under Magtesløsheden og Sygcsengens Modløshed, fordi vi er i Pagt med den stærkere og føler os holdte ved hans Arm.

2) Og Jesus viste denne Forbindelse med sin ophsiede Fader først deri, at han altid var sand, altid var sig selv. Der fandtes itte Hotleri og Mennestesstygt i ham. Han fordulgte itte hvem han var, og hvorsra han hentede sin Kraft. Han slog itte af en Tøddel paa, hvad han ansaa for Sandhed. Han lod sig itte stræmme af Kongen, men taldte ham endog en Ræv (Lut. 13, 32.); han lod sig itte stræmme af Farisærne og de Striftsloge, men blottede staanselløst deres Hotleri og aandløse Bogstavtrældom; — han lod sig itte stræmme af Komerne, men stod frimodig foran Pilatus, som foran Kaisas; han lod sig itte stræmme af Kengem ag ten og Forretningsmændene, men drev ud af Templet dem, som handlede og vetslede Penge og raabte Le over de Rige; han lod sig itte stræmme af Foltet, der vilde gjøre ham til Konge, men git villig sin Golgatagang, da de havde byttet den tilbudte Kongetrone med Stene og Forbandelsesraad. Han var trosast mod sig selv og Sandheden ind i Døden, derfor sit han ogsaa Livsens Krone.

Lader vi os stræmme, Benner? Har vi altid Mod til at være os selv og staa ved vore Meninger? Har vi ikke de tusinde Hensyn, der binder os paa

Hander og Fodder og gjør os feige, faa vi itte tør være os felv? Bladene maa holde fig til Bens med Abonnenterne, og Abonnenterne hører til Kirkefolket, der= for maa vi ikke ftode dem paa Albuen ved at vije os frijindede. Handelsmanden maa holde fig til Bens med fine Runder og holde fig til Majoritetens Samfund, ellers mifter han fin Sogning. Arbeideren maa fpørge efter fin Arbeidsherres politifte Stilling, ellers tan han resitece at blive affediget. Spørges man om fine Meninger, flaar man Bugt paa fig felv og tor itte være ved, hvor man ftaar, man glider unda. Man blir ofte i fine Udtalelfer en For= ræder mod de Unituelier, fom man i Grunden elifer og hylder, fordi man ved, at disse Anituelser er i Mindretallet. Det er bra not at være klog og ikte blotte jig felv eller fin Sag i Utide eller ubiætte den for ungdig Fare bed at ægge fine Modstandere uden Grund; men det er ftundom, det gjælder at tage Parti, netop for at fremme den Sag, man elfter, og da gjælder bet, itte at bære feig, men være helt fig felv, itte at ivge bort i Ufandhedernes eller Undftyldningernes Bag= trote, men frit ud fige: ber er Manden! ligefom Jefus den Gang i Getfemane, da de fom med Blus og Brande for at gribe ham, rolig traadte ud mellem dem og fagde: "er det Kriftus 3 lede efter? her er han." Man kan tilfpneladende vinde verstlige Fordele ved at bære Rappen paa begge Stuldre, ved at bære ufand og feig; men man taber mere end man vinder. Man taber Agtelfen for fig felv, pag famme Tid som man taber andres Natelfe. Man ftammer fig over sig felv, man minter aandeligt, man har lettere og lettere for at gaa ned= oper istedetjor opover. Den som vover at være helt sig felv, uden at spørge efter verdelige Fordele, han gror fastere i Aanden, blir mandigere og kan løfte fit Hoved ftolt og frit mellem fine Medmennefter. han har Fred i fin Sambittig= hed og Fred med Gud. Jeg har fjendt Entelte, som ved Fordølgelse havde tun= net opnaa Boster, der vilde ladet dem leve fri for Næringsforg, men som har palat det at vedblive at være en fattig, men fri Mand, der vælger efter fin Overbevisning; jeg har tjendt dem, som i det religiøse har vovet at opponere mod det bestagende, at erklære gabent og ærligt, at de ikke længer troede den lutherfte Dogmatit, som har tænkt og læft paa egen Haand. De har valgt den ensomme Stilling, at ftaa som et underligt farligt Dyr mellem fine Omgiveller, gloet paa med Hovedrusten af de andre; de har valgt at blive fendt til Selvede hper Søndag fra Prætestolen og Amen lagt til af de andre Uvidende. Men fag har de til Gjengjæld den stolte Bevidsthed, at have været trofast mod Sand= beden, den glade Følelse af, at være aandeligt fri. Saa har de for denne Li-Delse tigbt fig Retten til at tunne fige fin Mening aabent og bjærvt om alle Ting og derbed vatt sine Medborgeres Tillid og hemmelige Beundring, kjøbt fig Retten til at bære en dygtig Mennestefister.

Der herster mellem os Standinaver en forsærdelig Feighed, naar det gjælder det religiøse. Hvor mange er det vel, som af Hjertet hører med til det ortodotse Samfund her? Kunde jeg gaa med Sandhedens Lygt og lyse ned i Hjerterne rundt om, hvor mange hemmelige Tvivl vilde jeg ikke opdage,

hvor mange hemmelige Protester og Tilstaaelser vilde jeg ikke se lysrædde gjemme sig i Krogene? Jeg forlanger ikke, at alle skal være enige med mig, men jeg tror, naar det kommer til Stykket, at en god Del er mere enige end de ved om eller vil tilstaa sor sig og andre. Jeg har al Respekt sor dem, der slutter sig til spilket som helst af de kristne Samsund, naar de gjør det af Hjertet, fordi de virkelig skaar der; men jeg soragter dem, der blot som viljeløse Sauder gaar ester den Bjælde, som skrangler soran. Det gjælder at være der, hvor man med Sandhed hører hjemme og være der helt og være skolt af at være der; men Hytsleri og Feighed minster en Mand. En, der ikke er helt sig selv, helt sand, duer ikke til Menneskesisser, thi han kan ikke tale med Overbevisningens Magt.

3) En anden Ting, der udgjorde hovedftyrten i Jeju Rarafter ved Siden af hans ubegrænfede Tro paa Bud Fader, ved Siden af hans deraf flydende Sandhedsmod, bar hans Rjærlighed og Taalmodighed. Spnet af ham, omringet af Spge af alle Slags, fom de tommer flæbende med allesteds= fra, og han læggende Sænderne paa dem, helbredende dem, velfignende dem, indtil han er nær ved at synke af Udmattelje, hans ømme Omforg for de Rat= tige og Forftudte, - Spnet af ham, hvorledes han taalmodig bærer over med Mænadens og Disciplenes Misforstand og taabelige Spørgsmaal og altid med den famme blide Stilfærdighed, den famme taalmodige Gjentagelfe, det famme tiærlige Hierte, der tun banter for en Ting — Mennestehedens Bel —, det Snn maatte vel kunne fifte Mennesker, om noget kunde det. I ham lærer vi ret at tjende, hvilten Kraft taalmodig Kjærlighed er. Imellem de Smaahiftorier, fom Moody bruger at fortælle, er der en om en Gut i en Søndagsftole, fom ingen af Lærerne kunde vinde Bugt med. San bandte og brugte raa Snak, og tre Lærere blev nødte til at gaa, da Bestyreren itte vilde sende Gutten bort. Dilfidft fit en tvindelig Lærer ftelle med ham. San holdt fig ftittelig nogle Gange, men saa en Dag spottede han bende i Ansigtet i Stedet for at svare. Sun toa rolig fit Lommetørklæde, tørrede Unfigtet og fagde ingenting. Bed Slutningen af Timen fagde hun: "Johnny, vil du folge bjem med mig i Dag?" "Nei, jeg vil itte gaa med dig paa Gaden." "Stal jeg da faa Lov at følge dig hiem?" "Nei, jeg vil itte, de ftal fe mig og big sammen paa Gaden." Lærerinden ftod lidt fortvivlet. Saa fagde hun: "Om du vilde tomme hjem til mig Onedag vil der være en Pakte der til dig."

Bel, da den onde Mid var gaaet af Gutten, blev Nysgjerrigheden for stært, og han gik. Pakken blev leveret uden nogen Bebreidelse og Formaning, og der laa da en ny, pen Klædning og følgende Seddel: "Kjære Johnny, ligesiden du har været i min Klasse, har jeg bedet for dig hver Morgen og Aften, at du maa bli en bra Gut, og jeg haaber, du vil være i min Klasse. Du maa ikke gaa ifra mig." Dette blev for stærtt for Gutten. Han begyndte at græde, bad om Forladelse og var siden den Dag den flinkeste og medgjørligste i Klassen. Ak, Benner! den seige Taalmodighed, som ikke svarer Slag med Slag igjen, Forsnærmelser med Fornærmelser igjen, men viser det samme kjærlige Ansigt, fordi

Hiertet er fyldt af Kjærlighed til de andre mere end til sig selv — lad os bede om den, og vi stal i den besidde det bedste Garn til at fange Mennester for Guds Rige.

Benner, jeg vil vende tilbage til, hvad jeg begyndte med: jeg ønfter felv at tunne bære en Mennestefister, og jeg ønster at tunne gjøre Eder til det. Jeg ønfter, at faa Eder faa besicelede af mine Ideer, at 3 kommer at elfte dem, og fordi J elfter dem, vinde andre Mennester for dem. Jeg vil faa Eder til at fe, at det er værdt at tjæmpe og arbeide for dette, at ftaffe Mennester Sambittig= hedsfrihed og Tankefrihed og Troesfrihed, at det er værdt at kjæmpe for, at bryde de Lanter, hvormed Theologernes Uforstand har bundet Kriftendommen, og atter, som Maria, fidde ved den store Rasaræers Fødder og lytte til hans fimple men ophviede og livfalige Ord og lære igjen at elfte Bud af vort ganfte hjerte og vor Næfte som og felv. 3 ftal ikte, naar 3 flutter Eder til de Anftuelfer, jeg forfægter, være lige glad med Eders Børn, lige glad med andre. Hvis 3 af Hjertet elfter den saataldte liberale Rriftendom og itte ffræmmes bort af dens Alvor, da bor 3 ikte sende Eders Born til andre Sekters Sondagsftoler. hvor Bornene læres op i at affky og fordømme det, som deres Forældre tror er fandt og har givet fit Hjerte. Det virker ikte godt paa Børnene, at de oplæres i at tro som en religiøs Pligt, at de har at sende sin Far og sin Mor til Sel= vede for at brænde evigt paa Grund af deres faakaldte "Bantro". Den Lige= apldighed, som der er mellem norfte Forældre, til hvilten Religionsstole eller Søndagsftole de fender fine Børn, vidner om en Ligeanldighed i deres Hjerter ligeoverfor de Ideer, som de siger sig at staa inde for. Elster jeg virtelig, hvad jeg tror er Sandhed, da man det jo være magtpaaliggende for mig, at mine Born ftal oplæres i den samme Sandhed, og itte i at gjøre denne Sand-Man siger ofte det som en Spot om en Mand eller et Sam= hed mistænkelia. fund, at de er iprige efter at giøre Profelnter, det vil fige, faa Folt til at dele deres Unftuelfer. Det er netop det modfatte. Det er en Wre for det Samfund og itte en Stam, det vidner om, at der er Liv i det Samfund, at de tror paa, hvad de bekjender, og derfor gjerne vil vinde andre Mennesker ind i den Tanke= treds, som gjør dem lyttelige. Det Samfund, som er lige fol med at fifte Menneffer, vifer derved, at det er føvnigt, flapt, ulevedngtigt. Stal der blive en Fremtid for bort Samfund, Benner, saa maa det vise sig i, at Medlemmerne blir duelige Mennestefistere. Spnes 3 om at høre mig, fordi Eders Sjæl op= bygges og votser ved det i det Gode, saa maa det være Eder magtpaaliggende ogiaa at faa andre Mennester til at høre paa, drage Eders Benner og Kjendinge med ind i Bevægelsen, tale om disse Ting med dem og være rede til Forsvar, naar 3 angribes. Naar 3 faar fat paa Bøger eller Smaaftrifter, der paa en flagende Maade godtgier Sandheden af, hvad 3 elster og tror pag, sag giør hvad I tan for at faa andre Mennester til at læse dem og udbrede dem. Lad itte andre tirtelige Camfund faa den Wre fremfor port, at de er mere bræn= dende i Aanden, mere ibrige efter at udbrede deres Ideer. Følg itte den Praksis,

fom desværre mange af vore Mooftandere bruge, at de gjør andre Reininger mistænkelige, bagtaler bem og vil flaa bet fast fom en Synd at gaa og hore dem. Rei, hor og underfog felv, og vælg faa det, hvori Eders Sjæl finder Svile, enten det er i vort Samfund eller Lutherdommens eller hvorsomhelft. Naar jeg beder Eder vore ligesaa ivrige som de andre Kirtesamfund, saa er det itte Meningen, at I ftal efterligne deres Maade at gjøre bet paa. Jeg har truffet mange, ifær mellem de faatalote Missionsvenner, fom har været yderft utæffelige og plagfomme med at vandre rundt og spørge, om man elster Jesus, og som ikke kan eller vil tale om andet end religiøse Ting og det paa en klyn= tende Maade. Disse Mennesters velmente 3ver er der intet at flage paa; det er tun Maaden, hvorpaa de føger at fifte Mennefter, vi tlager over. Thi bet maa vi hufte, at vor 3ver for, hvad vi anser for Sandhed, aldrig maa lade os glemme, at disfe andre ogiaa bar fin Opfatning tiær, ligesom vi bar vor, saa vi aldrig ungdig bør saare deres religiøse Folelse, aldrig blive paatrængende og hovmodig i vor Optræden ligeoverfor dem. Lad ogsaa der Jesu milde, henfynsfulde, paa samme Tid som modige og bestemte Hand lede of. Lad of altid i flige Tilfælde hufte hans Ord til os: "Folg mig, og jeg vil gjøre Eder til Menneftefiftere!"

## gvem prifer Jesus falig?

(Syttende Søndag efter Trinitatis.)

Tefft: Math. 5, 1-12.

Som Jallesammen bed, er de oplæste Ord Begundelsen af den saataldte Bjergprædiken, som fortsættes gjennem 5te, 6te og 7de Rap. af Matheievanges liet. 3 Lukasevangeliet finder vi Ordene lidt anderledes. Der figer Jefus faaledes: "falige ere J Futtige; thi Guds Rige er Eders. Salige ere 3, fom nu hungre; thi I ffulle mættes. Salige ere I, fom nu græde, thi I ffulle Salige ere 3, naar Menneftene hade Gder, og naar de forftøde Eder og bespotte Eder og forstyde Eders Navn som ondt, for Menne= ftens Søns Styld. Glæder Eder paa den famme Dag og fpringer (af Fryd); thi fe Eders Lon er ftor i himmelen. Lige det famme gjorde deres Fædre ved Profeterne. Men ve Eder, I Rige! thi I har Eders Troff borte! Be Eder 3, som er mætte; thi 3 ftulle hungre. Be Eder 3, som nu le; thi 3 ftulle førge og græde. Be Eder, naar alle Mennester taler vel om Eder; lige det sam= me gjorde deres Fadre ved de falfte Profeter", o. f. v. Bi fer for det førfte, at Lutas blot har de fire første Saligprisninger og det i en endnu fortere Form end hos Matheus, og dernæft, at han bagefter som Modsætning føier 4 Veraab. fom flet ifte findes hos Matheus. Hvad er nu det rette? hvad har Jefus virke= lig fagt? Der er mange Ting, som gjør os mistænkelige mod Gjengivelsen i Lutasevangeliet. Forft at han figer deres Todre iftedetfor bore, fom om

Jefus stod udenfor sit Folt og havde afbrudt al Forbindelse med dem. an aldrig have brugt det Udtryt, da han altid vedtjendte sig og var stolt af fin Nationalitet. Udtruttet Forfølgelfe itte for min Styld, men for "Menneftens Søns" Styld, peger ogfaa hen paa, hvad Kilde Udgaven hos Lukas er kommen fra, som jeg siden ftal tale om. Desuden er Handen i de Ord, vi læse hos Lutas, saa ulig Jesus, at vi maa tvivle paa, at han har fagt dem saa= Thi vel betonede Jesus ofte de Fattiges Forrang for de Rige og adva= rede diefe fidfte meget alvorligt. Men dette bar fun, fordi han i Rigdommen faa en Hindring for Hengivelse i Guds Arbeide paa Jorden; han saa, hvorledes de Rige var faa optagne af sit, saa beknmrede for det og saa Instne efter mere, at de glemte Aandens Krav til dem. Sos de Fattige derimod, som itte havde Rigdommens Burde at flobe med fig, fandt han villigere Dren for fine Ord; de længtede mere efter Himmelens Troft som Modvægt mod Jordens Slid og Slæb. Men aldrig har Beius næret faa materielle og fandfelige Synsmaader, at han, saaledes som her hos Lutas, stulde lopprise den ndre Fattigdom, bare fordi den var fattig, og forbande den ndre Rigdom, bare fordi den var rig, uden at spørge efter den Fattiges eller Riges moralite eller aandelige Tilstand. Da er Matheus paa en rigtigere Forstaaclsens Bei, naar han lægger til: salige ere de Fattige i Nanden, "de fom hungre og torfte efter Retfærdighed";thi dette er det na= turligvis, Zejus har ment, felv om han ikte har brugt det Tillag. Men hvorledes ftal vi tunne fortlare og, at denne forstjellige Gjengivelse af de samme Jesu Ord er bleven til? 30, Forfatteren af Lutasevangeliet siger felv i de første Bers af fit Evangelium, at han ffriver dette med en Mængde ffriftlige Dokumenter foran fig, og det fer da ud til af flere Pttringer i hans Evangelium, at et af disje Do= fumenter, han har benyttet, har været et e bionitift Haandstrift. Men hvad vil saa ebionitist sige? 30, Ebioniter — (det vil sige "de fattige") kaldte sig Levningerne af de gamle jødestriftne Menigheder, der drog en Masje jødift Ge= remonivæsen over til Kristendommen, der ofte misforstod Jesu Ord paa en drøi fandselig Maade, som foragtede de Hedningefristne og derfor hadede disses Apoftel Paulus med et grundigt Sad. Særeget for dem par ogfaa at betone den pore Fattigdom fom et friftent Rrav. De havde et Evangelium mellem fig, Det saakaldte Bebræernes (Fvangelium, som de paastod var det eneste ægte, som viftnot ogsaa er en af de æloste Optegnelser vi har, og som nød stor Unseelse og blev flittig brugt i den første triftne Tid. Bi har desværre fun Brudstytter tilbage af dette Evangelium, hvis Hovedindhold vel er gaact over i vore 4 Evan= gelier, men fom ogsaa har været farvet af Ebioniternes særegne Opfatning. Det er fandinnligt, at Lutas har bennttet og gjengivet Bjergtalen efter et faabant ebionitist Dokument, maaste selve Hebræernes Evangelium. Jesu Ord har da ved at gaa fra Mund til Mund i faa mange Uar undergaact smaa Forandrin= ger i Formen eller Tilleg, hvert præget af fin Areds's faregne Opfatning, indtil de er blebne fæstede paa Bapiret i libt forftjellig Form af de forstjellige. Det famme vil blive Tilfældet med alle mundtlige Attringer af ftore Mand den Dag

i Dag, naar de gaa fra Mund til Mund i en Rætte af Aar. Udtrykket "Mensneftets Søn", som staar brugt hos Lukas, men ikke hos Matheus, var ogsaa et ebionitisk Stikord, da disse bestemt nægtede Jesu Guddom.

Der er altsaa al Sandsonlighed for, at Gjengivelsen hos Matheus er ben, fom bedft svarer til Jesu virtelige Ord, og derfor ftal vi holde og til den. er vel ingen Tale i Berden, der er bleven faa berømt og har øvet faa ftor Ind= flydelse som denne Jesu Bjergtale, og ifær da benne mageløse Begyndelse. Men der er vel Faa, som læser den i Dag, der aner for en Revolution, den maatte bætte i hans Samtid, hvilken Modiætning, der laa i disje hans Ord til alt, hvad Jøderne tæntte og lærte pag den Tid. Jøderne havde, lidende som de var under Ernktet af et fremmed Folts Mag, forftandfet fig i Bevidstheden om, at de alligevel var herrens udvalgte Folk, at han gjennem Messias vilde frelse dem ud af dette Aag, at det at være Jøde og holde bogstavelig Loven og alle de fore= ftrebne Ceremonier alligevel var den enefte Bei til Saligheden. Dg faa tommer benne deres egen Landsmand, Profeten fra Nafaret, og prijer falige - itte dem, fom var fødte Jøder, itte dem, fom holdt Cabbatsbudet og Farifæernes For= ffrifter, men - de Fattige i Aanden, de Sørgende, de som hungre og tørfte efter Retfærdighed, de Barmhjertige, de Rene i Hjertet, de Fredsommelige, de som forfølges for en god Sags Styld. Det er, fom han med et hug flaar ned alle pdre Former, alle Lovens Ceremonier, og peger alene paa det indre Liv, paa Hiertets Tilstand, og pag dette indre Liv, sættende Frugt i gode Gjerninger. Dg bvilken Modsætning er der ikke mellem disse Jesu Ord og den almindelige praktiske Livsvisdom, fom vi bar i vore Ordsprog: "Luttelig den, som er rig", eller: "bedre at bli misundt, end betlaget", eller: "en feugl i Saanden er bedre en ti paa Taget". - "Salige ere de, som sørge, salige ere de Barmhjertige, salige ere de Rene af Hjertet!" — Dette er oft af Livets og Alvorets dybeste Dybder. Jeg mag bære enig med den hollandste Professor Sontaas i hans mefterlige Bog om Jefus, naar han figer: "fandelig, derfom disfe faa Sætninger var de eneste, vi havde tilbage, de var not til at sittre Zesus en Wresplads mellem Mennefteflagtens Belgjørere". "De indeholder de ftore Central=Zanter i Jefu Brædifen - hans virtelige Evangelium. Stulde En eller Anden fporge, hvem Jejus bar, og hvad der bar hans Benfigt, bi tunde itte gibe dem et mere fammentrængt eller fuldere Spar, end disse 8 eller 9 korte Sætninger. Dette var. hvad Jejus havde at tilbyde, hvad han bragte Verden — itte en ny Lærebog med sine Straffebestemmelfer — itte et nyt Religionssystem med fin Forbandelje over alle, som vovede at afvige fra det; men et sittert Løvte om Befrielse fra Elendighed, om Troft under Lidelfen, og en fuldtommen Tilfredestillelfe af al Sjælens Trang. I disse Saligprisninger gir han os fine bedpe Tanter, vifer os Henfigten med fit Liv, og ligefom lægger fin Sjal aaben for 03". Jesu hilfen til Berden, Benbygningen af hans Livs Berk, Gjenfpeilingen af, hvad der boede i hans Hjerte, det udtrykte Billede af hans Liv og Karakter Eftersom den bløde Lyd af det gjentagne "falig" falder paa vort Dre, føler vi først, at den, som yttrer det, selv glæder sig i Belsignelserne, og har dem inden for sin Rækkevidde, og dernæst, at den Overbevisning hersker i hans Hjerte, klart og strængt, at han har Magt til at udøse dem ogsaa over andre.

Houlten Stat af ren Følelse, af hellig Medlidenhed, af sand Kjærlighed til Mennester, indeholder ikke disse saa Linjer!"

Lad os da lytte til Jesu Ord til os og glæde os i dem; thi det samme siger han i Dag til dig og mig, som for over 1800 Nar siden til sine Disciple og Folket. Og hvor er det faa, han straks gaar ben og udbreder sine velsignende Bander? Det er til de Smaa, til de Undertrykte, Lidende, dem, fom har ondt. Det er, som hele hans Hjerte brænder efter at gjøre godt, at tunne hjælpe og hufvale den lidende, den betymrede Menneffehed. Dg faa begynder han: "falige er de Fattige i Aanden, thi himmeriges Rige er deres". De Fattige i Aanden — thi det at være legemlig fattig, gir dig fandelig ingen Forrang. mange Fattige, som bærer sin Fattigdom selvforstyldt, som er Fattige, fordi de fører et uordentligt Liv eller er dovne; der er mange Fattige, som kan være store Sinngler - og dem prifer fandelig ikte Jesus falige. Nei, det er de Fattige i Manden, og fattig i Nanden kan ogfaa en velstaaende Mand være. Fattig i Manden, bet vil sige itte at blæse sig op, og hovmode sig over andre, og sige som Farisæeren: "jeg takter dig Bud, at jeg itke er som alle disse andre"; men som føler, hvor langt borte de er fra, hvad de burde være, som villig anerkjender og glæder sig i andres Fortrin. Fattige i Nanden er de, som naar de har faaet betroet store Evner af Bud og er sig dem bevidste, alligevel itte fer ned paa andre for det, men ved at bringe Tatten til den Bud, som har velsignet dem og som tjen= der Unfvaret, der følger med disje Evner, baade ligeoverfor Bud og fine Medmen= neffer. Jesus prifer dem salige og siger, at himmeriges Rige er deres. Ja, de er i Grunden rige; thi de ejer hele himmerige. Deres aandelige Tilstand er faa, at de har Ret og Krav til at blive Borgere af det Rige, Zefus har grundfæstet paa Jorden. Det har itte smagt goderne, bisse Ord, tan 3 tro, de som puttede paa fin Forret hos Gud, fordi de var Wtlinger af Abraham og Guds udvalgte Folt; de, som troede, de stod høit over alle andre Folt og ventede, at Himmeriges Rige, fom Messias stulde oprette paa Jorden, stulde bestaa i at gjøre dem til Herstere over alle Jordens Folt. Og ei heller har det smagt dem at faa høre det føl= gende: "falige ere de, fom førge; thi de ftulle hufvales". Der er entelte Theologer, fom i dogmatift Iver ftitte imellem: falige er de, fom førger over fin Synd -; men det har de ingen fom helft Ret og Grund til. Bel er her naturligvis medindbefattet Corgen ober fin Synd; men ellers gjør Jesus ingen Indftrant= ning, men figer ganffe i Ulmindelighed: falige er de, fom førge. Ja, om det er en Bedningetvinde, fom aldrig har hørt Jefus næbne, og fom førger f. Ets. over fit tabte Barn - ogfaa til bende rætter disje Jefu Ord: "falige er de, fom førge". Da vi forstaar ham, ja vi forstaar ham saa godt; thi er der nogen Tid, hvor vi føler os magtesløfe og hjælpeløfe, hvor vi længes efter Trøft, efter Haab, efter Hufvalelse, sag er det i Sorgens Tid. 3 Glædens Tid, naar alt jubler

og smiler, da glemmer vi saa ofte at tatte, da glemmer vi saa ofte Gud; men naar Sorgens haand lægger fig tungt paa os, ba mindes vi om ham, da trænger vi ham, og ba føger vi ham. Sorgens ftille Alvor er den Time, hvori Buds Roft lyder stærkest; i Gladens Støi tvæles den faa ofte. J Sorgens Stund føler vi først ret Sødmen af Guds Forjættelser til os, og vi bøier grædende vort Hoved ind under hans Haand for at faa hand Belfignelfe. Ja felv de, fom uvprdent og tantelost har levet fra Haanden til. Munden, og brudt sig om ingen= ting uden at følge fin egen Luft, felv de ftandfes af Sorgen og tvinges til at famle fine Tanter paa noget hoiere end fig felv, felv de vil fornemme Sorgens Dragelse til Bud, den store Troster. Derfor har Sorgen til alle Tider, felb hos lavt stagende Hedningefolt, været betragtet som en hellig Bagt omtring et Mennefte, og det at saare eller fornærme sørgende Mennester, har været anset fom en Banhelligelse. Derfor alle I, som førge — aa fryb i In under Buds ffjærmende Bander, og 3 ftal finde den Susvalelse, 3 langes efter. Folg Jefu venlige Indbydelse: "Kommer bid til mig, alle I, som lide, og ere bespærede, jeg vil give Eder Hvile". 3a han vil give Ber Hvile; thi han vil lægge Ber op til hans og vor Faders Bruft. "Bedrøvelsen efter Gud virter Omvendelse til Salighed, som itte fortrydes: men Verdens Bedrøvelse virfer Døden (2. Cor. 7,10). Findes der noget, som ftal tunne trofte og læge det meft fønderbrudte Hjerte, saa er det Troen paa og Hvilen hos en almægtig og alkjærlig Bud, der vaager over Verden og hver Siæl i den med en Faders Riærlighed, og fom kan lede alt til det bedste for dem, som elske ham.

Da saa fortsætter han: "salige ere de Sagtmodige; thi de skal arve Jorden". Det er, som han itte not tan betone det nomnges, stilfærdiges Forrang fremfor det brammende og pralende; han flaar Jøderne Slag paa Slag ved at lægge Bægten paa det indre Liv, iftedetfor paa den gore Form. 3tte den, der blot torftede efter Savn over Romerne, itte den, der gjorde Opror og optaftede fig til politift Leder, itte den, der satte Folkets Lidenstaber i Rog ved fin flammende Beltalenhed, prifes falig, - nei den Sagtmodige. De Sagtmodige! Der er faa Ord, ber er misforstagede fagledes som det. Der er mange, som opfatter bet som en Slags trælleagtig Ligeauldighed ligeover al Mishandling; men da vilde Jejus fandelig itte lopprise det. Det at være jagtmodig, er det samme jom at være venlig, mild, forfonlig, opfatte alt i den bedfte Mening, taale villig For= nærmelfer, naar de bare gaa ud over Ens egen Berfon. Men det udelutter ifte, at man, naar Omstændighederne fordrer det, tan træde op med Kraft og Myn= dighed, ja hellig Brede, mod Uretfærdigheden og Bejpottelfen. Ge paa Jefus felv. , Han er Billedet af Sagtmod pag Jorden, og dog kunde han drive ud af Tempelforgaarden med Svøber dem, som vanhelligede den, dog funde han holde faa flammende, voldsomme Taler mod Fariscerne, fordi han i dem saa den storfte Hindring for Kriftenlivets Batst paa Jorden, at stort voldsommere Taler er vel itte holdt hernede. Den Sagtmodige tan godt forene i fig Løven og Lammet, den største Uforfærdethed med den største Taalmodighed i at bære Fornærmelser. De ffal arve Jorden eller arve Landet. Dette er en ordiproalig Talemaade, hentet fra Iødernes Historie. Iøderne saa ned paa Kanaan som det forjættede Land, de engang stulde komme i uforstvrret Besiddelse af, og Udtrykket at arve Jorden eller Landet, vil saaledes sige, at saa den skorske Velsignelse, opnaa det mest ektertragtede Gode. Denne ordsproglige Talemaade var vel kjendt for dem, til hvem Jesus talte. Og vi ersarer vel den Dag i Dag Sandheden af disse Jesu Ord. Solen er stærkere end Vinden. Den, som uden Nag i Hjertet kan dære Fornærmelser, er større end den, som bliver vred og tørster ester Horn. Den, som sværer Ondt med Venlighed og Kjærlighed, vinder lettere Seier end den, som slaar igjen. Derfor kæm Eders Lidenskader, Venner, bær ikke i Hjertet smaa Fornærmelser mod hverandre, men tilgiv hverandre og forson Jer med hverandre, og Jesus vil prise Eder salige. For hver Gang man vinder en liden Seier over sit modstrædende, fornærmede Hjerte, for hver Gang har man votset et Stridt i det gode. Forsog, arbeid paa at blive sagtmodige.

"Salige ere de, som hungre og tørste efter Retsærbighed; thi de skulle mættes." Hungre og tørste! Jesus bruger stærke Udtryk. Det vil sige dem, som aldrig skaa sig til Ro med, at nu har de naaet Endemaalet, nu kan de ikke blive bedre; men som skadig hige ester at vokse og vokse i det gode. Retsærdighed er i denne bibelske Udtryksmaade det samme som ret, godt, helligt. Det er et Særksende for et Mennestes aandelige Natur, at den altid higer videre frem, og at den sinder sin Mættelse netop ved at hige, og at gjøre denne Higen til Gjerning. Ved skadig at gjøre godt, opbygger man det gode i sig, og søler sig mættet, det vil sige tilsreds, lyktelig med en god Samvittigheds Fred.

"Salige ere de Barmhjertige; thi dem ftal vederfares Barmhjertighed". Atter et Ord, der git fom et Sværd gjennem hans Tilhøreres Hjerter, fordi de indeholdt det modfatte af, hvad de ønstede at høre. De, som nærede had og hevn= tanker i deres Bryft mod deres Undertrykkere, fik høre, at det er bedre at tilgive, end at hade. Zesus vil forsøge at vende sine Tilhøreres Tanker i en anden Retning, end de plejede at gaa. Hvor ofte kommer itte denne Tanke igjen i hans Ord til og! og hvor behøves den itte at prædikes opigjen og opigjen. Land, hvor hver forføger at albue fig frem, hvor denne Mængde af fremmede Nationer mødes, hvor den Ene innes at have saa lidet med den anden at staffe, der bliver der saa let noget haardt og ubarmhjertigt i Samlivet. Man flubber tilside, og man tramper ned, uden at ændse større paa det. Aa, lyt til dette Refu Ord i Dag: "falige ere de Barmhjertige; thi dem ftal vederfares Barmhjer= tigbed". Bar medlidende, bøi dit Hjerte til andres Rød og Sorg, og hjelp, hvor du kan, og du ftal vifes Barmhjertighed igjen af vor Fader i himlen. Thi den Barmhjertige føger at blive Gud lig, og Straalerne fra Guds Naade ftal falde des rigere i hans Hjerte. Og Mennestene er itte i Almindelighed faa flette og utaknemlige, at de ikte fkulde elfke den, som er god mod de Lidende. imod andre, hvad du vil, andre ftal gjøre mod dig", figer 3cfus til os et andet Sted. "En barmhjertig Mand gjør vel mod fin Sial, men en grum forftyrrer fit Rigd", heder det i Ordsprogene (11, 9).

"Salige ere be Rene af Hjertet, for de ftal fe Bud". De Rene af Hjertet - ber er altsaa Mennester, som er rene af Sjertet. Læg Mærte til, bet er itte til Kriftne Jefus taler, det er til Iøder, og han taler ganffe i Almindelighed om Mennester, om Bedninger saabel som Iøder, og han siger, at der er Rene af Hjertet, at der er Barmhjertige, at der er Pomnge, at der er Fattige i Aanden. Og faa kommer Theologerne, og fortæller os, at Mennefkenaturen er helt igjennem fordærvet, at vi er forte fom Djævle, at det lille Barn, fom smiler paa vor Arm, for det er dobt, er hjemfaldet Belvede. Siger Jejus dette? har Jejus nogen Tid fagt bette? Aa nei, Benner! læg Mærke til benne Ting: Jefu Lære og Theologiens Lære er to forstjellige Ting. Jefus har aldrig lært et faa forfærdeligt Dogme fom bette om Mennestenaturens totale Fordærvethed, bet er udtlættet af en fng Kirkefaders Sjærne. Rei Jefus tog de udøbte Børn i Favn og fagde, at himmerige hørte dem til, han taler om Mennefter fom rene af Hiertet. Lad os tomme bort fra denne forfærdelige Lære, der nedværdiger Bud, fom den nedværdiger os, lad os faa opreift igjen vort Adelsmærke, at vi er Guds Sønner og Døttre, og selv i vor dybeste Fornedrelse, er der dog Spor tilbage af denne Gudegnist, selv om den for mennestelige Dine synes udfluttet. Da møder bi Jesus Kristus og hans Evangelium paa Halbbeien. Hiertet, siger Jesus i Modsætning til den udvortes Renhed, som fordredes af Farisæerne og de Strivtkloge med alle deres Vaskningsceremonier i det uendelige. "De ftal fe Bud" — et underligt Udtryt. At fe Bud, er det famme som at forstaa ham, leve ligesom et Samliv med ham, altid gjore hans Vilje. Renhed og Tro paa ham, gjør vi den ufpnlige ligefom spnlig; thi jo mere vort Hierte afflibes til at vorde ham lig, jo tydeligere speiler ogsaa hans Unsigt sig i port Hjerte. Et rent Hjerte er som et Speil, der viser Guds eget Ansigt. "Straber efter Bellighed, uden hvilten ingen ftal fe Berren", siger Forfatteren af Hebræerbrevet.

"Salige er de Fredsommelige; thi de stal kaldes Guds Børn". De Fredsommelige, itse alene dem, som er af et fredeligt Gemyt, men dem, som sprede Fred rundt omkring sig, som bilægger Tvistemaal i sin Familie, i sit Naboskab, mellem Nationerne, over Jordkloden. De skal kaldes Guds Børn; det samme Navn, som Jesus bærer, naar han kaldes Guds Søn. Hver den, som besidder og udvikler Egenskaber, der stemmer med Guds, hævder sin Ret til det store Navn: Guds Søn eller Datter. Og alle dem, der nu arbeider paa at skandse al Krig, at saa almindelig Fred sikkret paa Jorden, er Guds sande Sønner.

Og tilsibst nævner Jesus blandt de Salige dem, der blir forfulgte for Retsfærdigheds Skyld, og som en Spaadom og Forberedelse sor Apostlene og hans Benner, stjærper han sine Ord end mere og lægger til: salige er J, naar man bespotter og forfølger Eder, og taler allehaande ondt imod Eder for min Skyld og lyver det". Der er ingen Sandhed paa Jorden, Benner, uden den blir forfulgt, de høieste Sandheder blir mest forfulgte, og maa tjæmpe sig frem gjennem Spot og Haan til Anerkjendelse. Og den, der alvorlig vil sorsøge at

leve som en Kristen, maa belave sig paa at smage denne Forsølgelse. Thi Forsølgelse bestaar ikke blot i, hvad vi læse om de Kristne i den første Tid, at de blev brændte og halshuggede og kastede for vilde Dyr, men det bestaar i Sladder, Bagvaskelser, Spot og Løgne. Tungen og Pennen stjærer oftere dybere end Sværdet. Længere er itke Menneskeheden kommen, end at den altid, ofte i velment Jver, forsølger det Nye, indtil det ikke er Nyt længer. Men sørg ikke for det, du Forsulgte. Lider du for Retsærdigheds Skyld, det vil sige sor din Sandheds Skyld, dit Mods, din Godheds, d.n Kjærligheds, din religiøse Uashænsgigheds, din Pligtsølelses Skyld, lykkeligere er du end din Forsølger. Thi du har Fred i din Samvittighed, du har Pagt med Bud, du har Fremtidens Seier.

De sit sande disse Jesu Ord, Apostlerne, som blev døbte i Forfølgelsens, i Marthrdommens Ild. De sit sande den, de første Kristne, som maatte gjemme sig under Jorden for Hedningehadet, som saa sine Lærdomme, sine Stikke for vængte paa det stammeligste af Sladderen. Men de sit ogsaa sande Sødmen af Jesu Forsættelse til dem; thi der var intet Bevis saa slaaende for Kristensdommens Sandhed, som den Standhaftighed og Glæde, hvormed de Kristne udstod Lidelsen, den Zaalmodighed, hvormed de bar Forfølgelsen.

Benner! naar vi nu fer tilbage over denne Rætte, fom Jefus prifer falig, faa maa vi ftrate flages ved den Opdagelse: men dette er da itte de samme, som Prefterne i Ulmindelighed prifer falige. Den tatolfte Kirke figer: udenfor vort Samfund ingen Salighed; du blir retfærdiggjort af Tro og gode Gjerninger. Den lutherfte Rirte figer: du blir falig alene ved Tro uden gode Gjerninger. De norfte Samfund i Umerita figer: du maa have den rene Lære, det vil fige, tro, fom vi tror. En figer: du blir itte falig, uden du tror, at Jefus er Bud; en Anden: du blir ikte falig, uden du tror et evigt Helvede; en Tredie: du blir itte falig, uden du tror paa Treenigheden, og faa fort væt. Er det disse Ting, Refus prifer falig? Rei, itte med et Ord; thi han tjendte itte til bisfe Ting; han havde itte studeret fristen Theologi. Man havde itte tunnet bruge ham til Breft i noget rettroende Samfund. Han prifer falig de Fattige i Alanden, de Barmhjertige, de Rene af Hjertet, de Fredsommelige. Theologerne raabe til ham: "der er itte faadanne til, alle Mennefter er af Naturen totalt fordærvede. Bedningernes "Onder er glimrende Lafter"; man maa forst omvende sig til Kri= stendommen, gjenfødes ved Daaben, retfærdiggjøres ved Troen, helliggjøres og

Jesus ved ikke noget om dette; han blir stilsærdig ved sit. Han priser salig de samme, som vi mene, naar vi har sat som Vilkaar sor Optagelse i vore Menigheder, at man skal love at leve et hæderligt Liv. Vil du oprigtig stræbe efter at være fredsommelig, barmhjærtig, ren af Hjertet, hungre og tørste efter Metsærdighed, da kommer du ind under Jesu velsignende Hænder, om ikke under Theologernes, og hvor vil du helst være? Ja Jesus gjentager med knusende Allvor denne samme Tanke, at det er dit Liv, som skal vise dit Hjærtelag, og at det er derpaa det kommer an, i det vældige Kapitel hos Matheus, hvor

gjennemgaa den rette Saliggiørelsens Orden.

Dommens Tag omtales. Hoem er det der, Herren beder komme til sig, som sine Belsignede? er det dem, som kan Pontoppidans Forklaring eller Luthers Katekismus? nei. Er det dem, som gjør Fordring paa at have den rene Lære? nei. Det er dem, som har mættet de Hungrige, klædt de Nøgne, besøgt de Søge og Fængslede, kort viet sit Liv til Kjærlighedsgjerninger mod sin Næste; thi "hvadsomhelst I har gjort sor en af disse mine mindste Brødre, har J ogsaa gjort for mig"!

O, Herre Gud! saa bede vi dig da om mere og mere af dit Lys til at se Sandsheden, mere og mere Mod til at vandre den vanskelige Vei gjennem Selvoposrelse for andre i Jesu Fodspor. Ja styrt os med din Aland til, at vi maa længes efter og stræbe efter at blive mere og mere fattige i Alanden, mere og mere barmhjerstige, fredsommelige, rene af Hjertet, mere og mere hungre og tørste efter Retsærs

dighed, mere og mere kunne lide Forfølgelse for dit Navns Etyld!

## Om det vasentlige eller uvasentlige i Religionen.

(Attende Søndag efter Trinitatis.)

### Tetft: 1. Cor. 3, 1-15.

Di fer jo det, at Evnerne hos de forstjellige Personer og Folk itte er lige. Foregagende Slægters Udvifling eller Stillestagen bar ffjærbet eller flovet Efterkommernes Tankeredftaber. Dg felv om Epnerne bos alle bar lige, faa har en Person eller et Folt været saa heldigt at kunne faa udviklet disse Evner, et andet derimod ikte. Regerne staar paa et andet og lavere Trin af Civilisa= tion end Europæerne, Buffmændene og Hottentotterne igjen lavere end Negerne. Dg intet Folk eller ingen Person kan staa ganfte stille, naar de kommer i Berørelse med andre, fom tan mere end de felv. Gelv om de vilde anftrenge fig for at ftaa stille, saa vil de alligevel lære ved Etsemplets Magt og efterhaanden tage efter, hvad de fer, hvis de finder dette henfigtsmæssigt. Etsemplet smitter. Spor der findes Anledning til at udvitle fig, til at lære, der vil Menneffet uvilkaarlig gaa frem. Det vil ikke netop tænke det samme i Nar som i Fior. det vil ikke mene det famme om 10 Har, fom nu i dette Djeblik. Der er en Drift i den menneffelige Natur til at gaa frem, en Sigen mod Kundstab, som vi bør følge, og itte paa nogen Maade standse; thi denne Drift er netop det gudsendte i os, som ikte fløvt kan sidde ftille paa en Flæt og sobne ind, men vil fremad, opad, og stjærper og udvikler Menneskenes Evner i denne Ramp for mere Lys. fom føger at tilbagetrykte disje Evner, at kue denne Drift til Fremgang under Baafkud af, at det er Synd at folge den, de gjør netop Synd, ftor Synd, Synd imod den gudsendte Aand. Dg dog er der saa mange af os, som tror at stulle

tjene Gud ved at præke Uvidenhedens Evangelium. "Du maa ikke høre paa den Mand!" "Du maa itte lafe i den Bog!" "Du maa itte komme udenfor din Menigheds Ring." 3a, der ftiftes Menigheder som forpligter fig til aldrig at lafe andet end Bibelen eller Prædikener eller gudelige Sange, og derfor gaar de gjennem Berden med Dine, som itte vil fe, med Dren, som itte vil høre, de gjør fig felv dumme, ftjont de var ftabte til at være kloge, gjør fig felv Livet koldt og tørt og furt og tjedeligt, stjønt det var stabt til at bringe dem Glæde og nne Opdagelser og Overrastelser hver Dag. Denne Trang til Fremgang, denne Drift til at vide mere i Dag end i Waar, den gjælder itte bare enkelte Grene af den menneftelige Hand, den gjælder dem alle. Den gjælder derfor ogsaa den religiose og allermest den; thi der er Tæntningens Gjenstand det uendelige. Undre Kundskabsgrene tan udtommes; man fan komme til et Bunkt, hvor man tan fige: "nu tan der itte figes mere om den Ting", f. Ets., naar Remien har oplost en Ting i fine Bestanddele, saa er der flut paa den historie; der kan ikke findes flere Ting der, om man vilde holde paa at oplose og oplose. Da saa med enhver Gjenstand, som er endelig, som har Grænser, som man tan tage og føle paa; man tan tilflut tomme den ud. Itte faa med det religiofe; thi dets Gjen= ftand, Gud, er det famme som det uendelige, det, som aldrig fan udtømmes. Og om Mennefteilægten derfor i Millioner af Alar vilde holde paa at studere Gud, det vil fige Sporene efter ham her i Berden, hans Love, hans Nabenbarelfer i Natur og i Mennesteaand, saa vilde man aldrig tomme til Enden, man vil altid udvitle nne og nne Sider, der vil bringe Mennestene nn Forstagelse af Naturens og Livets Gaader og derfor ny Forstagelse af Gud. Er noget underlagt Frem= ftridtets Love, faa er det netop vor religiøse Tænkning. Derfor er det saa taabeligt at fætte op Troesbetjendelser og saa forpligte Mennester paa dem i Tid og Evighed; thi dette er det famme fom at gjøre en vis Tids Mennefter ufeilbare og at stænge al Udvitling for Fremtidens Mennester paa det Telt. Det taabelige i denne Fremgangsmaade blir indlysende, naar man fer, hvad religiøse Tanter Det er, som har optaget Mennestenes Sind til de forftjellige Tider. Der var en Tid i den græfte Kirte, hvor Høie og Lave, Prester og Lægmænd, haandværts= folt og Embedsfolt disputerede og tjæblede i Kirker og paa Gader og i private Sufe, om Jefus var af famme Natur fom Faderen eller bare af lignen de Natur, om den Bellig Aland udgit fra Faderen alene eller fra Faderen og Sønnen fammen, om der bar to Naturer eller en Natur i Kriftus. aldeles itte bryr os om at diffuttere nu. Men den Tid førtes Disputen med en faa knusende Alvor, at man myrdede hverandre, der dannedes Partier paa disse Buntter, og disse Bartier intrigerede og tjøbte hverandre ved Bestiftelser akturat fom Politikerne bruger nu om Dagen. Dg netop paa den Tid blev mange af de Dogmer til, fom man nu vil prafte ind paa os fom Betingelfer for den evige Eller tænt paa den Tid i Middelalderens ftolastifte Mørte, da man paa Berdens forste Universiteter trættede om Jesu Blod var betalt i Løsepenge til Bud eller til Dievelen, om Forløsningsværket var blevet lige godt fremmet. hvis Jesus var bleven en Agurk istedetsor et Mennesse, om sede Folk skulde være sede og magre magre ved Legemets Opstandelse o. s. v. Ting, som vi bare nu ler af himmelhøit. Disse Ting bestjæstiger os ikke mere, vi har andet og mere vigtigt at tænke paa. Om nu disse Mennesker havde sat op en Troesbeksendelse for os, hvor deres Snurrepiberier skulde være evige Forpligtelser for os, saa sandt vi skulde blive salige — vilde ikke det blive taabeligt?

De Troesbetjendelfer, fom Flesteparten af vore Landsmænd holder, er jo de lutherfte Troesbetjendelfer. De er altiaa Udtryt for de Tanter, der rørte den religiofe Berden paa Luthers Tid. Raar levede da han? han var foot 1482, altsaa for over 400 Mar siden. At flaa disse lutherste Troesbetjendelser fast, fom bindende for os, det vil altsaa sige, at forpligte os til at tænke om religiøse Ting, fom de gjorde for 400 Mar fiden. Dg det blir det famme fom at fige til os: "I har levet forgjæves 400 Mar til; hvad I har lært og læft og fundet pag det religiose Welt i diese 400 lange Arbeidsaar, stal 3 bare taste bort; thi vi, fom levede for 400 Mar siden, paa Luthers Tid, vi er de eneste, som havde Ret til at tænke om religiøse Ting og flag dem fast, som bindende i al Evighed for Mennestenes Samvittigheder." Da hvad Slags Mennester levede da paa Luthers Tid? bar de faa fvært fremme i det religiose? Luthers Tid bar en af de mest obertroiffe i Kirkens Historie. Det var da, Troen paa Hetse florerede, saa man myrdede i tusindvis af gamle Kjerringer og Kaller, som man paastod havde redet til Blotsbjerg eller Blaatulla eller hetkenfjeld paa et Rosteffaft eller fmurt en But, og faa faret vaa den op igjennem Beispiben; det var en Tid, da man troede, man kunde hetse Ondt paa Folk med onde Dine, eller forgjøre dem med Trold= domskunfter, bætte Storm ved at have Leggeskal ud i en Vandbalje, og faa Riprene at melke Blod ved at støde en Hekkekniv i Læggen. Man troede, Folk funde have onde lander gjemte paa Flafter og bære dem rundt med fig. Diæpelen og hans bær af Smaadiavle havde erobret ganfte den religiøfe Berden, det bar med dem, Fantasien tumlede mere end med Gud. Luther selv var ganste optagen af disfe Tanter. San troede paa Setse, han anbefalede en Familie at tafte fit Barn paa Elven, da det par en Bytting, han hørte Djævelen rumftere paa Wartburg i Trapperne, ligesom man ramler paa Tomtonder, men da han hørte, det bare var Djævelen, lagde han fig til at fove igjen. Denne Tids Mennester, saa religiost fuldte med Overtro, er det, som har ffrevet de Troes= betjendelser, Lutheranerne nu byder os at understrive som llotryk for den ene faligajørende Tro. Jeg figer ikke hermed, at disse Ting er komne ind i Troes: betjendelferne; men jeg vil kun vise Sandspuligheden af, at den Tids Mennesker maatte være lidet ititkede til at ffrive Berden ufeilbare religiøfe Love, bindende for Did og Evighed. Raar den lutherfte Rirte taler faa meget om Barnelær= dommen, at naar vi bare holder fast paa Barnelærdommen, faa er al vel, hvad vil faa det fige i Grunden? Barnelærdommen vil fige Luthers egen lille Ratefisme og Pontoppidans Forklaring, som igjen er bygget over benne Katefisme, fom videre udlæggende ben; bet vil altjaa tun fige

det samme som: "du ffal tro akturat som Folk gjorde for 400 Aar siden; de 400 Mars Tænkning og Arbeide ligefom hele Efterflægtens Arbejde paa det religiøfe Welt, er bortkaftet Arbeide; du har itte Lov til at tro andet end Folk gjorde for 400 Mar fiden". Da det uagtet der aldrig i Berden har været arbeidet faa ihærdigt og saa dygtigt paa det religiøse Felt, som netop i de 400 Aar efter Luthers Tid. Alle Geologiens Opdagelfer, Oplukningen af anptiffe og asspriffe Gravfamre, fundne Indftriptioner paa Stene, de vide Felter, som den fammen: lignende Sprogvidenstab og det ftorre Kjendstab til Sprogene har ffjænket os, de taalmodige, fritiste Underfogelfer af Bibelens entelte Dele, dens Tilblivelfe og Sammenhæng, alt dette tilfammen bar kastet et saa not og ftærkt Lys over por religiose Tænkning og Viden, at det ikke har kunnet andet end sætte dybe Men nei — hvis disse Opdagelser kommer i Strid med de lutherste Befjendelsesstrifter - faa væt med dem, de har intet at betyde, du har ikke Lov at lytte til dem, itte at tilegne dig dem; thi Philip Melankton og Morten Luther har for 400 Mar fiden bestemt, hvad du ftal tro, og dermed Punktum. Ger 3 itte, hvor uholdbart dette blir at stille Barnelærdommen, der er det famme som de lutherite Betjendelsesftrifter, op som bindende Norm for os, at stille over= hovedet nogen Troesbetjendelse op som bindende Rorm for Efterslægtens religiose Tænkning. Thi hver eneste Troesbekjendelse, hvor from den er, hvor dyatia og velment den er, tan itte andet end være præget af de Menneffers Tænkning og Tro, som har fkrevet den, og disse Mennesker er igjen paavirkede af fin Samtide Bildfarelfer. Den fan derfor ikte blive ufeilbar, og følgelig bør den itte gjores bindende for den Enkeltes Tro, der lever mange hundrede Aar Meningen med den augsburgste Ronfession bar heller ikte den, at den ikulde blive en un Pave, der fkulde herfte over Samvittighederne, men kun et historist Dotument fremlagt paa Begjæring for den katolske Rigsbag for at vife, boad Punfter den nye Retning stilte sig ud i fra den gamle. Det er Luthers Efterfølgeres Daarstab, som har gjort den til en bindende Norm for sit Samfund og derved aldeles ftoppet dette Camfunds religiøfe Udvikling.

Men er da alle religiøse Sandheder underlagte Forandring? da kan vi jo ikke tro paa Bisheden as en encste as dem? Nei det er ikke ganske saakforskaa heller. Der er visse Grundprincipper, der bliver skaaende som evig sikkre, men vort Sun paa disse Principper, vor Opfatning as dem, vor Stilling til dem forandres. Det er saaledes med alting. Jorden f. Eks. blir skaaende, men vor Aundskab til den, til dens Form og Bygning og Tilblivesse stiffer; Solen blir der og Maanen og Stjernerne; men vor Biden om dem skister. Saaledes er der ogsaa visse religiøse Principper, der altid blir skaaende, mens det er Opfatningen as dem, Synet paa dem, Stillingen til dem som forandres. Derfor bør intet religiøst Samsund forpligte sine Medlemmer paa det foranderlige, men kun paa de usoranderlige, evige Principper. Hvad er da disse; thi dette blir det væsentlige ikke alene i den kristne men i alle Religioner.

Der blir nu først det Bæsen, vi kalder (Bud. Det er ligegyldigt, hvad

Navn vi har paa ham, enten vi falder ham Brahma eller Allah eiler Jahve eller Gud eller Godhed eller Livstraft — bare det, at vi antager en intelligent Aarsag bagom alt stabt. Ethvert religiøst Samsund maa indeflutte Troen paa dette Læsen eller denne intelligente Aarsag; ellers var det ikke et religiøst Samsund. At (Bud er, blir derfor en religiøs Fællessandhed for alle Samsund.

Det næste blir, at denne Gind staar i et vist Forhold til og Mennester, at han har noget med os at gjøre. Svis itte det var Tilfældet, faa vedtom han os itte, saa vilde han være os tomplet ligegylvig. Men hvorledes dette Forhold er, hvorledes det udvitler fig, - ja der tommer Stilsmissen mellem de foritjellige Religioner frem, og derfor bør intet Camfund ber flag fin Opfatning faaledes faft, at den blir tvingende for alle andre paa dette Buntt. Synet paa Mennefkenes Forhold til Gud har været forstjelligt til de forstjellige Tider, hos de forffiellige Folf og vil blive forifjelligt, efter hvert fom man lærer Gud og hans Husholdning bedre at tjende, gjennem at studere hans Love. Sommetider har man fet bag ham fom den uendelige, langt borte værende, der i ren, told Søihed intet tan have at giøre ligefrem med den besmittede Berden, til andre Tider som den mægtige Krigerkonge, der udvalgte og beredte Vei for fit udvalgte Folk; til andre Tider har man fet paa ham som den strænge Dommer, for hvem Mennestene habde at stigelve. Det fristne Son paa ham er at ertjende ham, itte blot som Bisdommens og Renhedens Ideal, men og som Kjærlighedens, som den, der elfter Syndere og vil frelse dem. Dette var Jesu Krifti Syn paa ham; men vi fer, at mange af de friftne Setter har fpigtet dette Enn pa gaget tilbage til. eller sammenblandet det med det gammeljodiste Enn paa ham som den strænge Konge og Dommer, Bærenes Gud. De har Brug for dette Enn bag bam, alle de Stater, fom holder Krige og Reifere og Monger og stagende Urmeer; alle de. fom holder offentlige Kirkebønner for Krigsmagten tillands og tilvands. fer, at mange af de saataldte fristne Setter behandler Gud, som om han var den værste Tyran, en grusom, kold, ubarmhjertig, lunefuld Herre, saaledes alle de. fom figer, at Bud har forudbestemt nogle til Salighed, andre til Fordømmelfe. at Bud lader Storfteparten af fin Stabning gaa til et evigt Belvede uden Saab om Medning, at dette forte Fordliv hernede med fine pderft ulige Forhold til de forftjellige ftal være evigt bestemmende for Mennestets uforanderlige Stiebne bisfet. Alle disse Baaftande, synes det mig, strider bent imod Jesu Lære om Bud, naar han lærte os at je paa ham fom Rjærlighedens Fader, og de er derfor En Fader vil aldrig forudbestemme nogle af fine Børn til evia Fordømmelse, en Fader vil aldrig, saasandt han tan hjelpe for det, tillade Storsteparten af fine Born at forblive i et evigt Belvede, uden at tilbyde bem Redning, en Fader vil aldrig fordele Forholdene faa ulige paa Jorden, bvis dette Liv var det hele. Udtryftet Fader flaar alle Dogmer ihjel, hvis dette Ravn ftal pære andet end et tomt Navn. Naar derfor nogle Setter vil tvinge ind baa os deres Auftuelfer om Guds Forhold til Menneftene fom nødvendige for Saliaheden, saa vil vi protestere. Lad os lære, hvis vi vil være Kriftne, at Gud er

og at Gud er vor Fader, til hvem vi beder: "Fader vor, du som er i Himlen", saa faar hver danne sig Anstuelser om denne Fader, som han bedst kan.

Naar vi holder fast paa, at Bud er vor Staber og Fader, saa blir den næfte ftore religiose Tællessandhed, at vi Mennester er Guds Børn, hans gode Børn eller hans flette Børn, men dog hans Børn, fom han elfter, og fom han vil vel, og at vi som hans Born er allesammen Brodre og Søstre. Mennestets alminde= lige Broderstab votser med Nødvendighed ud af Troen paa Guds Faderlighed. Derfor siger ogsaa Forfatteren af Johannesbrevet, at ingen kan elfke Bud uden tillige at elfte fin Broder, at dette er Beien til at elfte Gud, at elfte fin Broder. Dg da Gud itte er nogen partist Fader, saa holder han ikke Pndlingsbørn og Stedborn, nei han elfter alle lige, uanset Nationalitet, Farve og Udviklingstrin, han holder itte Joder som noget udvalgt Folt og Hedninger som værende borte fra ham, fom Paulus mente det, nei alle lige, med lige Ret til Sjem og En og Riærlighed bos ham. Svorledes faa dette Broderstab paa Jorden bedft ftal ftaffe fig fit Udtrut i levende Former, det faar blive hver Tidsalders Opgave at bestemme, det tan omftifte og forandre med Tiderne, det maa itte af nogen gjøres til nogen Troesartitel; men Mennestenes almindelige Broderstab det er den evia fande Troesartitel, fom blir stagende, om end Formerne for den ftifter. derfor nogen entelt Sett vil paatvinge os fom Salighedsfag dens Opfatning af, hvorledes Broderitabet paa Sorden ital ordnes, faa vil vi protestere; thi det hører til det foranderlige, mens Broderstabets 3de er det væsentlige, som bliver stagende.

Da som en Folge af, at vi tror, vi er Buds Børn, at vi har Liv af hans Liv boende i os, tommer da ogiaa vor Tro paa, at vi ikke kan dø, at vi har alksaa et udodeligt Liv i vente. Sud fan itte dø; thi ellers var han itte Gud, og vi tan itte do; thi ellers var vi itte Buds Børn med hans Livsgnist bævende gjen= nem of. Da derfor har Haabet om det evige Liv fulgt Mennestet som en venlig Stierne fra Tidernes forste Morgen og Inst op over Sorg og Stuffelser og Lidelser, og derfor luser det den Dag i Dag op over den Fattiges og Syges elendige Tilværelse og holder dem oppe. Legemet kan slippes som en udbrugt Traat, men vi felv, vor Hand, Gudslivet i os, det bevares over Døden og fortfættes under andre Former og andre Betingelfer hinfides, hvor bi itte kan drage alle Legemets Tyngsler med os. Pore Forhold og Omgivelser hernede kan have været pnkelige, blevne faa ved Slægters Synd og Uretfærdighed, ved at Menne= ftene har glemt Broderstabets 3de, vor Mand har itte under disse Omgivelfer funnet faa den rette Udvifling; men hvad der er forfømt hernede, det ftal gjenoprettes hisset. De savnede Betingelser ftal tomme, og den forfuede, men begavede Aand feal hiefet finde den Udvitling til Glade og Hjælp for alle fine Broder- og Søfteraander, som den itte funde finde hernede. Det evige Livs Saab blir derfor en af Livsfandhederne i Ariftendommen; men hvorledes dette evige Liv ffal formes for hver entelt, hvor vi ffal være, hvad vi ffal bestille paa. hvorledes vor Udvikling fremoder ftal foregaa, fe det ligger udenfor vor direkte Underføgelse, og vore Meninger herom bør derfor ifte paatvinges nogen som

Troesbetjendelfe.

Da bog fer vi, at det er en almindelig menneftelig Svaghed, at vi ofte lægger mere Bægt paa det smaa, end paa det store, mere Bægt paa det, som ftiller, end paa det, fom binder fammen. Da derfor har ogsaa Setterne hidindtil fjæplet og stridt om det smaa, om det uvæsentlige, om det omstiftelige, og ofte derved forglemt de fælles, store Grundsandheder, som er uendelig vigtigere, og fom dog alle er enige om. De har filet Minggen og flugt Ramelen. Det fmag. uvæsentlige har i deres Fantasi vokset op til noget umaadelig vigtigt, og det pirfelig vigtige, det er sunket ned til at blive ubetydeligt. Derved har Smaa= lighed, Bedanteri, Bogstavtrældom og Formvæsen faget Magt over Kirten. Iftedetfor at samle Menighedernes Sind paa at tilbede i Aand og Sandhed den Bud, paa hvem dog alle Kriftne tror, faa har de tjævlet om, enten der er en eller to eller tre Berioner i Guddommen; istedetfor at begeistre Menighedens Medlemmer til at elfte Jefus af Nafaret og føige ham i hans felvopoffrende Liv, fag har De kichelt om, enten han bar Gud eller Mennefte eller lidt af hvert; iftedetfor at lære, at Ens Tro mag støbe om Ens Karatter til at blive ren og sand og ærlig og fri for alt Hykleri, hvis den skal være en ret Tro, jaa har man lært," at Ens Tro mag bestga i den og den dogmatiste Udenadletse, hvis den ikal være ret, va at Enhver, som tror anderledes, gaar til Helvede; istedetfor at lære, at alle Religioner paa Jorden indeholder Blimt af Sandhed og derfor Tilknytnings= punkter til en renere Erkjendelse i det Hele, at alle Religioner er Udtryk for Mennesteaandens Famlen op imod Bud, saa har man lært os at hade og affty alle Bedningereligioner som noget Digwelstab, og fagt at vi, de Rriftne, glene bar den ene faliggiørende Sandhed. Iftedetfor at lære Fordragelighed og Toleranse mod anderledestæntende indenfor samme triftne Kirte, har man hadet og forfulat hverandre med et arusomt blodiat Had.

Der er derfor paa Tide vi lærer at stjelne meslem hvad der er væsentligt og hvad der er uvæsentligt i Religionen, hvad der er fælles for alle, og hvad der er omstifteligt og har omstiftet efter Tiderne og Nationernes Oplysningsstandpuntt. Og naar vi er blevne enige om de fælles evige religiøse Sandheder, lad os betone disse, lad os elste disse, lad os tjæmpe for disse og overse de mindre Settsorstjelligheder. Lad os forene os i en fælles Kamp for at gjøre godt paa Jorden, for at fremme det almindelige Broderstah, for at stifte Retsærdigheds Nige. Gud er, Gud er vor Fader, Mennestene er Guds Børn, stabte til at være Brødre og Søstre, stabte til at sære Brødre og Søstre, stabte til at sære Brødre og Søstre, stabte til at sære Brødre særlighed i et evigt Liv, lad disse Grundsandheder blive de bevægende Kræster i vor hele Bandel; saa fan vi, naar vi har rigtig gode Tider og søster Trang til det, give os til at disputere om Jesu Guddom eller Transssubstantiation og Konsubstantiation.

O Gud og Fader i Himlen! lær os at gjøre din Vilje, da vil alt det andet komme af sig selv, da vil vi være Jesu sande Efterfølgere, hvad enten vi tror saa eller saa.

# Din Broders Blod raaber til mig fra Jorden.

(Mittende Søndag efter Trinitatis.)

### Tefft: 1. Dof. 4, 1-24.

Historien om Kain og Abel er en af de mest gribende Historier i det gamle Testamente. Den er, som alle de gamle Historier i første Mosebog, fuld af barnslige Tanker om Gud og suld af Selvmodsigelser; men bortseet fra dem indeholder den saa meget, der vil give den et evigt Værd. Den er kort, dramatisk fortalt, og Stildringen af den første Brodermorders Misundelse, Prede, søgte Udslugter og tilsidst Anger og evige Rastløshed som Straf, er Ting, som vil have sin Sandhed, om Jorden blir Mislioner Aar gammel.

For dem, fom endnu gaar og tror paa, at det gamle Testamente er inspire ret af Bud, stal jeg kortelig pege paa Selvmodfigelserne, der giør en saadan Untagelse umulig. Bibelen har fortalt os, at Adam og Eva var det enefte Mennestepar, og de faar to Sonner Rain og Abel. Altsaa er der bare disse fire Mennester til. Ittedeftomindre gifter Rain fig. Hbem med? der er jo ingen andre Kvinder til end hans Mo'r. De rettroende Bibelfortolkere har i en Saft maattet lave en Softer til Rain, og lade ham gifte fig med fin tigbelige Softer. Nuvel, lad det gaa. Men faa figer Rain felv til Jahre, den Gang denne jager ham ud af hans Forældres Land: "og det vil fte, at hvo mig finder, flagr mig ihjel." Men der var jo ingen andre Mennester til, hvem kunde da finde ham og flaa ham ihjel? Endvidere ftaar der, at Rain faar en Søn "og han byggede en By og taldte Byens Navn efter fin Con Sanoch. Men hvorledes tan en entelt Mand bygge en By, selv om Sønnen var votset saa stor, at han kunde hjælpe ham? og hvem flulde han bygge By for, naar der ingen andre Menne= fter var end hans Kone og Søn? Bi fer, hvormange Modfigelfer her er, at ffjont Forfatteren vil holde paa, at der bare var et Mennestepar, han dog Gang paa Bang har Brug for flere og da bare ugenert la'r der være flere uden at give of Bested om, hvor de kom fra.

Gud er ogsaa fremstillet barbarist barnslig. Han gaar og spadserer og snakster med disse sørste Mennesser som en anden Mand i legemlig Form. Han er partist og spnes bedre om et Offer af slagtede Dyr, især af de sede Dele, end om et Offer af Markens Frugter — hvorsor, gives os itte Bested om. Kain gi'r ham dog af det bedste han har. Gud billiger endvidere Blodhevnen og siger udstrytselig, at paa hvem, som forgriber sig paa Kain, "stal det hævnes syvsold."

Det er høist rimeligt, at vi itse her har Historie, at altsaa sperken Kain eller Abel virkelig har levet, men at de er Islædninger af historiske og mennestelige Sandheder. Abel var Faarehyrde, Kain var Agerdyrker. Men nu har det vist sig i Historien, at det omvankende Nomadeliv med Kvæg er et lavere Kulturtrin end det fastbosiddende, som dyrker Jorden, og at dette sidste fortrænger, ja slaar ihjel det første. Kain slaar ihjel Abel, Agerdyrkning slaar ihjel Romades

liv. Saaledes er Lapperne hjemme hos os trængte mere og mere bæf, længere og længere Nord af de agerdyrtende Nordmænd, stjønt de endnu itte er flagede ihjel men lever en tummerlig Tilværelje op i 35= og Snemarten med fine Rens= dyr. De vil vel engang i Tiden udde, flaget ihjel af den ftærfere Rain. Desuden har Forfatteren af dette Sagn, der udentvivl er den famme, fom har dig= tet Paradissagnet, der udtaler samme Tankegang, et horn i Siden paa den fti= gende Civilifation, der ifer famler fig i Buerne og om de nue Opfindelfer. Han har et Spærmeri for den paradifiste Naturtilstand i uftyldig Uvidenhed. Frug= ten af Rundstabens Træ har lært Menneffene Foritiel paa godt og ondt og med= ført megen Libelse for dem i den aldrig ftansende Torft efter mere og mere Rundftab. De Opfindelfer, fom denne Rundftab har bragt, Smeden af Red= ftaber af Jern, musikalike Inftrumenter, bar været brugt i Enndens Tjenefte, til at smedde Rrigspaaben istedetfor Frederedskaber, til at lotte Mennestene ved Musitkens Toner ind i Bellnst og Synd. Dg dette er ifær Tilfælde i de store Byer. Derfor er det, han tillægger Rain og hans 26t, Brodermorderfoltet, som maatte forvises fra Buos Land Eden, Weren af at have braget Brer og gjort alle de Opfindelfer, der har bragt Mennesteheden fremad i Sivilisation, om end disse Opfindelfer har været og endnu er forgeligt misbrugte.

Men af størst Betydning for os er Stildringen af Brodermorderen og hans vekslende Stemninger. Rains Ansigt falmede staar der, da Misundelsen og Hadet mod Broderen begyndte at stige op i hans Sixl. Unsigtet er Sixlens Speil. Et lust frimodigt Anfigt! hvilken Stat er ikte det! Det taler om en ren Samvittighed. Bi har itke gjort noget, vi behover at stamme of ved, og vi kan fe Gud og Hvermand lige ind i Dinene. Men naar man beginder at ftumle og ftule, at fe ned og tilfiden, at undgaa andres sporgende Dine, at gaa med Stygger ned over Ansigtet og sammenbidte Læber — ja "da er Synden den, fom ligger for Døren". Hvor klinger ikte disse Sahves Ord fom en ringende Sandhed til evige Tider: "dersom du gjør godt, da er du behagelig, og dersom du gjør ikke godt, da er Synden den, som ligger for Døren, og dens Attrag ifal være til dig, og du ftal herste over den." Bi skal herste over vor Attraa, vi skal herfte over vor Synd. 3 Gelvbeherftelfe ligger Beftyttelje baade for vort Le= geme og vor Mand. "Den fom erobrer fig felv, er ftørre end den, fom erobrer en Stad" figer et gammelt Ord. At beherfte Breden og Sownen og lade Til= givelfen faa Tid til at modnes, i Kampen for det ftjærpes vore aandelige Evner, og bi votser offafte i vort eget Gelv, og Nanden er bleven Legemets Berre, og Bud er blebn Handens Berre. Befus, vort Mennefteideal, bar berfor Sagt= modets Apostel, naar han lærte at vende det andet Kind til, at tilgive ifte 7 men 7 Bange fytti Bange, naar han lod fig mishandle af de raa Soldater uden at svare et Ord og bad for fine Fiender paa Korfet. Aa lad disse Jahves Ord til Kain brændemærke fig ind i vor Sjæl og blive Mærkeord for os, færlig for alle de Unge, som saa let vil bruse op for ingenting: "dersom du gjør godt, da er du behagelig, men derfom du gjør itte godt, daer Synden den, fom liggerfor

Døren, og dens Attraa fkal være til dig, og du fkal herste over den". Lænner man fig til at beherste fig felv, tjæmper man alvorligt for at dæmpe sin Hid= sighed, da vil man komme til det Punkt, at man ikke længer kan bli hidsig uden over Uretfærdighed, og den ædle Harme haaber jeg aldrig stal udslukttes hos os fom den aldrig udsluttes hos Zejus. Rain beherstede itte fin Brede, han nærte fit dulmende had, og det votsede til Mord. De fleste Mord nu om Dagen begaaes ogiaa i Hidfighed ikulle vi haabe; thi deri ligger en Glags Undskyldning for dem. 3 hidfighed er Menneftet grebet af et Elags Banvid, det er itte fuldt tilregneligt, det ved itte hvad det gjør; og derfor kan Angeren blive faameget mere dyb og fonderrivende, naar de blir fig felv igjen. Elige Mord, hvor gruelige de er, behover itte inde paa en gjennemgaaende Hjertets Fordærvelse. Men de Mord, der begages planmægigt, med foldt Blod, de tyder paa en Hjertets oparbeidede Grusomhed, inder paa, at Mennestet har dræbt Sjælens fine Goner og givet fig det lave, dprifte i Bold. Kains Mord bar et Mord i Hidfighed, derfor er Tilgivelfen aaben for ham, men han maa lide Folgen af fin Sund, den at maatte flogte fra Uftyldighedens, Edens Land, og til Rod, Omvankelsens Land. San har itte Raft eller Ro noget Sted, han har tabt fin Samvittighedefred, han bærer Mærket paa fin Pande; Kainsmærtet. Ber er for anden Bang i Bibelen (førfte Bang var ved Syndefaldet) lagt aaben den Kjendsgjerning, som er en gjennemgaaende Naturlov, at hver Synd medforer fin Straf, felv om man opnaar Tilgivelse hos den, man har krænket; at man maa jone, hvad man har gjort, gjennem sit eget Arbeide, at det saale= des itte tan være fandt dette, at man fan fende de værste Forbrydere udenvidere til himmels til en evig Lyffalighed, naar de bare figer, de tror paa Jesu Offer= død. Synden fræver fin egen Straf og fin egen Udfoning, og ingen fan ud= fone den i mit Sted, ligefom ingen funde tage Urven og Raftløsheden fra Rain og give ham Samvittighedsfred. De fan fande det, alle de Mordere, som i Sidfighed lig Rain har dræbt fin Mennestebroder, at de er blevne uftadige og flygtige paa Jorden, at om man siger til dem not faa meget: Jesus har lidt det altsammen i dit Sted, du er ren, - saa vil det itte forslaa. De vil blive forfulgte af det forfærdelige Enn af sit uftyldige Offer, dets Blod vil fkrige fra Jorden, dets briftende anklagende Dine, fulbe af Forfærdelse, vil ftirre paa dem ligefuldt, og det eneste, de vil kunne finde Fred i, er ved Arbeide for noget godt at tunne faa fone lidt af fin uhpre Brode. Men diefe Mordere fom i Drut= tenftab eller vanvittig Hidfighed har tommet til at flaa ihjel fin Broder, er itte de værste Mordere, der er andre, som tommevis dræber sine Offere ved en dag= lig udført Tortur, og som itte gjælder for Mordere det mindste, tvertimod er de pene og respettable Folt i Samfundet. Ge bem er det, jeg helft vilde tale om i Dag, fordi de er huppigere end de andre Mordere, fordi jeg fætter dem lavere end de andre Mordere, fordi de itte har follefen af fin Synd og berfor heller itte føler den dybe Unger ober fin Forbrydelfe, fom de andre Mordere. Jeg tænker herved først paa dem, som sætter Børn til Arbeide i Fabrifter, nagtet de

ved, at dette Arbeide sent eller tidligt vil undergrave disses Helf og bringe dem Døden. Jeg tænter paa de mange, som bruger voksne Arbeidere, Mænd og Kvinder, til at fabritere giftige Stoffe eller Farver eller Varer, og lader dem slide med det, til de stuper og saa bare koldblodig putter andre istedet. Jeg tænter paa de mange, som i de store Byer driver Arbeiderne som Kvæg for en Sulteløn og bogstaveligt sulter dem ihjel, uden at drage et Suk for dem, naar de dør, bare fortsætter med andre; thi Mennesteksød er en billig Vare paa vort Marked nuomstunder. De er Mordere, Mordere alle tilhobe, selv om de ikke vil erksende det, og deres Brødres Blod stal raabe til himlens Herre om Retsærs dighed.

Den som indførte Børnearbeide i Fabritterne i England bar Artwright. San bar en fattig Barber, til hvem hans Benner maatte itnde sammen Benge, for at faa ham fømmelig tlædt. San opfandt en Forbedring ved Spindema= ffinen, der var opfunden af Whatt. San dode fom Gir Richard Artwright, efterladende fin Søn 2} Million Dollars. Da hans Søn igjen døde, var han Gier af 50 Millioner. Bed disse Gulddynger flæber der Blod, de er ophobede ved at myrde Smaabørn. Før den Tid votsede Bornene op under deres Foraldres Dine, da disse havde not Lon til at fode og tlæde dem med; nu blev det Stit at afffedige de Votone i Fabritferne og fortte Born iftedet, som man tunde tunde faa faa meget billigere. Mange Maftiner tunde nemlig pasies lige godt af Børn fom af Botsne; faa blev Børnene fine Forældres Konturrenter. Børn kunde de faa fra Fattigforstanderen i Byerne; de blev folgte i tusindvis til Fa= briteieren med et underftrevet Dokument, der bandt Barnet fast til dets nye Berre, indtil det var 21 Nar. Disse Born drev man nu stadig 16 Timer om Dagen, med daarlige Rlær, daarlig Føde og paktet fammen i Sovestuer for den Del af Natten som var igjen. Tvungen til stadigt Arbeide, nægtet Retten til at faa fotte fig imellem under Trudfel af brutal Straf, blev Dodsfald faa hyppige, at man for Stams Styld og af Frngt for den offentlige Mening, fendte disse Barnelig til andre Bugder for at blive begravne. Ralder 3 saa itte disse Mand, som af Pengebegjær handlede faa mod diefe Smaa, Mordere? Da vil itte disse ulnttelige Offres Blod raabe op imod dem til himlens Gud? 3 Ume: rita har man efterabet Spstemet med Barncarbeide i Fabritterne. Efter Li= fterne fra 1880 par da alt 182,000 Born anbragte i Fabriffer der. tagne bort fra Stolen, faa de neppe lærer at læse og ftrive, tagne bort til ftille= fiddende Arbeide netop i den Tid, da Kroppen trænger mest frift Luft og Be= vægelse, tagne bort fra Leg og Barneglæde for at begynde et helseslidende Arbejde, for deres Ben= og Mul'e ingning endnu er ftært not til det, et belfe= flidende Arbeide, der ftal fortiættes til Graven, uden at give Svile, huslig Sugge, Anledning til Aandsuddannelfe, fnapt not Mad i Mund. Dette plan= mæssige Mord af de smaa Mennestevæsener, hvem vi var satte til at værne om og bestytte, det taales af Lovene i de forenede Stater, det taales af det bestaaende Samfund. Fabritherren, der ansætter disse Smaa for at spare lidt paa Lon= ningerne og dermed øge Milliondungen, gaar om mellem os som den respektable Mand; han er en Kristen forstaar sig, og kan lettelig kjøbe sig en Plads i Se=natet. Samsundet har itke sat Kainsmærket paa ham, fordi det ikke synes at vide hvad Kristendom er, ja ikke engang, hvad Menneskelighed er, men kun hvad Penge be undring er. Men disse smaa blege Stikkelser, standsede i sin legemlige og aandelige Bækst, visnende hen under et grusomt Samsundsspistem, de vil vende sine smaa, gammelagtige Unsigter mod Fabriksherren og mod Samsundet, som beskytter ham, og raabe: Morder!

Det er tungt at tænke paa, at mange af de Klæder vi bærer, mange af de Fornødenhedsartifler vi bruger, er frembragte ved fpildte Menneffeliv; men faa er det. Stenhuggeren folder fine Lunger med Stenftov, Kniv- og Gaffelfliperen med Metalftov, de fom maa tilbringe fit Liv mellem giftige Malerstoffe blir enten lamme eller dor tidligt, Uniplingvæverfterne dor fordetmefte af Bryftfnge; hundreder og tufinder af Mænd og Kvinder maa fidde og arbeide i Rum fyldte med giftige Dampe eller udfat for umaadelig Bede fom Glaspufterne. har regnet, at de som sliper og skurer Gafler, dør fordetmeste i det 25de Mar, Filehuggerne i sit 32te Nar og dem, som fliper Rakeknive, i sit 40de Nar. Dog finder man i Sheffield i England Børn under ti Nar ifærd med dette fnig= mordende Arbeide, ja man har fundet Børn paa 6 Aar, der havde staget ved et Sjul i maanedsvis, torflipende for fin Fader. 3 de ftore Jern= og Staalfa= britter finder man Born pag 7 Ugr arbeidende om Ratten ofte op til 10 Timer i Elag. Tænt hvad de maa lide disje imaa Stakkere, aandende i et trangt Rum med daarlig Luft, sugende i fig hvert Cefund Aandedrag fyldt med ffarpt Metalstop eller staa der og blive halvstegte ved en Smelteovn. Det kan tidt hænde, at Haaret og Alæderne spider af En. Og saa derfra fanste ud i stræng Binterfulde. Det er tunge Livsvilkaar dette Benner, og diefe arme Menneffer, fom for Brødets Styld maa paatage fig fligt Arbeide, burde ftattes og æres istedetfor at trædes og trampes paa. Samfundet burde ordnes faaledes, at man drog Omforg for, at intet Menneste arbeidede med fligt helsegdelæggende Slid mere end den fortest mulige Tid. Der maatte være hyppigt Bytte af Folf, eller Arbeidstiden burde være urimelig fort, og Tiltræfningerne, der omgav Arbeidet ellers, store. Men hvad ser vi nu? Disse Arbejder er ofte de uslest lønnede, Arbeidstiden er faa lang som for nogen. Hvad bryr Fabrifanten sig om, at Folfene dor og maa do efter fort Tid; der er jo fuldt not at sætte iftedet. Menneffeliv er jo iffe i vore Dage at betragte anderledes end fom Rul og Bed; man flufler dem i spadevis ind i Masovnen, og de la'r fig flufle, fordi de er nødte til det for ifte at fulte ihjel. Men fra alle digfe mange mproede Smaa og Store, myrdede med foldt Blod og velberaad Bu, - efter et tungfomt Liv en tungfom, tvalfuld Død - ftiger der en Untlagelfens Roft op til Bud, antlagende det Samfund, som vil taale dette, nagtet det talder fig triftent, antlagende de entelte Berfoner, fom, uagtet de ved bedre, presfer ud den fidfte Draabe Blod af fine Medmennefter og lader dem flide fig ind i Døden uden at lette hverten

deres Liv eller deres Død med nogen Lysstribe af Glæde. Lad dem længe not svare trodigt med Kain, naar Gud gjennem deres Samvittighed spørger dem: "hvor er din Broder Abel?" — "ftal jeg være min Broders Bogter?" det vil alligevel blive evig sandt, at "din Broders Blod raaber til mig fra Jorden" — det vil blive sandt, indtil Samsundet retter denne Forsmædelse.

Bi læser i "Inter Ocean" i Chicago om et Firma, som averterer efter Biger, der fan ftyre en Striffemaftine. De tommer, de arbeider alt de orter, og naar de saa stal have deres Betaling, faar de bore, at de har at betale for Slid af Maskinen og for Dampen til at drive, saa at de i mange Tilfælde blir ftyldig Penge til Firmaet iftedetfor Firmaet til dem. De gaar naturligvis fin Bei, straks de mærter, de har været narrede, men une uerfarne kommer istedet, og faaledes faar Firmaet jit Arbeide gjort for aldeles ingenting ved at fuge Blodet ud ar disse stattars fattige, umistæntsomme Piger, der føger etter Brød. Bi fjender nu af statististe Oplysninger alle de Uneb, som de rige Firmaer bruger for at berige jig og bestiæle deres Medmenneiter. Sperfter har bevidnet, at de har maatte giøre Stjorter for 95 Gents Dufinet, og desuden nødes de at kjøbe Traaden, og hvad ellers de behover, hos kirmaet felv, mange= dobbelt dyrere end de kunde faa det andetstede fra. Det er jo en tjendt Sag, at store Firmaer, der holder flet aflonnede Arbeidere, tvinger disse at tjobe deres Livsfornødenheder paa Firmaets Butiker, hvor de maa betale det dyrere, at de udbetaler fine Arbeidere itte daglig, itte ugentlig men maanedlig, ja, tre= maanedlig for faa at drage Renter af denne Sum faalange fom muligt og ftoppe den i egen Lomme. En stattels hjertebrudt Mand, som havde pantjat sin Frakte for 2 Dollars en kold Binterdag for at faa Kapital not til at kunne fælge peanuts paa Gaden for at underholde en sngelig Kone og et Barn, blev arrefteret i New Port og kaftet i Fængjel, fordi han ikte kunde betale 5 Dollars Licenfe fom Poddler. Arbeiderprocessioner drager gjennem Gaderne med Flag, der bærer Indftriften: "vi vil have Arbeide eller Brod!" eller: "giv os Brød og Hngge i bette Liv, vi bryr os iffe om et tilkommende Liv." Hvad betyder alt dette? det betyder, at vore Brødres Blod raaber til os fra Jorden, det betyder, at der er Menneffer iblandt os, der af Bengebegjærlighed bogstavelig fulter ihjel fine Medmenneffer, myrder dem, uden den ringeste Camvittighedsbebreidelfe. De gamle Eventhr fortæller os om Bamphrer eller Blodfugere, der tom om Natten og jugede i Søvne fristt Blod ud af Mennestene. Di har fuldt af saa= danne Lampyrer den Dag i Dag, og de gaar itte frem ftjaalent om Natten, net i Dagens brede Lys, taalt af Samfundet, velfignet af Kirten, gaar de frem og juger deres Mennesters Hjerteblod for at blive fede og stærte, mens disse sygner og dør. De juger Hjerteblodet ud af de blege Commeriter, fom sidder i Logi= hufene, mange i et Rum med usund Luft, levende af Kjæts og The, arbeidende 14-16 Timer om Dagen for en Gultelon, fom da atter igjen ftal beflippes ved Kneb fra deres famvittighedslofe Arbeidsgiveres Side.

De er Mordere, simpelthen Mordere som Kain; den eneste Forstjel er, at

Kain flog ihjel med et raftt Slag i Hidfighed, mens disse myrder gjennem lang Tortur, tommevis, lig Middelaldrens Bødler, som strucde Pineredstaberne fastere og fastere ind i Offerets Kjød.

Vi læser baade i Europas og Amerikas Aviser, at der drives en udbredt Trasik med at sælge unge Piger og sorsyne Prostitutionshusene med friste Varer. Agenter er ansatte, som lever af at lokke unge uskyldige Piger afsked med Lovte om Arbeide og behagelig Plads og god Løn. Har de faaet dem vel ind i sine Huse, tvinger de dem ved Sult, ved Prygl, ved Trudsler ind i et Liv af Stam og Elendighed. Ingen Flugt er mulig, ingen Klage kan trænge ud, de passes paa med omhuggelig Vagt. Politiet er bestukket og skaar som oftesk i Ledtog med Menneskemorderne. Vaade Kvinder og Mænd er indviklede i og lever af denne Trasik. Hvad er slige Folk? Mordere simpelkhen og intet andet end Mordere. Teres Soskres Vlod raaber til Gud om Retsærdighed, og deres Tommens Tag vil komme, da de skal se, hvad de har gjort, og de ikke længer kan krybe undan med: "skal jeg være min Broders Vogter?" men hvor Kains=mærket skal glode paa deres Pande og brænde i deres Samviktighed.

"Herre Gud! hvorlænge!" sutter en af Salmeforsatterne ud af sin Fortvivetelie. "Herre (Bud! hvorlænge?" sutter vi, naar vi ser al den sociale Elendighed rundt omkring os. Hvorlænge stal Brodermorderne taales blandt os, hvorsænge stal Rainsmærtet nyde Anseelse og glode lig en Ordensstjerne, hvorlænge stal Bold og liretsærdighed sidde i Hvisædet. Op hver Mand og Kvinde! ryst af Eder Støvheden, tjæmp for Eders Frihed, itte med Augler og Dynamit, men med Intelligens, med Sandhedsmod og Handlingens Mod, da stal vi engang hilse den grnende Dag, da Eders Land Jorden atter er bleven Guds fredlyste Have, og Brodermorderne og Voldsherrerne, af hvad Slags de monne være, enten Konger eller Bonder eller Fabritherrer, er forviste til Nod, Landsstygtighes dens Land etsteds i Stherne; bare itte her. Da har itte vore myrdede Brødres og Søstres Blod streget forgjæves til Himlen, de nulevende Slægter har overstaget Hævnen og suldbyrdet den itte ved at lønne Mord med Mord igjen, men ved tredeligt at stade Fredens Rige paa Jorden. Gud! væt mange til at være med i Rækterne for Fredens Rige paa Jorden!

## ygdrafils Aff.

(Invende Søndag efter Trinitatis.)

### 1. Cor. 13.

Imellem be mange gamle dubfindige Muther, fom vore Forfædre havde, er den om Nadrafils Aft en af de upperfte. De foreftillede fig bele Berdensud: vitlingen under Billedet af et uhnre Affetræ, der ftnggede over hele Jorden. Det havde tre Rødder, en i himmelen hos Guderne, en i Jorden bos Rim= thurserne og en i Niflheim eller Helvede. Bed Belvederoden er en bæmmelia Brond med ftinkende Band, og der ligger den rædfelsfulde Orm Nidhogg og gnager uafladelig paa Træets Rod for at odelægge det. Bed den Rod, som er hos Jøtnerne, er en anden Brønd, som taldes Mimes Brønd, og hvor man tan driffe Bisdom. Bed den tredje Rod hos Guderne er Urdabrønden, og der fidder de tre Norner eller Stjæbnegudinder og fpinder Menneftenes Stjæbne. Der holder ogfaa Guderne fine Thing. Baa Aftens Grene findes mange Dpr. Dberft oppe fidder en kongelig Orn, længere nede en Hog, fire pjorte løber om= tring paa Grenene og ober af de frifte, fpirende Lovenopper, og det lille Cforn Ratataft løber nafladelig op og ned ad Stammen for at fætte Splid mellem Ornen i Toppen og Ormen nede paa Bunden. Der er faaledes mange ødelæg= gende Magter, der truer Træets Tilværelse, men Nornerne vander Træets Him= metrod fra den hellige Kilde, og det grønnes og spirer trods alt, og Dugg falder fra dets Blade forfristende over Jorden. Dette er i Korthed Billedet af Berdenshiftorien, som de Gamle tæntte sig den. Lad os je lidt nærmere paa det, lad of fordybe of i Tankerne hos den Digter, der forst udkastede denne Poesi over Verden. Vort Samfundsliv, Mennefkeheden som den nu er, suger sin Næring fra tre Kilder, en himmelbaaren, en muldbaaren, en helvedsbaaren, figer den gamle Digter. Sar han Ret? Er dette de tre Rlasfer Mennefter, fom betinger Udviklingen og faber Siftorien med dens Glendighed faavel fom dens Triumfer? Jeg tror det. Der er en Del Mennefter - o gid de var mange - som tjender fig felv, som ved at de er Guds Børn, at de eier Guds Kræfter i sig, at de derfor har Ansvar paa fig at bruge og udvikle disse Kræf= ter ret. De har lagt fit Livs Mødder i himmelen, ved Gudebrønden, hvor de hvide, rene Svaner feiler, og derfra fuger de Næring. Det himmelfte i dem, Manden, er deres egentlige Jeg - ikte Rroppen, den muldbaarne. Derfor to= ger de ogfaa at nære himmelfte, rene Zanter, der tan oplofte, itte muldbaarne jordifte, der tan fænte ned. Det er diefe Mennefter af alle Stænder, Rationer og Tidsaldre, som har løftet Idealets Banner hoit i Berden, som har bovet at tro og befjende og leve efter fin Overbevisning og har altid pegt opad, opad, mens Sopen, som itte forftaar dem, taufte bar udleet dem, og forfulgt dem og pint bem og ftenet dem og torsfæstet dem. Det er disse Mennefter, som er blevne fent eller tidligt til Verdens Læremestre i Nand, har løftet fin Samtids og Eftertide Ertjendelse til renere Boider, har aandet med fin Hands Flamme pag de fovende Evner hos fine Medmenneffer, faa Sanfen for Bud og for Berdens Sels lighed er vatt hos dem. Det er mellem disfe vi indtegner Navne fom Boroafter og Buddha og Sofrates og Plato og Jesus. Det er Saltet, som har holdt Berden frift fra Forraadnelse, Bodsrofterne, fom har lydt i de funkne Samfund og tændt Livegnifterne igjen i be doende Folt. Det er alle Bidenftabens Marthrer, alle dem, fom har lidt og ftridt for en Sandhed i Berden. Stare af utjendte Fordre og Modre, fom har ladet den rette Nand giennem= inre deres hiem, fom har bredt Kiærlighed rundt omtring fig og levet for at giøre godt, det er alle dem, der har levet itte for at tjene Benge, men for at tjene Mennefter, som har udfoldet fin Siæl ved at løfte andre. Na hvor vi trænger dem! Enten deres Midler er Tale eller Strift eller Musit eller Maleri, alle de, der oplofter os over Mulden, over Dagstrævet, over Bengejaget, over Forret= ningsspetulationen, og lader os føle stundom Stjønheden og Meningen af at leve, de er Menneffehedens Belgjørere. De fuger deres Livetraft fra himmel= roden; de aabenbarer noget af Bud i Verden. Det er itte nogen Runft at juge fin Livetraft fra himmelroben, Det er ikke noget forbeholdt bare de faa enkelte, som er særlig begavede. Det er en Pligt og en Mulighed for alle. Spad det gjælder om er at blive felvbevidste, at ertjende sig fom Mennestegand i Pagt med Gude Mand, at aabne fig med hele fit Bæfen mod Gud og votfe i Gudlighed. Da Nandsbronden beroppe, hvor de rene Svaner feiler, holder Menneftesamfundet fra at fortorkes; det stænkes af den guddommelige Dugg, vi talder Begeistring. Svad har itte Begeistring udrettet i Berden. Intet ftort er udfort uden den. Enten den har været rettet paa ædle eller vildfarende Maal har den pæret som en knusende Fos intet kunde modskaa. Begeistring for en Sag gjør den unge Mand og Kvinde ftjøn, og ftjønnere, jo ftørre Gjenftanden er, jo mere den er Begeistringen værdt. Da lufer Dinene med en himmelft Glands, da rødmer Kinden, da faar Ordene Vinger og tænder som Ald.

Da en af Republikens Generaler bad om nye Tropper, og der bare blev sendt Halvparten af det forlangte, og han derfor gjorde Indvendinger, blev der svaret: "vi sender Marseillaisen med!" Se denne Sang tændte slig en Begeistring, at Mændene, som sang den, blev som ude af sig selv, ændsede hverken Id eller Staal men gik paa, blev uovervindelige. Naar Paulus skriver i Romerbrevet, at intet hverken i Himmel eller paa Jord skal kunne skille ham fra Guds Rjærlighed i Kristo Jesu (Rom. 8, 38) eller naar han i Phillippenserbrevet sammenligner sig med en Prissober paa Rendebanen og siger "men et gjør jeg, forglemmende, hvad som er bagved og ræktende ester det, som er foran, iler jeg mod Maalet til det Klenodie, som hører til Guds Kald hervvenstra i Kristo Jesu" (Phil 3, 14) da er han greben af guddommelig Begeistring, saa han blir uovervindelig i Livets Kamp. Den, som har følt denne gudbegeistrede Id i sin Sjæl, han ved, at saa er det. Han har der en Magt, der lader ham trodse Livets Gjenvordigheder og gjør, at han iste san bøies; thi han har lagt sit Livsindhold paa den anden Side. Han har brugt det her ester bedste Evne, men han ved at

det fkal modnes, udvikles og fuldendes paa den anden Side for alle Evigheders Evighed, saa Skuffelserne, Sorgerne og Miskjendelserne her forsvinder til en Ubethdelighed, maalet med Evighedens store Maal. Denne Begeistring var det, som lod Marthrerne til alle Tider gjennemgaa de forsærdeligste Pinsker, skundom med Jubel og Sang. Denne Begeistring var det, som tændte Masserne paa de store Korstogs Tider, hvor Mennessene tastede Høvl, Shl, Forretninger, alt for at drage som Soldater til Jerusalem og fri den hellige Grav ud fra de Vantroes Honder. Begeistringens Pintsessamme gløder den Dag i Dag i alt stort og godt. Sid jeg kunde begeistre Eder for det Gode! Vigaar saa kolde og koldklote rundt her i Amerika, alting beregnes efter Fordel, alting skal bevidnes og anbefales med Attester.

Om jeg funde iænde Begeistring i Eder for Mennestehedens ædleste og helligste Gie, Religionen, hvad Form af den J end har, da vilde J blive lytteligere end J ofte er nu, hvor J tvivler og famler. Religionens høieste Virtning er Glæde, Begeistring. Dens Maal er itte Dogmer, Had, Rjævl, Sutten og Hovedhængen. Dens Maal er Barnslighed, Lytte, at være god og at gjøre godt.

Nornerne, Stjæbnens Gudinder, sidder ved Urdabronden og spinder dit Livs Traad og klipper den af. Det er fra Gudernes Sæde der skal holdes Dom, og hvorester dit Liv bestemmes. Din Livstraad blir thud og svag eller skært og seig, estersom du lader dig selv udvikle i Retning af And eller i Retning af Kjød. Det er det tilsidst, som blir det ene afgjorende, ikke din legemlige Helse, ikke dine Pengedhuger, ikke din verdslige Berommelse, men dit aandelige Standpunkt. "Hvad somhelst I har gjort for En af disse mine mindste Brødre, har Jossa gjort for mig,,—om dit Hjerte er smeltet for Brødrene, derpaa er det, det kommer an.

Den anden Rod af Berdenstræet er fæstet i Jotunheimen, hos de jordbundne Magter. Det er de albste Magter paa Jorden, blevne til, for Buderne blev til, siger den gamle Mythologi. Derfor er de de tloteste, hvad verdslig Bisdom angaar, de tjender Begnndelfesgrundene til alt, tjender Verdenshistoriens Rod, hvad der git for sig i den graa Oldtid. Derfor finder du oafga her Mimes Brond, den verdelige Bisdome Brond, hvor felve Guden Sdin mag gaa for at hente Kundstab. Men diese Jotunmagter forresten, som beberffer faa at fige Livssafterne fra den Tilførfel til Mennesteheden, representerer altid den tropslige Natur ftilt fra Mand. De er fysist tlote og intelligent ffarpe not, men deres Livsmaal dreier fig bare om det dennesidige, hvorledes de tan æde, driffe, sove og tjene Benge. Navnet Jotun hænger ihop med, "at eta". Jeg tror den Træroden maa ligge etsteds i Amerita; thi der er vel intetsteds paa Jorden, hvor den materialistifte Tankegang bar faa let for at flaa ned fom ber. Og det er ganffe naturligt. Der ligger ubrugt Land. Der vælter Siæl= pekilder op af Jorden, det er mest fattige Folk, som kommer over for at fkaffe fia sit Udkomme og for at tjene Benge, og lykkes det for dem, saa blir de fangne i Bengenes Næt og synes, de aldrig faar not. De har itte habt Dannelse no

hjemmefra til at kunne nære høiere Jnteresser, og her har de ikke haft Tid til at nære dem. De bryr sig sjelden om at læse noget eller høre noget udensor det, som Kirken kan byde, og den byder oste meget lidet eller ganske intet. Saa tils sører de bare Esterslægten swissk Kraft parret med aandelig Sløvhed og Liges gyldighed samt med Lidenskab for at samle Penge. De have oparbeidet en hel Del af Klokskab, men det er mere bare som Snuhed til at sno sig mellem Forholsdene og tude med de Ulve, man er imellem, mere Handelssnuhed, der saa sangt fra at være stottet af hoiere Moral, tvertimod ødelægger denne. "Min Søn vil du i Verden frem, saa buk!" det er jo den almindelige Livsvisdom i den Kreds. "Denne Verdens Børn erklokere end Lysets Børn" sagde Jesus. De er klokere paa det at pusse sig selv frem og de andre tilside; men de er ikke klokere paa at forstaa, at Livets Vægt ligger paa at udvikle sin Aand til daglig Himmelsslugt.

Himmel idethele er et Ord, som ikke sindes i deres Ordbog, de holder sig paa Jorden helst, undtagen naar de skal til at dø, da kommer denne Himmel og plager dem, men saa har de jo Presten til at settle den Affære, og han fortæller dem, at al den nodvendige Soning er gjort af en anden i deres Sted, saa de kan klippe let fra det ogsaa. Kirken er en saadan Frelsesinstitution, som med pore Midler, saataldte Sakramenter, kan vaste en Synder ren, saa han behøver ikke anstrænge sig. Ortodoksien er en bekvem Sovepude for alle Jotunbørnene.

Ter er mange, som har den Anstuelse ligeoversor saataldte "simple" Folk, at hvad de behover er bare Mad og Søvn. Nu det er sandt, at Maden blir det forste. Har man itse sittre et Menneste for Næringssorg, saa nytter det itse at fordre Juteresser af ham. At tale til de hjemløse og arbeidsløse jagede Mennestedyr i New York, som sulter et Døgn for at kunne rive til sig enten med at tigge eller stjæle et Maal det næste Døgn, som ligger i Rjældertrapperne og under Bryggerne og som stidne, sammensittrede Kjøddynger i Logihusene for 5 Gents om Natten, at tale til saadanne Mennester om Guds Kjærlighed og Mennestenes Broderstab vil dare klinge for dem som Spot. Mennestene har drevet dem til Had, Spot, Drik, Forbandelser.

Gjør dem først til Mennester og sørg for, at de itte sulter, saa kan du beapnde at prædike Moral for dem siden.

Men naar de lever i nogenlunde Mennestevilkaar, da er det din Pligt at blæse Land i dem, ikke at lade Jotunklokstaben saa sprede sig for tykt, som om Materialismen var Sandheden her i Berden. Og deres Kundskab, og deres Interesser, lær dem at lægge Skatte op i Himlen, som ikke Møl og Rust kan fortære.

Der er mange af de "simple" Folk, som hverken kan strive eller læse, men som har en sin Sjæl, som har Sans sor Nand, og som ofte hungrer sig tildøde i sine prosaiske og jøtunagtige Omgivelser. Man behøver itke Lærdom og Kundstab til at forskaa det. Det var saaledes en Zid hjemme, da man troede, at den eneste Bei at arbeide for Folket var ved at bygge Beie og saa Jernbane og Damp=

ffibsforbindelser o. s. v. Nu, alt det der er ret og udmærket, men det er ikke alt. Det Bonden trængte mest var Stoler, Almuestoler, Amtsfoler, Folkehøistoler, Interesse for sit Lands Politik, for sit Lands Digtere, for høiere aandeligt Liv. Nu har han faaet det og er derfor gaaet frem. Mellem Standinaverne i Amerika støttes Uvidenheden ofte paa Grund af denne saakaldte Lutherdom; man er ræd for, at Folk skal komme til at tænke anderledes, end de gjorde for 4—500 Aar siden, og det vilde jo være Synd. Religionens Aand ombyttes med Form, og man rasser med de tomme Dogme-Nøddeskaller, som om der var Kjærne i dem. Den jøtunagtige Livsvisdom raader. Se paa dem, som stal representere Dannelsen — er de ikke Jøtner alle tilhobe?

Den seberagtige Spekulation, den rastløse Higen efter at blive rige, den kolde, haarde Beregning, de lukkede Dine og Hierter for de Fattige. Benge, Benge, Benge, Foretning, Foretning, Foretning! — det er alt vi hører — det er alt, Interesserne samler sig om. Aunstnere sultes og fryses ud fra os, Rigsmændene lægger heller sine Penge i et syrskeligt Pasads end i offentlige Velgjørrenhedsanstalter, at lade Rjærlighedens og Broderskabets And saa herste, det er der ikke Tale om. Denne Jotunrod, hvormegen klog Indsigt i Verden og Verdensforholdene den end kan have, tilfører mange daarlige Livssafter til Menneskedens Træ. Den gjor Menneskene spisist særkere kanske, men aandeligt svagere. Vi overvældes af Rjød og Rjødraahed, og der opstaar en tvivlesyg spottesyg, koldkritiss Slægt, hvis Livstraad Nornerne ugjerne spinder.

Saa har vi den tredie Rod, Helvedsroden, hvor Ormen Nidhogg ligger og gnager, og hvor Menneftehedens Livstræ fuger i fig det væmmelige Band fra Bignden Hvergelme, foldt med al Slags Uhumfthed. At Benner! det er alle disse Ulyktelige, som er komne pag Afreie, som sætter sit Livs Magl i at æde pa dritte og ture og bejøge liderlige Steder, som arbeider pag at ødelægge sig legemligt og aandeligt og drage andre med fig ned i Spndens Hvirvel. Det er Menneffebragene, Offrene for vore Samfundsforholde og for den flette Moral. fom raader inden vore Samfund. Det er alle disse aandelige Snadomsfafter. fom tærer paa Menneftehedens Træ i ufundt Blod, nedarvede Sngdomme, forplantede Tilbsieligheder og Lidenstaber. Det er alle dem, der forfører Ung= dommen til ondt, der tager deres Tro fra dem og lærer dem op i den stjæreste Materialisme uden noget høiere Holdepunkt. Dg alle disse onde Magter er representerede, famlede i Ormen Ridhøgg, som flimet, flu fnor fig om Roden, for at kvæle Livet og gnage over Livstraaden. Det er Løgnen, det onde, det diævelste, det, som har naact Forhærdelsen hernede, og for hvilken der itke er anden Redning end gjennem Helvedes 31d.

Og disse Magter er itke de eneste, som har forenet sig om at ødelægge Menneskeslagten. Paa Grenene løber sire Hjorter og oder af de friske Stud, saa fort som de komme. Kjender vi dem ikke? Sandseligheden, Drukkenskaben, Spillesngen, Pengebegjoret — aa vi kunne nævne mange flere, men disse er det jo fornemmelig, som herjer Menneskeden og kræver Offere Aar efter Aar. Oa

op og ned Stammen løber et lidet vims Etorn for at fætte Splid mellem Drnen i Toppen og Nidhøgg paa Bunden.

Rjender 3 diese Etorn? Sladderhankerne, som bare af dievelft Luft til at fætte ondt Blod gaar fra den ene til den anden og fortæller Sandheder eller Strøner, fom tan stitte og ftade? fom glæder fig, naar de faar Naboer i Ufred. Benner ftilte, Mistante druppet ind i de helligste Forhold, Splid mellem Wgtefolt? Som opfinder Intriger og fætter Ting i Scene og fkriver anonyme Breve om dit og dat. Jeg tror itte, der voldes saa megen Ulytte ved noget, som ved Sladder; thi bor Natur er desværre faa, at den gjerne lytter til det, fom er ondt. og har lettere for at give Mistanke Rum end Tillid. Men Drnen i Tobben. hvis den er af den rette Sort, lotter itte til Sladderen. Ornen med fine mogtige Bingeflag, med fin Evne til at ftige høit over alle Fielde, er et Billede baa Mennesteaanden i fin hoieste Sigen og kongelige Rraft.

> Ornen løfter i tunge Slag over de høie Fjelde, ror i den unge, fraftfulde Daa. mætter fit Wood i det vilde Jag, fænter fig, hvor den Inster, fer mod de fremmede Anfter.

Men denne Aandens tongelige Drn bor være hævet over Mistante, den bor fjende de himmelike Kræfter saa meget, at den ved, at i Bagt med dem kan intet ikade den, den bør være gjennemstraalet saaledes af den himmelske Kjærlia= hed, at den kan udstrætte fin Kjærlighed endog til Ormen ved dens Fod og haabe og grbeide for dens Freise. Mennestehedens tongelige Drn, som er habet ober Mennesteslægtens Smaalighed, og briffer fig ftært af Urdabrondens bellige Bande, mag tunne elfte alt og alle, mag tunne fe, at trods de mindre gode Livsfafter, fom Nadrafils Uft indfuger, og trods Dyrene, der fpringer herjende pag dens Grene, sag votser dog Træet fremover lige fuldt, og folder ud fin Krone over Verden; ja at den mægtige Aff aldrig tan dø, netop fordi den ftæntes med Band fra Budebrønden, hvor de rene Svaner feiler, netop fordi de guddom= melige hellige Safter er gaget den i Blodet. Thi de gamle Tænkere lærte vafag. at i den store Berdensbrand, hvor Guder og Mennefter og Jøtner forgaa, hvor Dadrafils Uft fficelver, og Quen flitter op efter den, da ftal den itte aldeles lægges øde; thi Liv og Livtraser har gjemt sig under dens Rødder, og stal for= plante en un Mennesteslægt paa den nye Jord, der ffal dulke op af Luchavet.

Sag har da de gamle Seere fet det, at Menneftet var af guddommeligt Ubipring og har guddommelige Rræfter til Siælpesmænd, at Livet ftal feire over Døden og vare evigt.

Bid mange af os kunde fe faa langt og faa fandt, fom disfe gamle Ded=

----

ninger!

## Jesus og Avinderne.

(En og thvende Søndag efter Trinitatis.)

Teift: Lut. 4, 16-22.

I faa af de religiøse Reformatorers Liv spiller Kvinderne en saadan Rolle fom i Jefu. Evangelierne omtaler altid Avinder i hans Folge. Der er førft hans Moder Maria, der er Maria Magdalena, der er Maria og Martha, Lazari Søftre, der er Johanna, Chuzas Suftru, og Sufanna o f. v. Rogle af disfe var velftagende og hjalp til at bestride med fine Midler Udgifterne af Befu fimple hushold. Evangelierne omtaler mange Møder mellem Befus og Rvinder, hvor han enten belbreder dem eller deres Riære fra en Snadom eller taler et Opmuntrings og Eroftens Ord til dem, Ord, der har Indflydelje paa hele deres følgende Liv. Saaledes Mødet med den blodfottige Kvinde, med Syn= derinden, der græd og tysfede hans Fødder, med den tananæifte Rvinde, med Rvinden greben i hor, med Samaritanerinden ved Bronden. Til mange af disfe, fom var meft foragtede, taler han om de høieste Ting. Da da han git fin blodige Korsgang til Golgata, bar han ledfaget af Kvinder, der græd over ham, fag at han vendte fig og fagde: "Jerufalems Dottre, groder itte for mig, men græder for Eder felv og Eders Børn." Hvad var det vel, som voldte, at Kvinderne følte fig faa tiltrukne til ham? Ikke bare det, at hans Ord maatte falde smeltende og milde paa hvert folende Hierte, men ogsaa det, at han indtog en anden Stilling ligeoverfor Kvinderne end vanligt for en Mand og færligt for en Folkelærer. Kvinderne var vante til paa den Tid at behandles fom en underordnet Klasse. Hos de mere barbariste Folkeslag blev de folgte pa behandlede som andet Gods, hos de mere civiliserede, som Romerne og Græferne var de udelukkede fra Dannelse, fra Optræden i det offentlige Liv, fra Selffab med udviklede Mand. De var stængte inde i huset og henviste udelukkende til Riøktenet og Barnekammeret. De havde ingen Ting lært, og de dannede Mænd havde derfor ingen Ting at fnatte med dem om. Svis en Kvinde vilde brude disse Stranker, tilegne fig Dannelse, have fri Omgang med gandrige Mond. faa maatte hun blive, hvad man taldte Setore, et halvt offentligt Fruentimmer. Moder til den berømte Taler Demosthenes blev testamenteret ved striftligt Do= tument til Aphobus, og efter den gamle romerfte Lov havde Susbonden Ret over fin huftrus Liv og Dod, ligefom han havde Beftyrelfe af bendes Giendom og Fortjeneste. En Moder havde itte Ret til fine egne Born. Mellem Søderne bar Rvindens Stilling forholdsvis bedre, fordi Familielivet hos Iøderne bar holdt helligere, men felv her finder vi i det tiende Bud huftruen ftillet ved Siden af Othe og Afen som andet husholdningsgods. Og som vi ved bar Flerkoneri tilladt, om itte, fom det fynes, hyppigt benyttet blandt Jøderne, og man holdt tvindelige faavel som mandlige Slaver. Bel fer vi, at naar en Kvinde udmer= tede sig ved en særstilt overlegen Begavelse, saa blev dette villigt ertjendt oa hendes Eiver benyttede, som Tissaldet maa have været med Kvindedommeren Deborah og Profetinden Hulda; men alligevel blev Kvinden som Regel overseet som et ringere Bæsen. Det var forbudt en Rabbi at tale offentlig med en Kvinde eller at tage nogen Notise af hende, og en Rabbi siger, at Lovens Ord burde heller blive brændte end betroede til Kvinder. Ligeover for en saadan Fordom blir Jesu Stilling til Kvinderne mærkelig. Han træder overalt op som en Forsvarer af deres Rettigheder. Kvinderne sølte det vieblitselig, og derfor sluttede de sig til ham med en oste sværmerisk Kjærlighed. Ja Mødre bragte sine Børn til ham, at han skulde velsigne dem. Jesus forsvarede sørst Kvindens Ret i Ægtestadet og fordømte den Praksis, at Husbonden skulde have Lov at skille sig fra sin Hustru, naar han saa fandt for godt. Han satte Utrostad op som den eneste Stilsmissegrund. (Math. 19, 9.)

Ligefaa brugte Mondene paa den Tid, ligefom de gjør den Dag i Dag, at ville fordre et rent Liv af Kvinderne, mens de felv frit vilde hengive sig til deres Lufter. Bi fer jo ogsaa det, at en Kvinde, som tan forgaa sig, blir ftrats ftem= let som Stjøge, men en Mand, som tager sig Friheder, regnes lige god for det. Det er i Almindelighed den forførte Avinde, som fidder igjen med Stammen og Staden, mens Forforeren gaar fri. Jefus fordrer nu famme Renhed af Dan= dene som af Kvinderne. "Hvo som ser paa en Kvinde med et lystent Die har allerede bedrevet for med bende i fit Hjerte," (Math. 5, 28). Dg den Bang Mandene, de pene Farisæer, med en vis Stadefryd har draget Synderinden, der er greben paa frift Gjerning, hen til Jejus for at faa høre, hvorledes han nu ftal tunne undgaa at dømme bende, faa fvarer Jefus bare disse mærtelige Ord: "den som er ren af Eder, taste den første Sten." Da de - de luftede bort En forEn. (30h.S.) San lægger famme Maaleftot paa Mandene fom paa Kvinden. "Har du aldrig syndet paa den Maode?" mener han, "og om du ikke har det i felve Gjerning, har du aldrig havt fandfelige Onfter eller Fantafier? har du aldrig begjæret i dit Hjerte?" Dg Mændene luftede af. Dette, at ville lægge famme Fordring af moralft Renhed paa Mændene fom paa Kvinderne, var no= get not og uhort; det er det samme som selv i vore Dage, da det er kommet frem i den norfte Literatur gjennem Biørnsons "en Sandste", har vatt flig Modvilje og Rritif. Men til Kvinden havde Jesus itte andet end milde Ord. trampet not ned i Støvet ved den daglige Foragt; hvad hun trænger til, er at reises ved Retfærdighed og Mildhed. "Bat bort, og synd ifte mere," figer Jefus til hende. Do jeg innes at tro, at hun heller itte har fyndet mere, at hun bar fluttet fig til den Rvinderætte, der fulgte Jesus. Der er ingen Ting, som tiltaler den Undertrytte faa, som at finde en Forsvarer, En som vil yde simpel Retfærdighed, og det var det Rvinderne folte hos Jefus. Han lærte, at Mand og Rvinde begge bar Mennefter, og at Ingen havde Forret, den Gne over den anden. Denne Respett for Kvindens Mennestelighed, felv der, hvor den var nedværdiget og falden, rørte Kvinderne dybt. Eg faa det, at han indlod fig med dem om de dybeste Ting, selv der, hvor andre Mennester vilde fige, at

de manalede Forudsætninger til at forstaa og ftatte hans Ord, f. Ets. i Sam= talen med den samaritanife Rvinde. Denne Rvinde var nu forft Samaritan, tilhørte den foragtede Race, som Iøderne finede, dernæst var hun et offentligt Fruentimmer, som havde levet med 7 Mænd før den, hun nu levede med, der= næst er hun stildret af Forfatteren af Evangeliet som usædvanlig tythodet og fentæntt, som itte innes at kunne forstag, at Jefus taler til hende i Billeder. Men til denne Kvinde indlader Jesus fig i Tale om Livsens evigt springende Riide, om at Formonrkelsen baade i Jerufalem og paa Barigim Bjerg ftulde en Bang ophøre, og Bud, fom er Mand, tilbedes i Mand og Sandhed; ja fortæller bende, at han var den belovede Messias. Intet tan mere end dette vife Jefu Respekt for Rvindens fulde Menneskeværdighed, og hans Tro paa, at hun ogsaa stulde være en Medarbeider af Guds Rige paa Jorden. Og i den deilige For= tælling om Synderinden i Lukas Evangeliet, og i det yndige Billede af Lazari Søfter Maria, fom fidder fordybet i Samtale med Jefus ved hans Fodder, mens Softeren Martha steller ude, er det itte der, som om Besus udstrætter en beftyt= tende Urm ober Kvinderne for at faa dem fuldt med i Urbeidet for Guds Rige? I Fortællingerne om Jesu Barndom er det en Kvinde Unna, som sammen med Simeon, udtaler den forste offentlige Profeti om ham, og Kvinderne bar de første, som bragte Budet om Opstandelfen til Disciplene.

I sin Tordentale mod Farisæerne er en af Bestyldningerne mod disse, at de "opæde Enkers Huse". San optræder ogsaa her som Forsvarer af de værge= lose Rvinders Ret mod deres Fortrykkere. Da dette Træk, at bejkytte Enkerne og de Kaderlose, blev siden et karakteristisk Træk for den kriftne Menighed, som vi senere stal se. Det er altid værdt at lægge Mærke til, naar en offentlig Ber= fon, der er bestemt at spille en Rolle i Historien, holder fin første Tale og leverer fit Program; thi der finder vi i Almindelighed udtalt det, som er karakteristift ved Manden og som er Drivfjæderen til hans Handlinger, Sjælen i hans Reformplaner. Da derfor er det vafaa værd at lægge Mærke til de Ord, fom Re= fus erklærer for fit Program i Synagogen i Nafaret, disse Ord af Gfaias, nem= lig: "Herrens Mand er over mig, derfor salvede han mig; han har fendt mig at prædike Evangelium for de Fattige, at helbrede dem, fom har et fonderknuft Sjerte, at forkunde de Fangne, at de fkulle loslades, og at de Blinde fkulde faa Syn, at fætte de Plagede i Frihed, at fortunde Berrens behagelige Mar (Qut. 4, 18). Ber nævnes vel itte specielt Rvinderne; men hvor passer iffe diese Ord baa dem; hvor mange af dem git itte med brudte Hjerter, hvor mange riftede itte forgjæves i de Fordommens Jernstænger, ber omgab deres Bur. Ja de Fangne. fom flulde løslades, og de Plagede, fom flulde fættes i Frihed, det passede netop vaa Kvinderne.

Og derfor ser vi, at den første Kirke, som var mest tilbøielig til at handle i sin Mesters Aand, benyttede sig af og stattede Kvinders Tjeneste og Hjæsp i Kirten mere end nu. Det nye Testamente beretter om 4 Døttre af Philip, som proseterede, og det vil sige det samme som, at de talte offentlig; thi Paulus sor

klarer, hvad han mener med Profeti, naar han siger: "Den der profeterer, taler til Mennesker for Opbnggelse og Opmuntring og Trøst." (1. Cor. 14, 3). Prifcilla og Aquila havde en Kirke i deres hus, og Paulus talder dem begge fine Medarbeidere i Krifto. Phøbe var "Menighedens Tienerinde" i Kenchrea og blev betroet at bringe Brevet, som Paulus strev til de Romere. Brev taler Apostelen om Maria og Tryphena og Tryphosa, som "arbeider i Her= ren" og flere Kvinder, som antog en fremragende Stilling i Kirken. San beder Philippenferne at hixlpe de Kvinder, som "har stridt med ham i Evangeliet". Men nu, naar der er Tale om tvindelige Brefter, hvor fteiler itte da de flefte triftne Camfund. Ut je Kvinder paa Prætestolen vilde være fom en Gudsbespottelse, mener de. Tanken synes for mange af os Standinaver ligefrem latterlig for ikte at sige vanhellig; i den Grad har vi fkudt den ene Halvvart af Mennesteheden tilside. Jeg fer ingen rimelig Grund for, at ikte Kvinder kan være Prester. Der er mangt i Kvindens Natur, hendes finere Omhed, hendes hurtigere og større Zatt, hendes Gave af Moderkjærlighed, som gjør hende i mange Tilfælde bedre ffittet til at være Preft ved Engesenge eller Trøfter for Sørgende og Lidende end Manden; mens Manden igjen tan have Fordele i fin ftærtere Stemme, i fin haardere Vilje, som Taler til ftore Forfamlinger. er endnu bare Unitarierne, Universalisterne og Avækerne — nu begynder ogsaa Methodisterne og Baptisterne at tomme med — som hidtil har benyttet sig af Rvindens Sjælp paa Predikettolen; men Sagen arbeider fig fremover, og de andre Kirtesamfund begynder saa smaat at fe, at vi tan have godt Brug for Rvinder i den Gjerning, ligesom den første Kirke havde godt Brug for Philips Døttre- Bi tommer mere og mere at have Brug for dem der, da det innes at vife fig, at mange af vore unge Mand udeluttende har Interesse for det at tjene Benge, saa at der langtfra er not Mand til at folde de ledige Bladse med; mens Kvindernes Hjerte endnu hænger ved Rirken. Dg dog have vi faa megen Fordom at tiæmpe med selv i Amerika, der dog skulde have bragt Kvindesagen langt frem. Harvard Universitet, som dog fulde være det mest liberale i Amerika, har hidtil stængt fin theologiste Ufdeling for Kvinder. De kan blive Doktore, Advotater o.f.v., men Prefter-nei. Dg dog er tufinder af Prefestole ledige af Mangel paa Betjening. Rirten fortæller, at den vil frelfe Berden ved fit Bud= ffab, og dog stænger den ude talentfulde, dannede, fromme, af Troesiver glødende Kvinder, som intet mere ønster end at faa gaa ud og prædite Evangeliet. Berden sutter efter aandeligt Liv, og dog vil man itte give den det, for at funne opretholde det dumme Monopol, at det bare er Mandfolt, som ftal du til dette.

Man har benyttet Apostelen Paulus til at flaa Kvinderne i Hovedet med. Hans betjendte Ord i Korintherbrevet: "Kvinden skal tie stille i Menigheden", citeres som et alt knusende Bevis for, at det itse er Gud velbehageligt, at Kvinzder optræder som offentlige Talere. Men disse Mennesser nævner aldrig, at den samme Upostel netop anbefaler sine Menighedslemmer at tage sig af "de Kvinder, som arbeider med ham i Evangeliet", altsaa fuldsommen anerkjender

deres Medhialp, at han betror en Kvinde at bringe hans dyrebare Brev til Romerne, og han næbner færlig Kvinder i fine Breve fom dugtige Sjælpere, hvem Menigheden bor ftatte. Efter dette innes bet, fom om Baulus ved disfe Ord i Korintherbrevet umuligt tan mene, at Kvinden abfolut ingen Ting har at gjøre med en Prefts eller Evangeliets Gjerning; thi ellers vilde han tomme at modfige fig felv. Det er muligt, at disfe Ord blot ftulde anvendes paa dem, til hvem de var ftilede, nemlig Korinths Kvinder, og itte være ment fom almin= deligt Forbud; thi diese Rorinthe Avinder var noget for fig felv. Korinth var en Berdensftad, hvor Folket turede i overdreven Lutsus og Rigdom, hvor de frit gav alflags Lafter Løb, der følger med ftore og rige Bper, hvor de fine Stjøger frætt viste sig paa de offentlige Forlostelser, hvor Navnet "Korinthierinde", an= vendt paa en Rvinde, var bleven et Stjeldsord og mente det samme fom offent= lig; hvor dydige Kvinder havde at gaa tilstorede for sin egen Beffyttelse, hvor Benusdyrkelfen havde et af fine Hovedcentrer med al den fædelige Claphed, fom dermed fulgte. Det var rimeligt, at Baulus anbefaler under flige Forhold Kvinden stille at træde i Baggrunden. Mange har egsaa ment, at Paulus sig= tede til det, at Kvinderne i Forsamlingen var stilte fra Mændene og almindelig paa jødist Bis sad bag et Witter, og at de der ofte bennttede Leiligheden til at sidde og tifte og hviffe under Gudstjenesten og derved vatte Forstyrrelse, at Paulus derfor befaler Kvinden at være stille i Menigheden. Hvorom alting er, saa er det vanskelig for os, som nu lever, at kunne sætte os ind i de Bevæggrunde, fom drev Baulus til disse Ord færlig til Korinthierne, da vi faalidet tjender de historiste Omstændigheder, hvorunder disse Ord bleve til. At Paulus imidler= tid som Jøde endnu holdt fast paa mange jodiste Betragtninger angagende Rvin= den og anviste hende en underordnet Plads under Manden, er vist og fan flar= lig sees af mange andre Citater af hans Brevc. San var langtfra i det Stytke faa fri og bred fom sin Mester fra Galilea, og vi maa bare undre os over, at han er saapas fri. Men fra Paulus at ville bente Bevis for Kvindeundertrut= telse i vort, det 19de Narh, det er dog for galt. Saa tan man akturat med lige Ret paabyde Rvinder den Dag i Dag at gaa tilflorede eller bære fit Haar langt som Buds Bilje til dem; "thi sommer det sig en Kvinde at bede til Gud barhodet? fpør Paulus (1. Cor. 11, 13). Om man vil benytte Bibelen paa denne Maade, jaa vil man ogjaa tomme at paabyde alle Folf at driffe Bin til Maden, fordi Baulus anbefaler det til Timotheus fom jundt for ham, eller fige til Slaverne, at de altid bør være fornoiede med at være Slaver, fordi Paulus anbefaler dem at være fine herrer Indige. At oafaa Paulus havede fig over fin Tide Fordom med Hensyn til Rvinden og lærte alle Mennefters Ligeberettis getje for Bud, fan fees af hans Ord: "ber er hverten Jøde eller Græfer, hverfen Erml eller Gri, boerfen Mand eller Mvinde; thi alle ere et i Rriftus Jefus." 3 Bibelens gamle Sagn er ogfaa Rvindens Underordnelfe under Manden lært at bære en Folge af Sond, en Forbandelfe, "men fra Begundelfen var det itte faaledes." Da var Mand og Avinde ftabte som to fulde Lige, der kun ved at smelte sammen frembragte det hele Menneste. At vedligeholde Kvindens Undersordnethed er altsa at vedligeholde Synden og Forbandelsen istedetsor at tjæmpe imod den. Men det er den gamle Vise: Bibelen skal kastes i Beien for alt Fremskridt, for al Reform til det Gode.

Avinden var anvijt en vid Mart for Birtsomhed i den gamle Kirke. Lech figer: "i ingen anden betydningsfuld Tankebevægelse var kvindelig Indflydelse faa mægtig og saa anertjendt." Jeg har før næbnt, hvor ringeagtet i Grun= den Kvinden var selv blandt de mere dannede Hedninger. Plutarch siger sag= ledes: "en gift Rvinde burde itte have andre Benner end fin Susbonds, og da Guderne er de første blandt Benner, burde hun iffe have andre Guder end dem, hendes husbond tilbeder." Svilket ufelvstændigt Rul gjøres ikte Kvinden til her! Som Datter var man fuldkommen afhængig af fin Faders Vilje, som gift af fin husbonds Bilje. Ba i fidfte Tilfælde traadte man ud af fin Religion og ind i Husbondens. Plutarch figer: "den unge Bige forlader fin Religion, giver op fin Barndoms Gud og har famme Guddomme fom fin Busbond berefter." Celv hos Jøderne var det faa, at hvis en huftru dyrtede andre Guder end Man= den og vilde forfore ham til Afguderi, havde han Lov at lade hende stene ihjel. Stoiterne, de Filosofer som havde mest Magt i den ædle Del af Bedningeverde: nen, havde betydelig Rvindeforagt. Saaledes figer En: "Kvinder bør ikte i nogenflags Forretninger og offentlige Forpligtelfer, hvad enten disse angaar Mand eller Rvinder, have nogensomhelst Mening." Stil nu i Modsætning hertil Jesu Tale og Opførsel ligeoverfor Avinderne, og 3 vil fe den himmelvide Forftjel, 3 vil fe, hvor mærtelig fremftreden for fin Tid Jefus var. De Ungreb, jom fra Tid til anden er gjorte paa Rvinden, de Forsøg, som endnu gjøres paa at holde hende nede, er itte triftelige, itte i Jefu Mand, men er tvertimod hedenste i fin Grund. Det ftyldes vel Rriftendommens Nandsretning, at Reifer Jufti= nian Nar 530 udgav en Wgteffabslov, hvorved Manden ophørte at have absolut Magt over fin Suftru. Det famme galdt Lovgivningen angagende Enter. Rriftendommen gjorde meget for at lofe Baandene baade for Suftruer og Enter. Rarl den store, 800 ef. R., udgav den Lov, "at alle hans Embedsmænd stulde underjøge Enternes Tilstand, og de Personers, som var hindrede fra at søge Ret for Lovene; lad dem vaage over, at de faar dygtige Lærere og Benner med Retfærdighed." Den, som træntede en Ente, stulde have træntet Rongens Fred. Den hedenste Lov om, at bare Mand funde være Formyndere, blev for andret derhen, at Enter, fom var Mødre, funde felv være Formundere for fine Ligeledes fulde Enter have Ret til fin afdøde husbonds Giendom. Ariffus og Aristendommen har begyndt disse Reformer for at løse Avindernes Baand, og de Unstrengelser, som nu gjøres baade i Europa og Amerika for at blive tvit Love, der er gjorte alene i Mandenes Interesse, og siktre Suftruer, Mødre og Enker deres Ret, er alene en Fortsættelse i den Frigjørelsens og Broderftabets Mand, som var Kriftendommens Grundide. Den isinespringende Uretfærdighed, som alene paa Grund af Bengebegjær holdes oppe felv her i Amerika, at Kvinder fkal have mindre Betaling end Mændene for felvsamme Arbeide, det er en Levning fra den Aandsretning, som vilde "opsluge Enkers Huse" og hvorimod Resus protesterede sag voldsomt.

Jefus gav den Regel: "hvadsomhelft 3 vil, at Mennestene ftulle gjøre mod Eber, det gigrer Jog mod bem." Ge bette gicelber ogfaa Rvinderne, da Rvin= der er Menneffer ligefaavel fom Mand, og denne Satning vil praftiferet blive det samme fom: fuldtommen Ligeberettigelse med Mandene paa alle Gelter. Disse Ord kommer at staa stik imod og fordømmende alle Love og Bestemmelser, hvorved Manden blir eneraadende og Rvinden bare et Tillæg til ham, et Mennefte, som bare har sin Betydning gjennem et andet Menneste, med hvem hun er gift. Man ftriger op om alle mulige Farer, der ftal tomme, bvis man goer Avinden denne simple Retfærdighed, at giøre hende ligeberettiget for Loven med Manden. Men er itte dette Strig det samme, som høres, hver Bang noget Ryt ftal frem? man fpaar, at Berden ftal forgaa, hvis det lyttes. Man fpaaede en Gang, at Staten vilde ruineres, om almindelig Stemmeret blev indført - den er ikke ruineret enda, og den almindelige Stemmeret er en Kilde til at felv den fimplefte Arbeider føler en Gelvrefpett. Ben Sill, Georgias Cenator, udtalte, at Amerika vilde blive ruineret, om Negrene blev fri. Saa blev de fri alligevel, og hvad figer han nu? Jo, han figer, at han har levet længe not til at fige, at mens han en Gang hellere vilde have givet sit Liv end se Regerslaveriet afskaffet, saa vil han nu heller give to Liv end at faa det indført igjen. Brace figer i fin "det mennestelige Fremftridts Siftorie": "Fremftridtet i reli= giøs Følelse og ret Fornuft vil stadig gaa i Retning af at siktre Kvinderne ab= folut lovlig Uafhængiabed." Man vil spørge: men leder ikke dette til, at Rvin= ben vil faa Del i Statsftyrelfen? Naturligvis giør den det tilsioft. dommen lærer ikke mere Avindestemmeret end den lærer Mandestemmeret eller Republikanisme; men den kafter ind i det menneffelige Liv Folelfen af Lighed for Bud, det Princip om lige Ret og lige Unfvar og om almindeligt Broderstab. fom alt logift leder til famme Resultat. Et Land behøver Jesu Læresætning, at gjøre mod andre, hvad du vil have gjort mod dig felv, naar en Rlasfe i Samfundet hoper paa en anden Rlasse al Glags Elendigheder, fordi den er uvillig til at sætte fig felv ind i denne anden Rlasses Plads. Der er 3 Millio= ner Rvinder i be forenede Stater, fom fortjener beres baglige Brød bed haardt Arbeide, og dem burde man fe i Lyset af denne Jesu Regel. De som tale saa høit om triften Civilisation, og hvad den har gjort for Kvinderne, de burde aga og fe, hvorledes mange af Arbeiderfferne har det. Naar Bureauet for Arbeider= statistifen i Illinois tan sige: "at der burde blive en Forandring i de Kjøbmands Bolitif, fom virtelig langer over fin Dift Avinders Liv i hver Batte daarlig betatt Arbeide, de fælger" - ba fan itte Tilstanden være saa extra fristelig enda. De gjør i alle Fald itte mod disse Arbeiderster, hvad de vil have gjort mod fia felv. Jeg vil itte ber i Dag give nogen Beffrivelse af Elendigheden mellem Ur= beidersterne i de ftore Byer, hvorledes de bogstavelig maa flide fig op, til de ftuper, i et glædeløst Liv, siddende i ufund Luft, i forfærdelig bemoraliserende Omgivelser, med utilftræffelig Rost, samlende Sad til Gud og til Mennester, hvor= ledes mange af dem tvinges ned i Brostitutionens Afgrund, hvor de først lottes af de fine, unge, kriftelige herrer og dernæst sparkes til med Foragt. "Svadsomhelft 3 vil, at Menneftene ftulle gjøre mod Eder, det gjører 3 og mod dem" hvis disse Ord ftal anvendes paa Rvinden, og der er vel Ingen her fom vil nægte, at hun ogsaa er et Menneste — saa gjør disse Ord Kvindens Underord= nethed under Manden til en Uting og en Løgn. Svis Kristendommen i Sand= hed vil være, hvad den figer fig at stulle være, et Broderstabets Evangelium, da maa den ophæbe al Forret for det ene Kjøn fremfor det andet; man maa ophøre med at lage Stængeler og Regler og Streger, hvorefter hvert Kiøn ffal gaa. Der maa blive fuldtommen Lighed for Loven, faa vil not baade Mands= og Kvindenaturen finde de rette Rangler for fin Birtsomhed, det hvortil Gud har bestemt dem, ved de særstilte Evner, han har nedlagt i hver. være bange for det. Rvinden vil fortrinsvis føge Hjemmet og Hjemmets Sfære, Manden vil fortringvis søge det offentlige Liv som sit Birkefelt; man behøver itte fe Spogelser ved hoilns Dag. Men i hjemmene maa fuldkommen Lighed herste. Det er nedværdigende for en Mand at stulle gaa til Stemmeurnen uden at kunne tage fin Suftru med fig, uagtet han ved, at hun fanske er ham overlegen baade i Evner og Dygtighed — jeg har i alle Fald følt dette som en ftit= tende Uretfærdighed. Det er itte godt for Brødre i en Familie at vokse op med den Bevidsthed, at de er overlegne i Kraft af at være Mandfolk, felv om de er not saa dumme, at de har Forret fremfor deres Søstre, selv om disse er not saa begavede. Det avler usund Hovmod dette paa den ene Side og Bitterhed paa den anden. Rriftendommen ftulde bære Familiens Beftytter, en Sjemmenes Religion. Men hvor fan den blive dette i Sandhed, faa lange det ene Riøn ikke betragtes lige med det andet. At arbeide for Rvindernes Lighed med Man= dene er at'arbeide for Familiens Trivsel og Hellighed. Jeg har nylig været ved et Dødsleie, hvor Hustruen har været den begavede og overlegne, men hvor hun har samlet op et Fond af Had og Bitterhed og Starphed ved itte at stulle anerkjendes fom faadan, men altid at fkulle maatte handle bag Ryggen af fin Dot af en Mand og iklædt hans Mafte. Dette Forhold har ødelagt og demora= liferet hende, fom det giør med hundrede andre Rvinder; det er bare de fløve Trældyr, som sinder sig i dette uden at mutte. Svorfor ftal Mandfoltene have en Forret? har de gjort sig værdige til denne? Den overvældende Majoritet i vore Fængsler, Flertallet af Kneipegaster er netop Mand, mens Kvinderne er de ib= rigfte til at føge Rirfen og bære dygtige i Barmhjertighedsgjerninger. taler itte til Fordel for Mandenes moralite Overlegenhed. At ville nu benytte de jødifte Levninger i det nye Testamente, om at Avinden ftal være Manden underdanig, fom et Baaben mod Rvindens Frigjørelfe, fom et Bevis for, at de halvt haremsagtige, jødifte Rvindeforhold ftal være bindende fom Mønsterfor= hold for Kvinden til alle Tider, det er akturat det samme som at ville benytte Bauli Ord om at være de foresatte Obrigheder underdanige og derfor sige, at det bar en Forbrydelse, at Amerikanerne løsrev fig fra England og Kong Georg, eller at anvende Roas Forbandelse over Kams Race og fige, det var følgelig en Forbrydelfe at giøre Regerslaverne fri, fordi det stred mod Buds Ord. lad os komme til Forstagelse af Kriftendommens Mand, og da lade den udarbeide fine Former, eftersom hver Tid er moden for Reformen. Da benne Reform bar vi været moden til længe. Og han, Helten fra Rafaret, fom bøiede fig med hiertegreben Ombed felv mod de dybest faldne Rvinder og ertjendte dem som Søftre, han fom betroede ogfaa til dem Buds Rigets hemmeligheder, han fom fatte fom fit Program "at lose de Bundne og sætte de Plagede i Frihed", han fom fortundte Broderstabets Evangelium i Verden, han vil hjælpe os at fnufe lidt efter lidt alle de taabelige Stranker, som gamle Tiders (Brusomhed og Bar= bari har fat op mellem os og vore Søftre og aabne Bei for dem til fuldkommen Frihed. Da forst naar den Tid tommer, da sper Kvinde har samme Ret og Adgang til at ernære sig lovligt som en Mand, da et Arbeide betales lige, enten det er en Mand, som gjør det, eller en Kvinde, da hver den, som bærer samme Byrder, ogsaa har samme Rettigheder for Loven som fulde Borgere af det Sam= fund, hpori de lever; da itte Rvinderne ved hver eneste Leilighed stal i Gjerning kastes den Usandhed i Næsen, at de er af et lavere Stof, et underordnet Sæt af Mennester, da det gaar op for Folt, at Rvinden som oftest udfører det inngste, mest trættende og mindst stattede Arbeide i Huset — først da er Rristendommen fom Broderskabets Evangelium bleven gjort virkeligt og levende for dem.

Gud! hjælp os du, Retfærdighedens Fader, at arbeide for denne store Retsfærdighedens Sag paa Jorden i hans, Jesu af Nasarets Navn, han som var Kvindens Ben og Frigjører.

#### Arbeiderne i Vingaarden.

(To og tyvende Søndag efter Trinitatis.)

#### Teift: Math. 20, 1-16.

Jeg staar her hver Søndag rustet til Arbeide; men jeg vilde gjerne, hvis jeg kunde gjøre det med Sandhed, sige, vi staar rustede til Arbeide; thi jeg vilde gjerne have Jer allesammen med mig. Za jeg vil lægge det til: jeg kan ud= rette lidet eller intet, saar jeg ikte Eder med. Somme af Eder, som endnu staar tvivlsomme og lyttende, stal endnu være som Jordbunden til at saa i, men andre, som er bevidst og suldt med mig, stal være Saamænd og hjælpe mig at sprede Sandhedens Sæd. I stal strø det i Eders Hjem, i Eders Betjendskaber, i Eders Selskabsliv og Tagligliv, og derfor er det jeg idag har valgt Teksten om Arbeiderne i Vingaarden. Thi med mig saar itste Lov at hvile og ligge paa Ladssiden aandelig talt.

Sørg kun, men sid ei med bæbende Mund, Som Jeremias med Klagens Smægten; Arbeid alene kan reise Slægten, Arbeid, Arbeid til sidste Stund.

Der er mangt at gjøre Benner, og Arbeiderne er faa, og vi er nu ikke en Gang saa heldigt stillede som vore ortodokse Brødre, der sor slere hundrede Aar siden har saaet Opstrift paa, hvorledes de skal tro og tænke, og alt nøiagtigt ordnet sor sig i Stuffer og Stabe. Bi har taget os sor at aabne og rode lidt i disse Skuffer sor at se, om der ikke skulde være mangt muggent og sorlagt, mangt Stykke Toi, som kunde trænges at lustes lidt, sør det blev taget i Brug.

Og dette vil kræve Tid og Arbeide, Mugstekkerne sidder fast paa Skandinavernes Søndagsfrakker og Søndagskjøler, og det gjelder om at sinde de rekte Traaber, som kan tage Flekkerne bort. Her er jo saa mange forskjellige Patentmediciner her i Landet; det kommer an paa, om min viser sig brugbar—.
Og saa vil vi af de gamle, men evig simple og skinnende Sandheder, der har sinvet sig som Traadene paa en Læv gjennem hele Menneskeslægtens Historie, væde os den Tragk, der passer for os og for vort Aarhundrede, og vi vil søle os vel, sole os som En, der har kasket en gammel Dragk, der var bleven for trang og som trukkede og persede paa alle Kanter, men som endelig nu har saaet en Kjole, der passer til vore Lemmer, og hvori vi kan bevæge os frit!

Reg vil forit tale nogle Ord om dette Evangeliums Betydning for Jefu Tid og jaa anvende det paa os og vor Tid. 3 ved, at 3ødedommen, som Stridt for Stridt hande erobret fig den reneste Ertjendelse af Gud, som noget Folk hidtil havde naget, den nemlig, som blev udtalt af Profeterne i det 8 de Marh. f. Rr. og gjentaget af Priftus jelv, at Bud er den eneste sande Bud, at han er en Nand, som skal dyrkes i Nand og Sandhed gjennem et retskaffent Liv, og ikke gjennem Blod af Butte og Læddere. I ved, siger jeg, at Jødedommen, som havde naaet dette høie Bunkt af Udvikling i fin Budserkjendelfe, havde efterhaanden forstenet sig i Presteceremonier og Nationalhovmod. Det havde groet saa fait i dem, at denne Gud tillige var deres færlige Gud, der havde udvalgt dem til fit Andlinasfolt og Budbærere af Freljen til alle de andre, at det næften itte funde udryddes. Det fad fast i Jesu Apostle længe efter Jesu Dod, trods alt hans Arbeide imod det, og det bar fun gjennem en Bauli fjæmpemæfige og fortvivlede Unstrengelser, der foraarsagede et pinligt og hadefulot Brud mellem Rodefriftne og Bedningefriftne, at Jeju og Bauli bredere Syn paa Ariftendom= men som en Universalreligion git igjennem. 3 det oplæste Evangelium bar vi et af Jeju mange Angreb paa Jodernes Nationalhovmod, Angreb paa den Tante, at de flulde være de eneste benaadede, og at derfor alle, som vilde blive Borgere af Guds Rige, forst havde at blive Joder. Det er næsten ufatteligt, hvorledes Jesus, fodt og opdragen som en Jøde ud af Folfets Masse, funde løfte fig til dette ftore Enn paa bele Mennesteheden som en ftor Familie, og forlade det national jodifte Syn, fom var faa smigrende for hans egen Nationalitet.

Maaste han har været paavirket af Essæerne og disse igjen af buddhistiske Missionærer fra Indien. Det være nu som det være vil, Jesus havde dette Syn og udtaler det bestemt, stjønt han ogsaa med Glæde og Stolthed udtaler, at Jøsderne var udvalgte at bære dette Glædens Budskab over Jorden.

Her i Evangeliet taler han om Arbeidere taldte paa forstjellige Tider af Dagen, men som dog alle faar den samme Dagløn efter forudgaaende Atkord. Men de første er missornøiede, sordi de itke faar mere end de sidste. Og saa slutter han Fortællingen med at "saaledes stal de første blive de sidste, og de sidste de første; thi mange ere kaldede men saa ere udvalgte." Dumme Theologer — og dem har det sandelig ikke manglet paa gjennem Tiderne — har natursligvis revet denne sidste Sætning løs fra sin Sammenhæng, anvendt den som en almindelig gyldig Regel angaaende den endelige Salighed, og sundet ud, at Jesus lærer, at Faa blir udvalgte, det vil sige salige, men Størsteparten gaar til Helvede.

Ru det er itte første Gang at Theologer mishandler Jesu Ord paa denne Maade, og det blir itte den sidste. Her staar naturliquis itte et Ord om ende= lig Salighed eller Dom, men bare simpelt ben om den historifte Sandhed, at Bud talder alle Menneffer, og Ration efter Nation, til Arbeide i fin Bingaard, eftersom de er modne til det, naar de staar ledige paa Torvet, det vil sige naar de ftaar og venter paa at faa noget at giøre. Da Lønnen blir den famme for alle, den Glæde, som ligger i selve Arbeidet for at gjøre godt pag Forden og den Løn at taldes og virkelig faa være Guds Børn. Efter Jesu Mening som Jøde var Jøderne det Folk, som fortrinsvis Gud havde udseet til sine Arbeidere i Bingaarden; men da de knurrer og forlanger mere end den akkorderede Løn, for= langer at være eneberettigede til at fag Arbeide i Guds Have, da ftodes de tilfide og gives Affked, for at andre, Hedningerne, kan optages, og de første, Jøderne, ftal blive de fidste; men udeluktes stal de itke derfor, de skal komme med, om de tommer fidft; thi Guds Rige vil famle ind alle, alle Menneffer og Nationer. Alle ere kaldede; men det er ikke alle, som følger Raldet; og den ene Nation efter den anden indtager Hovedpladsen mellem Guds Arbeidere. En er den fremste i religiøs Tænkning, en anden i praktisk Arbeide, en tredje i Lidenskabens Un= derføgelser, en fjerde i Runft, allesammen har fin Plads og fin Tid at arbeide Og fviger faa en Nation sit Arbeide jom Kulturens Bærer, faa flyttes Ly= sestagen fra den til en anden Nation, som da blir den udbalgte, faalange den viser sig værdig til det. De udvalgte ere tun faa, Benner. Ser vi udover Folkene, fer vi næften alle Afrikas, Australiens og mange af Afiens Folk, endnu staa udenfor Arbeidet i Bingaarden, de eritke tomne saalangt, at de staar ledige paa Torvet engang, at de byder sig frem til at bennttes af Gud som Arbeidere. de fan itte bruges, faaledes fom de nu er. De maa blive fig fit Rald beviofte, de maa komme frem paa Torvet og vente paa at blive leiede; de maa først skrabe af fig Dyriftheden, Afgudsdyrtelfen, Moralflovheden, de mga med andre Ord blive Mennefter, for de kan kaldes til Guds Arbeidere i Mennefteaandens Bin= gaard. De udvalgte er de Nationer, som staar fremst i Friheds- og Skjønheds-arbeidet paa Jorden, og de enkelte Mennesker indensor Nationerne, som har faaet betroet de større Evner, og som bruger dem til sin Samtids Løstelse i Erstjendelse. Men mange har, om itte just knurret over Lønnen som Jøderne saa dog vist sig uværdige til sin Plads, og er sunkne tilbage i Ubemærkethed, mens andre Folk er kaldte frem til Bannersørere for Verdensudviklingen. Saaledes er Lysestagen bleven slyttet fra Kineserne til Inderne, fra Perser og Jøder, til Græker og Romere, fra disse igjen til Germanerne, indtil det vender rundt i samme Kredslob, saa at de forste, Asiens ældgamleKultursolk, atter træder frem paa Begivenhedernes Stueplads, atter giver nye Ideer til det Heles Udvikling, og det vijer sig, at de første er blevne de sidste, men dog er med.

J kan vide, hvor denne Lære om at Eneretten til at være Guds Arbeidere i Vingaarden skulde fratages Jøderne, og Arbeidere kaldes ind overalt udenfra og gives samme Løn, have samme Barneret som Jøderne, I kan vide hvor denne Lære forargede de nationalskolte Jøder, og hvilket Mod der fordresdes af Tømmermandssønnen fra Nasaret at udtale den saa utilhpslet. Men vi, Hedningearbeiderne, hvem Kaldelsen har mødt i en senere Time, men som dog arbeider for samme Løn, vi takker ham, vor skolte Broder, for hans Mod, og vi takker alle de hans Estersølgere, som i hans Fodspor har kjæmpet sor de almindbelige Menneskerettigheder og for Nedbrhdelsen af Serrettens Skranker.

Men nu fommer Spørgsmaalene til os: er vi Arbeidere i Guds Vingaard? er for det første Amerika med i Nationernes Række og kjæmper for Frihed og Lys? er dernæst vi Standinaver med paa den fremske Plads her i Amerika i at hjelpe frem ikke alene dette Lands materielle Statte, men ogsaa dets aandelige? er saa tilsidsk J, som kalder Jer liberale Kristne, som alksaa vil være med paa Udvikling og Fremskridt, er J blandt de bedske af Skandinaverne, de bedske i Gders private Liv, de bedske, naar det gjelder Arbeide for en god Sag? Det er dette, som fordres, uden dette sviger J den liberale Kriskendoms Program, uden dette er J kun med Jeres Navn Medlemmer af denne Menighed, men ikke med Gders Sjæl, med Eders Selv.

Det første Sporgsmaal, om Amerika er med i de kjæmpende Nationers Række, tør vi trygt besvare med Ja. Den Nand, som gaar igjennem dette Lands Grundlov og Principper, er jo netop den, som vil løse Baand, som vil skafke alle lige Ret for Loven, som vil sitre hver Borgers Lykke, og vaage over hans Sikkerhed. Man famler sig jo frem her i overanstrengt Arbeide for at saa Vildnisset omdannet til dyrket Land, baade i legemlig og aandelig Forstand kan vi sige. Om Lovene omgaaes, om Friseden misbruges af Politikkerne og Magkhaverne og Pøbelen, det kan ikke blive Lovenes Skyld, det faar de Enkelte tage paa sin Kappe, ligesom jeg ikke kan bære Skylden sor, at Nogen bryder sig ind i min Have og rykker op, hvad jeg har saaet. Der er et Arbeide for Lys, for Fremgang, for Fredens Sysler, for at lette de Lidendes Byrder i dette Land, som paa saa Steder i Verden, her er mange travle Hænder og Hjerner arbeis

bende i Guds Bingaard. Men naar vi faa fporger: er Standinaverne med paa den fremfte Blads i dette Arbeide, saa maa vi fvare: nei, endnu itke. De fan tomme, men de er der endnu itte. Cfandinaverne bar endnu forliden Dan= nelse, forliden Almenaand, til at være helt med. De kan ikke glemme det smaa for det store. De er indbordes misundelige og stridbare. De flider fig op i Rjæblerier om fmaa Formting og glemmer Sagen felv. De fplittes op i Bartier istedetfor at staa fammen. De knurrer over Lønnen og maaler, om den Ene itte bar arbeidet nogle Timer mer end den anden. De blir smaafornærmede og vil giøres Rrus af. Iftedetfor at fe paa den ene ftore Cag, fom i Grunden har faget deres Hierte, lade fig opfluge af den, villig tagle Fornærmelfer og Tilfide= fættelfer for dens Styld, saa tænter de saa ofte paa fig felv og fin Wre og fin Fordel og sit Roteris Fordel. Der dannes smaa Ringe indenfor de store, som afftænger fig fra hverandre. I det religiøfe træder bette ftarpeft frem. Synode bæbner sig mod Konference, og Konference mod andre Kjættere, alle gjør de Front imod os, istedetfor at prove at flag sig fammen om nogle fælles ftore Gioremaal for at lette vore Landsmænds Nød og Byrder her, og faa lade Religionen fag pære i Fred og hver forfnnde ud af fin bedfte Overbevisning. Dette mag en Gang flutte, dette mag vi grbeide at fag Ende pag. Er det itte latterligt og bedrøveligt, at jeg ifte ffal fag Lov at tale i en ortodots Rirte om, at det er Stam at dritte fig fuld, fordi jeg i det religiøfe bar en anden Overbevisning end det Rirkesamfund? Svor mange Benffaber, hvormange Menneftetræfter odelægger vi itte ved denne Taabelighed. Hvorfor tan itte Spnoden og Ronferencen og bi flaa of fammen om Emigranthufe, om Barnehjem, om Soepi= taler, om Ufpler for faldne Rvinder?

Det er, fordi de lutherste Samfund vil komme stitkende med sin Dogmatik og besprænge alle sinc Barmhjertigheds Anstalker med den, som den katolske Prest besprænger med Vicvand alle vanhellige Steder. Det er ikke nok at gjøre de faldne Stakkere til bra Mennesker, og sætte dem iskand til nye Forsøg paa at reise sig, nei de maa have lutherst omvendte Drankere og Stjøger. Dette Afstængelsessystem, dette Smaasyn hindrer Skandinaverne som Nation fra at optræde som dygtige Arbeidere i Bingaarden her i Amerika. Men nu til Eder enkeltvis, som hører min Menighed eller min Tilhprerkreds til. Er J dygtige Arbeidere i Guds Lingaard? Gud hjelpe os, det er nok smaat endnu. Men hvorledes skal vi tage sat, vil J kanske spørge mig om?

Jeg læste nylig en Bog af Edv. Everett Hale, som hedte "Ten times one is ten". Bogen syntes jeg ikke var godt streven, men Tanken var smuk, og den skal jeg tale nærmere om. Bogen skildrede, hvorledes nogle Personer, Mænd og Kvinder i de sorstjelligste Livsstillinger, har tilsældigvis mødt sammen bed en Begravelse af en Fragtagent sor en Jernbane. De sidder nu og venter paa, at Toget skal komme og tage dem ind til Byen igjen. For at dræbe Kjedsomheden ved at sidde og vente, begynder de at prate sammen om den Usdøde, og hvilken mageløs Mand han havde været, og saa kommer det op, at denne Mand, som

var en simpel Mand af Folket, uden at tænke paa det, bare ved sit gode Eksempel, og sin Hjelpsomhed og Menneskevenlighed havde havt Inklydelse paa alle disse Menneskers Tanke og Skjebne, som nu sad der ekter at have bevist ham den sidske Ere. En havde han hjulpet ud af en Fare, en anden af en Pengesorlegenhed, Ers Søn havde han revet ud af et Slængeliv, og gi't ham Smag paa alvorligt ærligt Arbeide, En havde han ved en Leilighed givet et godt Ord, som havde bidt sig fast, og været til Trost og Hjelp. Denne Mand havde saaledes, uden at vide det eller lægge an paa det, været med at forme disse forskjellige Menneskers Karatter. Og saa begynder de at tale om, hvormeget der vilde kunne gjøres i Verden, hvis en og anden vilde fætte sig til Maal i alle Fald at vinde nogle til bra Mennesker af dem, han kom sammen med, og saa disse igjen andre. De talte om, at der burde stiftes Klubber med disse den Usødes Balgsprog til Program:

Se frem og ikke tilbage! fe op og ikke ned! fe ud og ikke ind! giv en Haandsrækning!

Og de kommer overens om disse engang imellem at fkrive til hverandre, oa fortælle, om den Afdodes Ord og Nand ikke har forplantet sig og virket pag andre og disse igjen pag andre. Nu gir Forfatteren en Udfigt over, hvorledes der stiftes Foreninger Landene over, paa Frimodighedens, VErligbedens og Mennestetiærlighedens Program. - Hvert Medlem af Klubben sætter fig til Maal at vinde mindst ti andre Medlemmer, og disse igjen ti og saa videre fort, indtil tilsidst den hele Jord omspændes af disse Foreninger, hvor Medlemmerne jelv vil være gode og faa andre til det. Bi kan sige. Bogen er en Fantasi over, hvorledes Guds Rige ftal opbygges gjennem de enkelte. Der fkal ikke mere til, end at nogle Tag virtelig sætter sit Liv ind pag at gjøre Guds Bilje og fag andre til at gjøre den. Og det er at være en tro Arbeider i Vingaarden. er ingen Runster, ingen høitravende Forberedelfer, som ftal til, bare det, at du er god. Det gode Effempel virter ved fin egen iboende Rraft. En god Far oa en god Mor gir den bedfte Urv til sine Børn i deres Etsempel. Mindet om deres Rjærlighed og Renhed vil være det bedfte Middel til at bevare Børnene fra Fristelse og til at opmuntre dem i Arbeide for det gode og sande. Hvad har itte en Stitkelse som Resus af Nasaret virtet i Berden, bare ved at være plantet ned i den. Hans offentlige Liv varede fun et eller i det høieste tre Har, men hvad Frugt har itte dette Liv og denne Død, som itte fveg fit Livs Opgave, baaret? Hans able, lufe, rene, modige Cfittelfe ftaar endnu vintende Mennefte= flægten frem i hans Spor, og vil stag der til evige Tider. Hans Ord opløfter og begeiftrer, hans Gjerninger smelter Menneftchjerter, og de fan itte udflettes, de er nu en Gang bleven vor Races Giendom og tan iffe fratages of. Da faaledes vil hver elftelig Mand og Kvindes Ihutommelse være et Fre, der spirer op til mange Ats, der igjen fpreder fro i videre Rredfe; en elftelig Mands og

Avindes og Barns Liv, fan itte dø, det lever og frugtbargjør længe efter at Kroppen er smuldret til Jord, og Alanden gagen til det ubetjendte Land. Gelv om Ens Liv er rundet hen ubemærket og kun fjendt af de faa, felv om Ens Livs= ftilling gjemmer fig nebe i de fattigste Lag, fom Aludefamler, eller Baftertone, ben famme Regel gjelder for dem, fom for de, ber indtager betroede Stillinger i Samfundet og fpiller en Rolle i Statens offentlige Liv. Lever de bramfrit, ftille, audfrygtigt, bestandig villig til at give en Haanderæfning, bestandig Tøftet op over enhver Rlage ved at se foran og itte bag, op og itte ned, da stal et faadant Liv være fom Stenen fastet i Bandet, det stal fætte Ringe udover og udover. De Faa, med hvem Bedtommende tom i Berørelse, ftal fortælle om dem, fal fætte dem fom Etjempel for deres Born, og de ftal have den Troft med i Graven, at de har vundet ti og atter ti for Buds Rige. Grunden til, at bet ikke gaar fortere med Guds Riges Udbredelse, fortere med det Godes Seier paa Forden er den, at det Onde, de Ondes Liv ogfan har famme Saatraft fom de Bodes. Ugræffet har ogsaa Frø, som bet spreder. Synden, ifær naar den er naaklædt en vis Flothed. Mandighed, Eventhrmod, er pasaa tillotkende for de Unge. Da berfor er bet Rampen kommer at vedbare mellem Godt og Ondt, mellem Afer og Søtner som de Bamle jagde, mellem Bud og Djevelen, som Rh-Testamentet figer, tommer at vedvare beftigere og heftigere og med vetslende Seier udigjennem Mennefteslægtens Saga. Men ligesom det ftal bære en Rjendsgjerning i Naturens Rige, at det gode Frø altid i Længden raar bag det onde, faaledes ogfaa i Mandens Berden. Trads Forbrydelferne, Udffeielferne, Spineriet, Spgdommene, bi fe omkring og, flamrer bi og faft til bet Saab, at det Gode dog er ftertere, dog føder flere Børn end det Onde, ftjønt det Onde altid blir mere bemærket, stifter sig mere frem end det Gode, netop fordi det er Ondt. Da bet, at vi ved, at det Onde har famme Saafraft fom det Gode, pa vil bruge fig forat odelægge det Bodes Auftrengelfer, det maa anfpore of at blive paa vor Post, at vaage over os felv og over vort Arbeide, at vi ifte lar Fi= enden votfe os over Hovedet. Lad os itte indbilde os, at Arbeidet er umuligt for os, og dermed ftype det fra os, lad os itte tro, at der fordres faa ftore Ting. Den, som gir blot en af diefe mine Brødre et Glas Band at ladfte hans Torft, ham ftal det regnes til det Bode figer Jefus. Det er de mange Smaating, fom bygger Berden. Det er de Milliarder og atter Milliarder af Smagdyr ufpnlige, for det blotte Die, fom føder Fiftenes og Fuglenes Stimer, fom byg= ger Bjerge og danner Grundvolden for Bper.

Det er de mange Smaabætte, som stal gjøre Elven, og netop denne Maade at bygge paa gjennem almen Deltagelse i det Smaa passer bedst for et demostratist Land. Derkræves af dig, at du selv er god, og du vil blive en dygtig Arsbeider i Vingaarden, om du ikke siger eller skriver et Ord.

### Svem er Guds Engle?

(Allehelgensbag.)

Tefft: Bf. 34, 8; 91, 10-12; Bebr. 1, 4. 14; 12, 1.

Der er en Tante, som har spillet en ftor Rolle baade i den Enkeltes som i hele Kirkens religiøse Liv, men som nu ligesom spines at trænges i Baggrunden. og det er Læren om Englene. Man har i Almindelighed forestillet fig dem som en Rætte færftilt ftabte Bæfener med fine Giendommeligheder, forftjellige fra Mennestets, men som af Gud bennttes som hans Wrindsbende til Mennestebeden, fom Midlere ligefom mellem ham og dem, der i Tilfælde af Nød og Siæle= tamp har tommet fom Befriere med Troft og Sich. Saaledes fremftilles de gjennem hele Bibelen, og Englene udgiør et af de vigtigste Bindeled mellem Mennefteheden og Gud i alle Bibelens Bøger faagodtfom. Da Abraham har drevet Hagar ud i Ortenen, og hendes Søn ligger der forsmægtende, sag er det en Engel, sam aabner hendes Dine og vifer hende en Bandkilde, efter den gamle Fortælling. (1 Mof. 21, 17—19). Da Jakob ligger ude paa Marken paa sin Flugt fra Fædrehjemmet, drømmer han om en Stige op til himmelen, hvorpag Buds Engle steg op og steg ned. (1 Mos. 28, 12.) Patriarten Sakob beder den Engel, som bestyttede ham fra ondt, ogsaa at velfigne hans Sønner (1 Mof. 48, 16.). Et af Løfterne til Jerael er, at Herren stal sende en Engel foran dem, for at lede dem ind til Ranaans Land (2 Moj. 23, 20 fg.) og Folket paa= lægges under ftreng Straf at være benne Engel lydig. 3 Bideons og Samfons hiftorie borer vi om innlige Englegabenbarelfer. 3 2 Ra. 19. 35. frem= ftilles Besten ligefom i 2. Mosebog fom en Straffens Engel fendt fra Bud, der flaar Usiprerne ned med fit Sværd, ligesom fordum Agppterne. 3 Daniels Bog tales der om, at hver Nation har fin Stytsengel, der er interesferet i fit færftilte Folts Fremftridt og Seier. (Dan. 10, 20.) Gaar vi faa over til det nne Testamente, faa møder vi strats i Sagnene om Jesu Fødsel en Mængde Engleaabenbareljer. Der jendes Engle baade til Zakarias, Johannes den Dø= bers Fader, og til Maria, Jefu Moder, Engleftaren innger Fred over Jorden Julenatten. Da Jesus friftedes i Ortenen og feirede, ftaar der, at Englene tom til ham og tjente ham. (Mark. 1, 13.) Ligefaa i hans fioste haarde Anfægtel= festamp i Getsemane have. Da tom en Engel til ham og troftede ham (Lut. 22, 43.). San taler felb om, at Børnenes Engle fer altid Bud Faders Unfigt, fom er i Simlene (Math. 18, 10.), altfaa, at Menneftene fra Børn af har en eller flere Stytsengle, som færlig er jat til at beftytte og tjene dem og hjælpe dem i alt Godt. Han siger, at han, om han vilde, tunde nedbede Legioner af Engle (Math. 26, 53.). Engle forknider hans Opftandelfe. 3 Apoftlernes Gjerninger fortælles der, at da Apostlerne bar fængslede af Ppperstepræften og Sadducæerne, "aabnede Herrens Engel Fængfelsdørene om Natten og førte dem ud." (Ap. Gj. 5, 18. 19.) Ligeledes tommer en Engel til Beter, løfer Lanterne af hans Hænder og leder ham ud af Fængslet. (Ap. Gj. 12, 5—10.) Det samme gjøres med Paulus og Silos, stjønt de blir i Fængslet. Der tales om, at en Herrens Engel beder Evangelisten Philip gaa og sinde den æthiopiste Adelsmand. (8, 26—38.) En Aand i Mandsstittelse viser sig for Paulus og beder ham somme over til Makedonien. (Ap. Gj. 16, 9.) Joh. Aab. vrimser det af Engle, mest som Udsørere af Guds Strassedomme. As Ildtaselser fra Polykarp, Tertullian, Chprian, Clemens, Ignatius, Origenes, Tatian, Apollomius og Justin ser vi, at Tanken paa Engle som Budbringere fra og til Gud, som Mennessens tjenende Aander, var stærtt levende i de Aristnes Bevidsthed. Og den katolske Kirke har, ved sin Lære om de afdøde Helgeners Forbøn sor ved Mennesser i Rjødet, vist, at det holder oppe denne Tanke, forsaavidt som afdøde Mennesseander kan kaldes Engle.

Samler vi fammen de Bidnesburd, Bibelen giver of om Englenes Tjenefte ligeoverfor Menneftene, blir det følgende:

- 1) De er fatte til at beftytte Mennestene. (Pf. 34, 7; 91, 11. 12.)
- 2) De glæder sig over hver angrende Synder. (Luf. 15, 10.)
- 3) De er tilstede ved de Kriftnes Gudstjeneste. (1 Cor. 11, 10.)
- 4) De bringer de Rriftnes Bønner for Gud. (Nab. 8, 3. 4.)
- 5) De bærer de Frelstes Sjæle til Paradiset. (Luk. 16, 22.)

Spørgsmaalet bliver nu: Stal vi tage alle disse bibelste Veretninger om Engleaabenbarelser og Englehjælp som historiste Virteligheder eller blot som poetiste Villeder eller som en Blanding af begge Dele? Vor materialististe Tid, som saa gjerne vil styve alt tilside, der ikke kommer indensor Grænserne af matematist Vevissørelse, henviser naturligvis alt delte til Poesiens Verden og har slet ikke Vrug sor nogen Englesære i det daglige Livs Praksis. Men Spørgsmaalet blir, om ikke baade Kirken og den Enkelte har tabt meget af religiøs Inderlighed og Styrke ved at pusse Englesæren til Side: Spørgsmaalet blir, om ikke Sandheden her, som saa ofte, ligger mellem de to Pderligheder, at vi i Vibelens saavelsom i Kirkchistoriens mange lignende Fortællinger maa se dels poetiske Villeder, som f. Eks. Pesten skildret som Engel, dels virkelige, historiske udisputerlige Aabenbarelser af Engle.

Men hvem er faa disfe Engle?

Stal vi tro, det er særstilt stabte Læsener, forstsellige fra os Mennester? Muligt det — jeg er ikke blandt dem, som tror, at Mennestet er den eneste levende Stadning med Intelligens, som Gud har frembragt, men at der ogsaa paa de andre Kloder, saa sjernt fra vor lille Planet, lever Læsener, indrettede ester disse Kloders Behov. Guds Fantasi har tastet ud en Uendelighed af mangeartede Stadninger. Men her i dette Tilsælde tror jeg, at disse Engle, som omstales kommende for at trøste, hjælpe og bestytte, og som er om os med sin Indsstudelse, ikke er fremmede Læsner, men simpelthen Mennesteaander, der sortsæter paa den anden Side den Gjerning, de begyndte her, at elste og fremme Perssoner og Sag, der vandt deres Hjerte hernede. Hvortor tror jeg dette? Fo

først fordi vi altid hører, at de aabenbares i Menneskesstikelse. Dernæst fordi de fleste lignende Aabenbaresser i vore Dage næsten altid er iklædte en Fa'rs, Mo'rs, Søsters, Bro'rs, Lens eller Elstets Stikkelse. Dernæst, fordi de selv siger, at de er dette, er Menneskeaander løste fra Kjødets Baand.

Hvis denne Tanke itke blev betragtet som vilde og taabelige Eventyr, men som en historist daglig Virkelighed, at altsaa vore Kjære eller vore Aandsbeslægstede virkelig var uspnligt omkring os, inspirerende, advarende, tilskyndende, hjælpende, trostende, hvor vilde itke Verdens Stikkelse forandres, hvor vilde itke Mennestene sole sig lykkelige, hvor vilde itke alt saakaldet sevende og dødt slynges sammen til en Kjærlighedens og Arbeidets Kjæde, der itke hvilte, før alle, alle, Vrodrene og Søstrene over den hele Jord, havde fundet frem og havde naaet sin Bestemmelse, saa at Gud var bleven alt i alle. Hvor vilde itke Synderen, som gaar paa hemmelige Veie, blive holdt tilbage i sin Synd, naar han blev sig bevidst alle disse vaagende Vine, der ser ham og hans Gjerninger selv i det dybeste Mørke. Hvor blev vi itse inderlig forbundne med det hinsidige!

Lad os doæle lidt ved hver af disse Tanker.

Bore Smaa har Stytsengle, "fom fer min Faders Unfigt, fom er i Sim= lene", figer Zejus; det vil fige, den barnlige Uffyldighed tiltræffer rene Hander eller Engle, der ligefom fpeiler fig i Guds Unfigt, fom altsaa kun vil kafte Guds Lys paa vore Smaas Beie, fun indgive dem godt, tun hielpe dem til at giøre Guds Vilje paa Jorden. Er ikke dette en deilig Tanke, at have vore Smaa= børn omgivne med en saadan Lagt af lyse Tilværelser? De er ikke almægtige Bæsner, de er itte satte for at gjøre Mirakler, de kan ikke forhindre f. Eks. at et Barn overfjores, naar det falder bent foran en Bogn, eller drutner, naar det kantrer ud af en Baad, og ingen er i Nærheden til at tage det op. Men saasom Legemet i Grunden er en Biting, saa gjør itte det, om Barnet er i Rigd eller udenfor Rigd faa innderlig Forstjel; det er Barnets Nand, Barnets egentlige Selv, de er fat til at vaage over, og vi fan være trygge paa, at de bruger al fin Indflydelse til, at Barnet kan naa sit Maal ad de bedste Beie. Hvilket Ansvar har derfor itte de Forældre, som ofte forsætlig lærer sine Børn op til Synd og Forbrydelfe, fom, jelv raa, gjør dem delagtige i fin egen Smuds og Raahed og ajør fit til at gjøre Børnene til onde Mennefter. De fører en Kamp mod Bar= nets Stytsengle, som gjerne vil lede Barnet til at fe Buds Anfigt, som de felb giør det, de nedbryder og ødelægger fine Borns ftørfte Ctat og gjør dem til aandelige Krøblinge, der maa gjennem megen Lidelfe for at blive fande Men= neffer iajen. De giør, at Barnets rene Engle maa trætte fig tilbage, og at urene Engle tager deres Plads. Ligesom vi hernede er omgivne af gode og af onde Menneffer, fom begge vil gjore fin Indflydelfe gjældende, saaledes er vi ogfag omgivne af gode og onde Engle eller Hander, som vil gjøre fin Indfly= belje gjældende, og ligejom et godt Menneste føger og tiltrætter andre gode Mennefter, jaaledes tiltræfter han ogsaa gode Engle eller Hander. Da ligesom et ondt Menneste føger flet Gelftab og tiltrætter flet Gelftab, faaledes tiltrætter han og onde Engle eller Aander, der vil gjøre det end vanskeligere for ham at komme ud af Syndens Net. Det er vort eget Valg, som skal bestemme, hvad Homme ud af Syndens Net. Det er vort eget Valg, som skal bestemme, hvad Homes vissens eigen skal man faa baade af Mennesker i Kjødet og udensor Kjødet. Vil man være god, skal man faa baade synlig og usynlig Homes til at seire i det gode; vil man være ond, vil man faa baade synlig og usynlig Homes til at gaa dybere og dybere i det Onde. Vore gode Engle kan simpelthen itke komme til og gjøre noget for os, naar vi selv spærrer Veien sor dem og modarbeider dem ved at være onde. Forældre, tror J paa Jesu Ord om, at Eders Smaa har sine Stytsengle — aa saa arbeider med dem og itke mod dem, vid Eders Børns Hjerter ud til at elste Gud og alt, som godt er, og der skal strømme ind i dem usynlige Jndslydelser, der skal gjøre dem skærte og uovervindelige mod alle det Ondes Angreb baade i synlig og usynlig Stikkelse.

Bore Engle — de være nu, hvem de være vil — er satte til at lede vore Fodtrin til det Gode, at værne os mod Fare, at trøste os i vor Strid og Unsægetelse og opmuntre os i vore gode Forsætter og Handlinger. Det ligger i de Ord, at Englene kom til Jesus "og tjente ham". Det er vanskeligt for os at maale den uspnlige Inspiration eller Hjælp, vi har faaet paa denne Maade. Det faar blive en Troessag eller en Ersaringssag for de Enkelte. Men jeg tæneter nogle af os i alle Fald har følt, naar vi har havt vore Timer af Unsægtelse og Nød, og vi har stridt med Tvivlene i Bøn som Jesus, at vi da, naar vi er komne over Kampen, har følt en forunderlig Fred og Glæde og Lykte sylde os. Hvem ved, om ikte dette for en stor Del skyldes vore Engle, der nu er istand at sylde os med gode Indssyldelser, hvem ved, om vi itse, uden deres usynlige Hjælp, mangen Gang havde buktet under, fordi Fristelsen var bleven for stært eller Tryktet for haardt?

Det nye Testamentes Forfattere forjitrer os om efter deres Mesters Bidnes= burd, at Jesus vil være med sine alle Dage inotil Verdens Ende. Men tror vi bette om Jefus, hvorfor da itte tro det om alle andre Menneffer, fom har havt en Freisergjerning her nede paa Jorden? Er det itte fandsynligt, at en Stats: mand, en Bidenftabsmand, en religiøs eller folkelig Frihedetjæmpe vedligeholder fine samme Interesser og fin samme Kjærlighed, bare endnu renere og stærtere. i ben anden Verden? Det, at han aflægger Legemets Dragt, tan jo ikte giøre faa farligt fra eller til. Er itte det modfatte faa at fige naturstridigt og imod Sefu Erklæring om fig felv, at man altfaa, naar man dode, fkulde flippe alle æble, gandrige Interesser, alt Arbeide for den lidende og tjæmpende Menneftes bed, man elftede faa, ftjære over alle Baand, der bandt of til vor Familie oa Benner og Nandsbeflægtede? Det fandsynlige er, at denne por ædle Kjærlighed opflammes end stærkere, og at de bortgangne Menneskehedens Belte og Beltinder endnu ufpnligen er med os og vort Arbeide, hver der, hvor hvers Uddannelje og Rald forte dem hen, Statsmændenes Mander faaledes hiælpende til fom ufpnlige Engle med Inspiration og Ledelse til de levende Statsmand, fom føger at lede Landenes Udvifling videre frem i gode Reformer; de afdøde Lægers Mander

hjælpende som usynlige Engle til, at Lægevidenskaben fkrider frem, og Sygdom= menes Narfag mere og mere overvindes; de afdøde Prefters Nander — de fom i Sandhed var et Evangeliums Budbringere og itte Ramfere af en død Troes= letse - fom ufnnlige Engle hiælpende alle dem, der virtelig vil forkunde fand Religion og Guds Love paa Joeden; de som hernede tjæmpede for de Smaa og Undertrykte og hævdede Masfernes Ret mod Rigmændene, fom hjælpende, ufpn= lige Engle til alle dem, der tjæmper for famme Sag bernede paa Jorden. Denne Tanke kan jo ikke haandgribelig bevises, medmindre man kan og vil antage i alle Fald en Del af de Meddelelfer, som fter gjennem spiritistiske Medier for gate: men alle disje peger i denne Retning og ftøtter denne Anftuelfe. Og for mig, Benner, er det en storartet, deilig, opløftende Tanke, en Tanke, som volder mig daglig Glæde og Styrkelse, at jeg har uspnlig Hjælp af Nandsfæller, der har stridt den samme Kamp, som jeg, og tjæmpet for de samme Ideer, at de er hos mig som mine Stytsengle med Raad og Trost og Inspiration, ja, at der i denne Stund, omkring min Prækestol ber, er Andre tilstede, end 3, Andre, der har en himmelft Erfaring at bringe, og som 3 og jeg ikke fer. Lad saa tørre Nander falde dette Sværmeri; det er i alle Fald et deiligt Sværmeri, der bare tan ftabe Lytte og itte volde nogen Harm, og jeg fer nu paa det som en historist Birtelighed. Ja, jeg fer paa Læren om Skytsenglene som en Lære af uendelig Bigtighed for Mennestehedens Udvitling, da det forbinder saataldet Levende og Dødt, nærværende og forbigangent i en stor Arbeidets og Kjærlighedens Kjæde til det fælles Bedite.

Hvilten Indflydelse Læren om Jesu usynlige Nærværelse og Virken med og for sin Menighed kan have paa raa og uudviklede Sind, kan sees af følgende Udtalelser fra Presten Charles Brace, som i 20 Aar har arbeidet mellem New Yorks hjemløse Gadegutter. Han siger: "at et Bæsen af slig en Karakter, som Jesus, ikulde have Magt over Naturen og Sygdomme, var noget, syntes de, som faldt af sig selv, og det var en Slags Trost for disse unge Vagabonder, at Guds Søn saa ofte var hjemløs, og at han hørte til Arbeiderklassen. Jeg tror, at Tanken paa et hoiere Væsen, som just kjendte til det Slags Savn og Friskelser, der mødte dem, og som særlig følte med de fattigere Klasser, og som altid var nær dem og fandt Behag i dem, naar de viske sig som sande Mænd — holdt et stort Antal af dem fra at lyve og stjæle og bedrage og fra lave Fornøiclser."

"Naar En kommer til Kundikab om de særegne overvældende Fristelser, som besætter denne Klasse af ulykkelige Børn og lignende Klasser, Fristelserne til at være om sig at bedrage, snyde, lyve, Raahed og Last i mange Former, ved Siden af aabenbare Forgaaelser mod Loven; kommer til Kundskab om de saa Indslydelser, der holder dem tilbage, Indslydelser fra Samsundslivet eiler et godt Eksempel eller arvet Selvbeherskelse, idet Kræsterne udensra og Samsunds-Organisationen indensra driver dem til Fordrydelse, og saa ser, hvor umaadelig mægtig Troen paa og Kjærligheden til en overnaturlig og ædel Karaster og Len virser paa saadanne vilde Raturer, hvor det inspirerer til Robelhed, dæmper lave Lidenska

ber, forandrer flette Sæder, omformer lave Hjerter, hvorledes Tanken paa denne overnaturlige Ben fan folge Barnet paa Baden og gjøre dets daglige haarde Liv et Tilbud om kjærlig Tjeneste; hvor den ufpnlige Medlidenhed kan tørre den Faderløses Tagrer og tafte et Munterhedens Solftreif over det magre, blege Fices paa den lille Gadestreifer og bringe lidt af himmelens herlighed ned til de mørte Kjældere og uhnggelige Huler i den ftore By, - Enhver, fom har havt benne Erfaring, itte en men mange Gange, vil begunde at forftaa, at Kriftus mag lede Reform fagvelfom Barmhjertighedsgjerning, og at uden ham det moderne Samfunds værste Saar aldrig kan blive helet. "\*) Men gjælder dette blot ved Tanken om den ene mægtige Alands, Jesu af Nasarets, uspnlige Nær= værelse og Birkning, - hvormeget mere da, hvis man fortalte dem, at itte Jefus alene, men deres Engle, - beres Far og Mor, beres bortgangne Lege= kammerater, par omkring dem for at bestytte og trøfte dem at disse blev lyttelige, naar de opførte sig godt og blev bedrøvede, naar de opførte sig flet, at de fulgte dem med den samme Kiærlighed som hernede, at de vilde holde færdige for dem deilige Boliger deroppe, hvis de altid holdt sig ærlige og gode — hvilket umaade= lig opdragende Tillæg vilde ikke dette blive til den Tanke, at Zejus er med fine til Verdens Ende. Hvor kommer itte Fantasien at votse, hvor kommer itte Riærlighedskilderne at springe ved flig en Tro!

Det maa jo synes i sig selv naturligt og rimeligt, at en Mors og Fars Hjerte ikke skilles fra deres Børn, fordi om deres Aand gaar over til en anden Tilværelse. "Der, hvor vort Liggendesæ er, der vil og vort Hjerte være," sagde Jesus. Kjærligheden, den samme jordiske Kraft, de besad, og som i alle Fald gav sig Luft ligeoversor Børnene, den er jo den Kraft, der skal lede dem videre fremad paa deres lloviklings Bane. Og saa tror vi da, at vore Kjæres Aander er om os blandt vore mange Skytsengle, og at vi ingensinde er ensomme og sorladte. Der er mange Theologer og Prester fra alle Beksendelser, som deler denne Tro. Biskop Heber siger: "Feg ved ikke — og hvem kan vel vide det — om de Retsærdiges Aander er tilladte at svæve rundt om dem, som de elskede øm= mest; men hvis saadan Tilladelse er given — og hvem kan sige at det er umuligt — da maa dette storlig sormindske den smertesulde Følelse af Abstillelse, som

felv de Retfærdiges Siæle maa tænkes at besidde."

Presten Dr. Ferguson siger: "Vi itte alene tror paa de tjenende Engle, men tror, at deres Eksistense og Hielp kan paavises for alle dem, der oprigtigen søger, og villig vælger det Ansvar, som denne Søgen medsører. Og vi hilser dette som Menneskebedens Haab og Gryningen af dens klareste Dag."

Bistop Cummins af Louisville, som paa Embedsvegne føler sig forpligtet til at give Spiritualismen et lidet Spark, siger: "De moderne Spiritualisters Lære seder bare til Vildfarelse og Ugudelighed, og dog kan vi ikke tvivle om, at tjenende Engle samser sig omkring den døende Kristens Dødsleie." Da saa for-

<sup>\*)</sup> Tette saavel som be følgende Citater fra: Primitive christianity and modern spiritualism af E. Crowell, Bind II.

tæller han om en Oplevelse, han har havt, som besthrker dette. Men naar den gode Biskop først antager, at de tjenende Engle samler sig om Ens Dødsleie, saa begriber jeg itke, hvorsor han ikke ligegodt kan tro, at de samler sig om En i levende Live.

Henry Ward Beecher siger: "Jeg tror, at Livets store Rige fortsættes uden Legemet noget nær paa samme Maade som i Legemet. Og der, som her, er Moderen itke alene Stytsengel for sine elskede Børn, men forudser, at slet Selssab og daarlige Indslydelser truer dem, og drager dem saa tilbage og bestjærsmer dem fra den overhængende Fare."

Jen Omtale af en Præditen holdt af Presten George H. Hepworth i N. York siges der: "Mod Slutten af sit Foredrag udtalte han en Slags Halvtro paa Spiritualismen, det vil sige, at Engle og Aander af gode Venner, der er gangne foran os, tjener os gjennem Livet. Han troede, at hans Fader saa ned paa ham fra himsen, og at hans Broder var vokset til at blive en Mand i Himsen."

Presten Samuel Watson siger: "Biblen lærer os, at tusender af Væsener er dubt interessserede i denne Jords Tilstande. Jorden var deres Fødselsplads, Scenen sor deres Strid og Triumser. Den er fremdeles Opholdsstedet for deres Slægtninge og Venner. Kan en Moders ømme Omsorg sor det Barn, hun fødte, ophøre? Aldrig, nei aldrig. Kan man, naar man overskrider Linjen, der stiller den aandelige fra den naturlige Verden, tabe den Interesse, man havde i de tilbageladte Kjære? Hvis Engle jubler over en Synders Omvenzdelse, vil da itse en Moder, som tusinde Gange har bedet for sin forvildede Datter eller Søn, juble over dennes Omvendelse? O, hvis vi blot kunde aabne vort indre Mennesses Dine, vi stulde se en utallig Stare af Guds Buddærere rundt os, rede til at hjælpe os i Livets Strid. Mellem dem skulde vi uden Tvivl kjende igjen de kjendte Ansigter af Elskede, for hvilke vi har udgydt mange bittre Taarer af Sorg paa Grund af vor Stilsmisse fra dem. De har gjennemgaæt lignende Prøvelser og er sorberedte til at sympatisere med dem, som forblive i Tingenes nubærende Tilstand."

Der er mange Historier om, hvorledes Mennester er advarede for Fare af disse sine usynlige Benner, der har tiltjendegivet sin Nærværelse paa mangsoldige Maader, eller hvorledes Folk er drevne afsted af en uforklarlig Magt etsteds hen, hvor de da netop er indtruffet i Tide for at forhindre en Forbrydelse. Saadant fortælles om Visknut hjemme. En Methodistprest, R. W. Bingham fra Georgia, mistede sin Hustru og var næsten vanvittig af Sorg. Han lukkede sig inde, med Stodderne for Binduerne, og vilde Ingen se. Pludselig saa man Manden aabne alle sine Vinduer og gaa ud til sine Menighedslemmer med et næsten straalende Unsigt. Han forklarede da fra Prækestolen næste Søndag som Narsag til dette, at da hans Sorg havde naaet sit høieste og var Fortvivlelse nær, havde Gud tilladt hans salige Hustru at vise sig for ham legemligt og sors sikker ham om sin egen Lykke og sin elstende Omforg sor ham.

Atter igjen om Natten, ledsaget af himmelft Musik, bar hun kommen til ham i legemlig Stiktelse, og han havde talt med hende som i levende Live.

Bed begge Leiligheder var hans Aandsevner i fuld Virksomhed, og han saa, hørte og forstod dette Syn, ligesom hans Folk nu kunde se, høre og forstaa ham selv. "Zeg ved, jeg er hverken gal eller overtroisk," lagde han til, "og dog vil jeg lige saa snart tvivle paa min egen Tilværelse som paa Sandheden og Virkeligheden af, hvad jeg har fortalt Eder."

En af Aanderne har meddelt: "Aunde I bare se Gbers Benner rundt Eder i Sters Hjem saa straalende og lyttelige, saa ængstelige for Eders Belfærd, I vilde længes efter at bryde Baandene og forene Eder med dem i Pris til den

tiærlige Kader, som saa rigelig har sørget for alles Lytte."

Bi har lært fra vi var smaa, at Gud er allestedsnærværende, at han ser og ved vore lønligste Tanker og Gjerninger. Og dog er Gud sor saa mange netop ved sin llendelighed noget ubestemt og taaget. Hvor meget nærmere rytster det os ikke ind paa Livet, naar vi tror, at vore Rjære og vore Aandsbeslægstede er omkring os usynligen, og at de ser og hører alt vi foretager os. Hvilket mægtigt Bærn ligger der ikke i denne Tanke mod urene Tanker og Gjerninger! hvor driver ikke denne Tro os frem til Renhed, til Selvbeherskesse, til Estertanke, sør vi handler. Vil du med Vilje bedrøve dem, du engang havde saa tjær? vil du frivilligt skelle det saa, at de ikke længer kan lede og hjælpe dig? En ung Mand, der var hengiven til Trik og førte et vildt Liv i Californien, beretter, at hans afdøde Mo'r og Søster viste sig for ham og sagde med et bedrøvet Unsigt: "Vi kan ikke være dig til nogen Hjælp, Visiliam, saalænge du lever saaledes." Ester den Dag sluttede han at drikke og blev et bra Menneske, og Tanken om, at hans Kjære var hos ham og var hans Skyære var hos ham og var hans Skyære var hos ham og var hans Skyære, syldte ham med usigelig Glæde.

Et Barns Aand har gjennem Mrs. Conant meddelt følgende: "Moder fagde, at hvis hun bare vidste, at hendes tjære Smaa itte forglemte hende i Himmelen, kunde hun forsone sig med Tanken om at stilles fra dem; for du ser, hun tror, at de har gaaet hen til en Himmel langt borte, og at de itse længer bryder sig om dem, som er igjen. Men det, som er sandt, er, at just saa længe som der er En, som elster dem her, saa længe vil de blive kaldte ned her, og kanske længere. Og Mo'r behøver itse at srygte sor, at nogen af os har sors glemt hende, og vi alle vil søge at gjøre hendes Lod her saa let som mulia."

Og en Moders Nand talte gjennem den samme: "Jeg er ligesaa ængstelig i Dag som jeg var, da jeg kom før, sor at naa mine Born. Jeg ønsker, de skal vide, at jeg kan komme igjen. Jeg har en Søn og en Datter, og jeg ønskede, de kunde søle, at det andet Liv ikke er saa langt vorte. Jeg ønskede de maatte erskjende, at asdøde Nander tjener dem. Intet kunde gjøre mig lykkeligere. Hvad jeg ønsker er, at de, hvis de kan blive sig mit Romme bevidske, vil give mig Unsledning at komme til dem paa den Maade, at jeg kunde meddele mere frit Ting, som vilde angaa dem og mig alene."

Det er ikke bare Kjærlighed til Efterladte, som drager Aanderne ned til at tjene som disses Shytsengle, men ogsaa Anger over Ord og Gjerninger, der helst burde været usagte og ugjorte.

En Nand har meddelt: "Da jeg blev mig bevidst, at mangt et Ord, jeg havde talt og mangen Ide, jeg havde næret, havde lagt en Stygge over et andet Menneste, kom der over mig en overvældende Længsel efter at vende tilbage til Jorden og arbeide for Mennesteslægten." Dette synes jeg indeslutter en deilig og storartet Tanke.

Altsaa, naar vi paa den anden Side Graven ser, vi har taget Feil og mærster at vor Fortyndelse og Optræden hernede har saaret og kastet Stygge over et andet Mennestes Tilværelse, saa blir vi fra dette Mennestes Modstander sorvandlet til hans Stytsengel, der itke har Fred, før vi paa en eller anden Maade har gjort vor Uret god igjen og hjulpet ham i at fremme de Ideer, vi før sorkastede. Jeg har personlig havt en Ersaring i dette.

Gjennem den bekjendte Mr. Home har vi følgende deilige og oplysende Meddelesse: "Vi (de afdøde Aander alksaa) er ikke fuldkomne; ogsaa vi har det Arbeide at gjore at opdrage os selv; vi arbeider ogsaa paa at opdrage andre, at drage Eder opad og fremad, saa at sige ved magnetisk Tilkrækning. Det er en af vore skore Pligter alkid at vaage over Eder, at lede Eder i Eders høie Længsser opad mod Gud. Vor Rjærlighed, vor Medhug, vor Fællesskabssølelse er med Eder; vi blir aldrig, aldrig trætte. Vi dømmer Eder ikke, Gud alene dømmer Eder. Vi var en Gang som J, hvem er derfor mere skiktet til at blive Eders Forbundsfæller end vi, som har gjennemgaaet den samme Stjærsild af Udvikling, som J har at gjennemgaa. J spørger, hvorfor vi alkid taler om Kjærlighed; det er fordi Kjærlighed bringer os til Eder."

"Men stal vi da itte paa den anden Side blive fri for Sorg og Smerte?" vil mangen spørge. "Og det vilde jo paaføre os Smerte at se nogen af vore lide eller ikke skikke sig vel."

Jeg vil svare til det: Spørg en Mo'r eller Fa'r eller hvemsomhelst, hvad de helst vil vælge, enten en told Salighed, som bare svinger med Palmegrene og synger Lovsange og ikke brvr sig om sine Esterladte eller noget af det vi har elstet paa Jorden, eller saa det at være istand til at sølge med og være til Hjælp for sine stridende Brødre og Søstre hernede — og jeg tror, jeg kan borge sor, at hvilketsomhelst sølende, ædelt Menneske vil sige: "lad mig saa være hos minc, selv om jeg stundom skal maatte bedrøves over, at de gaar vild." Vi maa jo tænke paa, at de, selv om de maa bedrøves over sligt, dog ser mere med Nandens opladte Die, dog ser Guds Kjærlighed rundt sine forvildede Kjære, selv under deres Fornedrelse og Lidelse, og har en Forvisning, at de skal komme ud til Salighed, selv om de skasser sig unødig Modgang og Prøvelse.

Vi maa heller itke med Skytsengle tænke os, at disse er bundne til vor Side Nat og Dag uophørligen; thi hvorledes blev det da med deres egen Selvopdra= gelse, med deres egen Nyden af deres høiere Tilværelse, med deres Samtaler og Samliv med andre høiere Aander? Nei, men de kan kaldes til vor Side ved vort sagteste Onske og Tanke. Der er usynlige Telegraftraade mellem os og dem, og de føler og det meldes dem, naar vi trænger dem. Og ligesom Soldaterne bytter Lagt, saa er der vel ogsaa som et Bagtbytte mellem vore Skytsengle; thi vi har mange, selv om En kan være ligesom Hoved og Leder, saa at nog le er om os bestandig; thi Englene er ikke allestedsnærværende som Gud.

Bi er her paa hellig Grund, Benner. Bi tan itte tale om bisfe Ting med den Bestemthed, som om Ting man maaler og beier og tan matematist lægge til Rette. Bi er paa en Grund, hvor nor Fantasi, vor Tro, vor personlige Ople= velse og Erfaring, Berdens Oplevelse og Erfaring, udtalt gjennem dens ftore Mænd og Kvinder, har meget at sige. Zeg har heller itte, ved hvad jeg her har fagt, nægtet, at der kan bære færftilte Bæfener til, fom kan kaldes Engle; men jeg bar udtalt fom min Tro, at naar der i Striften faavel fom andetsteds ftaar omtalt Engle fom vore Bestyttere, Hjælpere, Trøftere, saa menes dermed afdøde Mennesteaander, fordi disse er bedft stittede til at forstaa os og tunne biælpe os, da de er af famme Natur fom vi, fordi dette ftøttes ved Drømme, ved Spner, ved Oplevelfer, ved Meddelelfer vi har habt fra Aandeverdenen. Og er det andet, vi ftal være for hverandre hernede i Rigdet, end frelsende Engle? Er vi ikte her fat til at hjælpe og trøste hverandre saa godt vi kan. Og opdrager vi os ikke bedft felv paa denne Maade? Saa er det da bare det famme Maal vi fortsætter, naar vi i Aandeverdenen blir udvalgte til at blive vore Aandsbe= flægtedes Stytsengle, det er Fortiættelsen af vor Selvopdragelse ved at opdrage andre. Og Tanken om, at der er en faadan "Sty af Bidner" omtring og, der følger of fom vor ufynlige Lagt, og at det beror paa of, til hvor ftor Siælp de tan være for os i vor Ramp, det er en herlig, opløftende Tante, der ftyrter den ensomme Rriger, der løfter Hovedet paa førgende Forældre, der holder tilbage Ungdommens Uoffeielser, der tænder Saab for den fattige Glidets Mand, der gjør vor Tilværelse rigere og ftjønnere og binder et Baand mellem os og Evighedens Land. Lad os tro pag vore Stytsengle, lad os itte bedrove vore Styts= engle.

## Samler Eder ifte Liggendefæ paa Jorden.

(Tre og thvende Søndag efter Trinitatis.)

Telft: Lut. 12, 16-21: Math. 6, 19-21.

Albrig har Jesus udtalt sandere Ord end disse, at Hjertet hænger fast ved det, som har været vort Hjertes Stat, og at det derfor kommer an paa, hvor vi sæster vort Hjerte, enten paa en ædel, ophøiet Ting eller paa en uværdig Ting, om vort Liv stal blive virkelig lykkeligt eller ei baade her og hinsides. Det er Grundsoven, som bestemmer vor Skjædne—thi vi bestemmer vor Skjædne se l.v.

læg Mærke til det. Ikke vor nor Livsførelse; thi den er saa ofte betinget af de ndre Forholde, men vor in dre Livsførelse saa at sige. Vi bestemmer denne selv, eftersom vi vender vort Hjerte. Og har vi givet vort Hjerte til det, som er godt og sandt og ædelt, saa vil vi føle Glæden og Styrken af det, selv om vore Livsforhold biev usle og fattige, selv om vi var i Fængsel. Og hinsides, hvor vi sinder bedre Betingelser for vor Udvikling, vil netop dette, at vi længtede og søgte efter det gode, føre os i gode og stjønne Omgivelser; thi der hvor vort Liggendese er, der vil og vort Hjerte være. Mens omvendt, har vi søgt herenede det slette eller det, som mere og mere optørter de aandelige Livstilder i os, saa vil dette hevne sig i, at vi blir mer og mer uimodtagelige for det gode, at vor Sjæl hinsides drages hen til det, som det gav sit Hjerte, og sølgelig dvæler paa Steder, hvor aandeligt Lys vansseligt kan trænge ind.

Lad os tage Etsempler fra det daglige Liv for at belyse dette. Folkenes hiftorie. Der var en Tid, da det græfte Folk stod fom Berdens Læremestre. De smaa Republitter havde samlet sig i Endrægtighed, drevne sammen af den fælles Fare, af den fælles Fædrelandsbegeiftring og havde drevet ud de mange Bange stærtere Fiender, Perferne. Foltet ftraalede af Stignhed og Styrte, og denne aandelige Rraft flabte fig Udflag i de herligfte Statuer, fom Berden endnu har feet. Foltet elftede Runften og blev opdraget ved Runften, og Kunften bares oppe ved den Alvor og religiøfe Begeiftring, fom ftabte Gudebillederne. Bisdomslærere sprang op blandt dette Folt, hvis Lige Berden neppe havde feet, og som skulde sprede fin Indflydelse viden om i hundreder af Glagt= led, flige som Aristoteles og Sokrates og Plato; Digtere sprang op mellem dem, fom Aischylos, Sofotles og Euripides, Talere som Achines og Demostenes fort Folket blomstrede og udvikledes i ædel Retning, fordi det havde givet sit hjerte til noget ædelt, til Stjønhed og Nand. Men saa begyndte Runften at forfalde, at blive blødagtig og usædelig, Uenighed og smaalig Forfængelighed obrev Folket, og det blev et let Bytte for de nævestærke, barfke Romere. hande givet sit Hierte til Fordærvelsen, og de git Fordærvelsen i Vold. tom Turen til Romerne. Saa længe endnu de republitanfte Onder, Tarvelig= hed, Haardførhed, jædeligt Alvor herstede over Foltet, var det stærtt og vatte Berdens Beundring; da det derimod gav fit Hjerte ben til Lutsus, Udfteielse, Undertruffelse, Unjugelse af enhver Art, underffrev det sin egen Dødsdom. Den romerffe Reisertid staar jo endnu i historien som noget af det værste, den ved at fortælle om. Paa den ene Side Rigmand, fom opløfte Perler i Bin for at have noget aparte at traftere med, som fraadsede og draf og levede et aabenbart, frætt Liv med Stjøger, paa den anden Side en Pobel, fom folgte fig til dem, der betalte bedft, uden Samvittighed, der levede af Tiggeri og Snigmord og Smigreri for de Rige. Det var som hele Folket var blevet aandelig forsum= pet, det nyttede ikte længere, at enkelte Bodsrøfter reifte fig mellem dem, at 210= varsler tom i Form af rystende Begivenheder. Foltet havde som helhed givet fit Hierte til Synden, og hvor dets Liggendefa var, vilde og dets Hierte være;

det vilde itte lade sig rive ud af sin fornedrede Tilstand, og derfor fom Floden og styllede over det i Stittelse af de barbariste Horder, der oversvømmede det romerste Rige og stulde sylde det med nyt Blod og ny Tænkemaade.

Dg je paa den franfte Revolution. Hvorledes faa itte Frankrig ud paa den Tid. Konger, fom var Mønftre i Ufadelighed, fom ødelagde Millioner paa Diamanter og Fefter, mens Folt sultede ihjel udenfor deres Dor; en Geist= lighed, der drat fig drutten og i fit Liv spottede al Religion, et Folt forarmet, ftattebetynget, halvudfultet, en Retfærdighed, der folgte Retten for Benge der maatte komme en Straffedom for at ryte og renfe; thi Folket havde gjort fig uimodtagelig for Sandheden, og den maatte tomme fom en fvidende 3ld, for at itte de bordende Slægter ftulde blive uundgaaelig fortabte. Det er disje Siftoriens Jordryftelfer, der altid er felvforstyldte, forberedte gjennem lange Tider af Folket felv, fordi det efterhaanden har hængt fit hjerte fast ved det lave og flette og derfor vil bo dernede, hvor dets Liggendefæ er. Det er bisse historiens tjærlige Straffedomme, der gjennem Blod og Rædiel og Lidelje faber den nhe Tid, og som er afbildede i Historien om Noa Flod. Noa, den retfærdige, stal leve over; det er blot Uhumftheden, som fta! druknes, for at give den vordende Slægt bedre Livsbetingelfer at votse i og give dem Advariler om, at famle Statte i himlen og itte paa Jorden. Det er helvedes luttrende 3ld anvendt paa jordiste Forholde.

Dg hvorledes fer det ud i vore sociale Forholde? De alvorlige amerikanske Tidsfkrifter, som virkelig tager op Nutidens Sporgsmaal til alsidig og gjennem= gagende Behandling, er forfærdede over Tilstanden i New Ports fagtaldte høi= ere Samfundsliv. Det fer ud, som det blir Mode der mere og mere at banlpfe Alboret og tilbede Formen, og det en Form som stabes efter den naragtige Mo= des vekslende Fordringer. Allt lægges an paa pore Glimmer og Nydelse, paa at kappes i Luksus og Diamanter, i kostbare Loane og Selskaber med hverandre. Disfe de 400 millionærbenaadede udstrætter faa naadigt fin bestyttende Saand til Runften og Runftnerne itte for Runftens Stold eller af Rickliabed til den. nei for at have den som et Led af deres Undelse, som en Blomst i Kransen, der ftal pryde deres felftabelige Liv. Deres Dottre opdrages til at fætte fom Livets høieste Maal at blive gift med en Rigmand, der har Raad til at lade hende leve dette samme tomme Gelfkabsliv opigjen, og 2Ggtefkaberne er rene Rontrafter. hvori det enefte Spørgemaal er: hvormange Benge? fra begge Sider. Kjærlighed spørges ikke -- den overlader man Almuen. Ronversationen maa itte indbringe noget alvorligt Emne til Distussion, nei blot en legende, pikant Konversation om Opera og Baller og Dragter og Stuespillere og Stuespiller= inder. Intet som tan fætte Lidenstaberne eller Tanterne i Bevægelse, det vilde aiælde for upoleret i høiefte Grad. Rei blot det, fom kan flyde ovenpaa, morfomme Unetdoter, fritiste Bemærkninger over en eller anden fra de lavere Lag derude. Der udtom en Bog nylig af en McAllifter, der rigtig bar Udflaget af New Porter Gelftabets Mand. Der tales om, hvorledes man ftal bære fig ad

for at kunne optages i det høiere Selfkabsliv, hvorledes den og den Mad burde laves, hvorledes de forftjellige Vine ftulde anbringes til de forftjellige Retter, hvorledes man stal staa og gaa og holde sin Hat etc. — ja noget saa aandløst og tomt stulde man itte tro var muligt. Da dette er det, hvortil Amerikas itorste By, dens Bulsaare, hvad Handel angaar, er kommen til. En Trampen under Fødder af Retfærdighed, Lighed, Sædelighed, Nandsanfvar, alt hvad fom er Mennester helligt — en Jagen efter tom Glimmer og Woen og Oriffen og pore pen Form, der gjemmer Raaddenhed indenfor, et Salg af Sjertets adlere Følelser for told Beregning og Pengesætte. Sandelig et Samfund, der har lagt fit Hjerte ber, famler fig Liggendefæ paa Jorden; og hvor deres Liggendefæ er, der vil deres Hjerte være. Og maalt med Evighedens Alen, bvor forfærde= ligt blir da itte et saadant Liv. Det er som Mennester i et Overmaal af Letfin= dighed leger paa Randen af en Afgrund, hvori de efterhaanden vil styrte ned. Et faadant Samfund har dømt fig felv til Døden. Dg dog beherfter disfe ved fin Pengemagt bele det aandelige Liv. Intet fremadstrebende Geni tan tomme til fin Ret, for det har faget dette Gelftabslivs befinttende Haand paa fit Bo'de, og derfor tappes saamange efter disse Bengetpranners Raade og nedlader sig til at trybe for dem. Men Bevneren ligger udenfor Døren, den store Masse, der er afhængig af dem, og fom paa Grund af den ulige Fordeling af Formuen er drevet ned til Slid og Sult og en glædeløs Tilværelse, som tvinges ved For= holdenes Magt til ofte at hænge sit Hjerte ved Brændevinssjappen og Dansebu= Terne, de eneste Steder, hvor den for en Stund tan glemme fin elendige Tilbæ= relfe. Den vil komme fom en Syndflodbølge engang, fom fordum i den franfte Revolution, og drutne Millionærhæren, og det spørft da, om der findes nogen Noa, som det er værdt at redde. Og som for Camfundet, saa ogsaa for den entelte. Det beror paa at famle Liggendefæ i himlen og ikke paa Jorden; thi famler vi paa Jorden, vil vort Hjerte hænge ved det jordifte, hvormeget vi for= lader det, men famler vi i Simlen, hænger vi Hjertet ved det himmelfte og ud= vikles mere og mere henimod det himmelfte. Dette er faa indlyfende, det er flaget fast for os i Nationernes, i Samfundslivets Historie, i vore daglige Erfaringer, og det blir dog lige fremmed for os bestandigt, spnes det, dog holder vi paa fremdeles, trods alle Formaninger og Abvarsler og Straffedomme, at famle og famle Liggendefæ paa Jorden. Hvor har itte Pengebegjærets Mand arebet om sia, denne den taabeligste og uforstaaeligste af alle Lidenskaber. griber alle Samfundslag i fin Svirvel og ubfuger og ubtørter dem. Se paa Bengemændene! Jo mere de famler, jo mere ibrige blir de paa at famle. tan være Mænd, som mens de var i trange Kaar var godgjørende og følsomme for andre, men nu, da de er begyndt at tomme ovenpaa, itte har Raad til at fpendere en Stilling hverten paa fig felv eller andre; fom kan vife den mest frætte Utaknemlighed mod de Mennester, som har hjulpet dem frem. Ut komme ind i Bengemuttermøllen og fætte det fom Livets Maal: at gjøre Benge, er fom at gribes af en Spillerlidenftab; man tan itte løgrive fig fra den igjen.

ffulde jo vente, at Folf vilde rasonnere som saa: "Gudfelov, jeg har nu arbei= det mig op en folid Forretning, der fan fri mig og min Familie fra Nærings= forg; nu vil jeg holde den vedlige og fe at gjøre faameget godt med min Tid oa mine opsparede Benge som muligt, førft for mine nærmeste, min Suftru oa Børn, faa for andre, fom tranger hjælp." Derved vilde de gjøre Livet glade= ligt baade for fig felv og andre. Men nei, neppe har man faaet de 4,000, for man vil have de 8,000, neppe har man den ene Million, for man maa have de to. Uagtet man bar fuldt op for fig felv og fine, hvor man er, ftal man dog "udvide Forretningen", fom det bedder, og faa stifter man Filialafdelinger i andre Buer, og dræber Smaatonfurrenterne der, der for den Tid var Intfelige med fit tarvelige Udkomme, men nu blir ruinerede af denne friftne Broder, fom havde mere end not for. Og hvorledes lever disje Bengemuttere? - 3 Forret= ningen og Forretningsspændingen bestandig. De hører om en Pengefrise nu mag du benytte dine Medmenneffers Forlegenhed til at klore til dig noget ertra — der ster en stor Fallit — pas paa at være paa Fletten for at rive til dig Godfet for en Elit og ingenting — overalt paa Lur efter Medmennesters Ulykke og Ruin for at spekulere i den, gjøre Penge ud af den. Og faa se at spare, snyde, faa en Etstraftilling ud af dit og dat. Man giør sit Sjerte til et Regnebret, sit Hoved til en Talmaftine, og fnart liker man itke anden Tale og Tanke end den om Dollars og Cents. Den ene Dag gaar fom den anden i ensformig Beregning af Tal og Procenter, Sondag som Hverdag. Hiemme sidder Familien overladt til sig selv: Manden bar sielden Did at bore hos dem, uden naar han fpiser og sover. San fluger Maden og hafter bag Rontoret igjen. Og faa kommer den Tid, da hans Belfe flaar feil, da Dot= toren figer, han mug hvile. Saa fidder han der fom en Love i Bur, han gidder ifte hore og læfe om nogen Ting, thi hans Sjerte er i hans Bengeftuffer, ruger over hans Dift; han har samlet Liggendefæ paa Jorden og hans Hjerte er, hvor hans Liggendefe er. Gaa fommer Stunden, da han ital brage berfra. Ingen velfigner ham eller hans Penge. For fin Familie er han en Fremmed, hans Huftru har været til for at lave hans Mad færdig paa Klotkestettet og fode ham Børn; fine Børn har han itte habt Tid at betymre fig for; hans Arvinger ven= ter bare paa, at han ital brage sit sidste Sut, for at kaste sig over Arven. Gelv har han ført et glædeloft, aandsforladt Liv, og der maa han aga bort, nøgen fom ban tom til Berden. San tan itte tage med et enefte Guldftytte af de mange, hvortil han har folgt fin Siat - men hvad han tager med, er fin haardhed, fin Sjælefortørfethed, fin Nandsfattighed. Hvorledes tan en faadan Sjæl være moden til himmelens herlighed? Rei hjertet er fremdeles der, hvor Hiertets Stat var, over Diften og ved Pengeftuffen, og derfor vanker Pengemutterens Aland fredlos her paa Jorden, docter over fine Hjertets Statte og for tvivler over at fe dem spredte for alle Binde, og der blir itte Fred for ham, itte Saab for ham, for han fan lære at tafte Pengebegjæret fra fig, lære at tafte fig ned for den ftore Mand med det Raab: "Be mig, jeg har forfeilet mit Liv, jeg

har spilot og øbelagt alle Kjærlighedens Kræfter, jeg har levet for mit eget usle jordbundne Selv, jeg har forglemt Himmelen over Jorden. An lad mig besynde at leve opigjen, at handle opigjen, at faa sone for det onde, jeg har gjort, for det gode, jeg kunde have gjort, men som jeg forsømte." Først da dæmrer Haabet for denne Sjæl, da er han stiktet til at tjæmpe sig gjennem Stjærsildens Vaande frem til de lysere Himmelens Egne.

Jeg kaldte denne Pengebegjærets Aland taabelig og uforstaaelig; thi det er dog taabeligt at offre hele sit Liv for noget, som ikke gir hverken En selv eller andre Glæde, som En ikke kan tage med sig i det andet Liv, men som bare har tjent til at nedværdige End Aland og forstasse den uendelige Lidelser paa den anden Side Graven. Men trods denne Taabelighed ser vi dog, at denne Lidenskab er den almindeligste og mest fortærende hoß alle Nacer og Nationer næsten, der har naaet Civilisation. Vilde man enda bruge sine Penge til at øge sin Magt eller til egen Nydelse, saa kunde man forstaa det, men disse simple Pengemuktere, som bare lever for at samle, mens de ikke under hverken sig selv eller andre noget — de er uforstaaelige. Jesus kalder ogsaa Forbandelse over dem i sine mange Veraab over de Rige, og han har givet et Villede af dem i Bonden, som bare bygger og bygger og samler og samler, og saa en god Dag gaar fra det hele.

Og som med Pengemukkeren, saa med Drukkenbolken, med Spilleren, med Bellystningen. Hoor deres Liggendesæ er, der vil ogsaa deres Hjerke være. De forandres ikke pludselig, fordi de dør; deres Sjæl er den samme som før; om end deres Legeme visner, hænger Sjælen fremdeles ved sine gamle Lidenskaber. Den hænger endnu uspnlig rundt Aneipedisken og Spillebordet og i Skjøgehusene, nærer ved sin Nærværelse den usalige Flamme hos de Kjødvæsener, som færdes der, og næres igjen af dem. Det er vanskelig, saare vanskelig at komme ud af Syndens Fortryllelse, naar man først har givet sig hen til den, og hvor dit Liggendesæ er, der vil og dit Hjerte være.

At samle Statte i Himlen — det er det, Jesus raader os til. Og hvad menes ved det? Himlen er en Tilstand, itse et vist materielt Sted, ligesom Helpede er en Tilstand og itte et vist materielt Sted. Himlen er en Tilstand af Lytte, af Salighed, den kan sindes hernede paa Jorden, den kan sindes udenfor Jorden, den sindes overalt, hvor en Sjæl sinder sig lyttelig i en ren Bevidsthed. Ut samle Statte i Himlen vil altsaa sige, at leve saaledes, at du mere og mere saar denne rene Bevidsthed; at handle, tænte, tale saaledes, at du øger denne rene Bevidsthed. Vi er stadte for en Evighed, for et udødeligt Liv, og itse for de saa klar, vi lever hernede paa Jorden. Tenne Sandhed burde brændes ind i os med Ilostrist; thi vi synder saa ofte imod den. Vi indretter os hernede, som om Jordlivet var alt, var det eneste, som om Evighedens store Allvor itse var til. Vi indretter os paa de 50 klar — og se vi skal leve de Millioners Milslioner klar, ja i Evigheders Evighed. Raar dette er Tilsældet, bør vi da itse sporge sørst og fremst ester: hvorledes skal jeg sorberede mig sor den store Evigs

hed? og itte: hvorledes ftal jeg komme igjennem de 50-60 Mar paa Jorden? Men at forberede Evigheden ifer ved at famle Statte i himlen, som itte Dol oa Ruft fortære, og fom ingen Tybe tan tage fra os, øge vort Stattammer med Sandhed, med Bisdom, med Kiærlighed, med Tro paa det Gode, med Haab. Ge disfe Ting, fom allefammen udvifler bor Mand, fom lader Bingerne potse paa den allerede hernede, de er det, som naar Legemet falder, skal bære por Nand - ikke til Kneipen, itke til Spillehufet, ikke til Bengeftuffen, - men til Sandhedens og Riærlighedens Egne, til Gelftab med Sandhedens og Riærlig= hedens Nander, de fom, ligefom vi, ogfag har føgt at famle Statte i himlen. mens de par hernede. Det er itte faa at forstaa, at der er noget Claas Fiendftab mellem det at ferberede fig for gordlivet og forberede fig for Evigheden. Tvertimod - den fom forbereder fig ret for fit Jordliv, han har derined ogfaa forberedt fig ret for fit himmelliv. Thi man forbereder fig ret for fit Jordliv, iffe ped at følge blindt ben fine Dpredrifter, men ved at være god og gjøre godt. Det felvopoffrende Riærlighedens Liv paa Jorden ftaber itte blot den vordende himmelike Lotte, men den fkaber ogiaa den eneste fande jordiste Lotte. bet, at Jefu Liv var et tungt Liv, git gjennem Misforstagelse og Mistjendelse til en pinefuld Død, saa indefluttede dog dette Lip, ligesom alle hans Efterføl= geres, den eneste sande Lykke, den nemlig, at have en ren Bevidsthed, en indre Fred med Gud. Jefus vifte os ved fit Etsempel, hvad han mente med dette fit Ord at samle Statte i Simlen, han levede et selvopoffrende Kiærlighedens Liv. ban betragtede alle Menneffer, felv de dybest faldne, som fine Brødre og Søftre, og kjæmpede for Lighed og Retfærdighed paa Jorden. Det er den dube Misforstagelse hos sag mange Mennester, at de taler om at unde Livet, og sag me= ner de med det rent ud fagt at rangle, at driffe, ture, leve usædeligt. For en arænseløs letfindig Misforstagelse! At nyde Livet er at være god, at være ren, at bære barmhjertig, at bære retfærdig, at bære fredfommelig, at bære alt bet, fom Jesus indbefatter under sit "falig" i Bjergtalens deilige Ord. Rom itte her og indbild mig, at den, som har drukket fig fuld, eller vundet eller tabt Guld= dunger paa Spillebordet, er den virtelig luttelige. Den virtelig luttelige er den virtelig gode; thi han foler denne ubeftrivelige Tilftand af indre Fred, med bvil= ten intet andet tan sammenlignes. San bar famlet Statte i Simlen, som itte Mol og Ruft tan fordærbe. Den fom har ffrabet fammen Millioner og Juve= ler og Diamanter, lever i en ftadig bange Spænding for at Type ftal bryde ind og røve tra ham hans Statte; men den, som er rig paa himmelftatte og itte paa Fordstatte, ben, som er rig paa Kjærlighed og Medfølelse med alle sine Medbrødre og Medføstre, se han frygter itte Tyve, hans Statte tan itte tages fra ham, og dog er de meget mere værdifulde end alle Millionærens Diamanter.

Læg din Aand høit, og den vil svæve høit; læg din Aand lavt, og den vil svæve lavt, og den vil leve lavt — det er den evige Sandhed, der gaar som en Grundlov i hele Mennestetilværelsen, det er det, Jesus mener med sine Lignelser

om at samle Statte paa Jorden og at samle Statte i himlen. Og denne Sandhed har flig grænfeløs alvorlig Rækkevidde, at den burde prædikes ind i Menneftenes Børn, faa de aldrig tunde glemme den. Jeg gaar ber i Minneapolis, og fer rundt omkring mig paa Mennestenes Færdsel, og jeg fer de fleste rende hvile= løse om i denne Myretue, dragende paa Straa og Halm til at bygge sig et hus af Rigdom, bygge fig en elendig Stenhoug, hvor de tan gjemme Bapirfedler og Guldstytter, samle Liggendefer paa Jorden. Da jeg fer paa Landet, Farmerne, fom kommer fig i Beiret, itte ftudere paa, hvorledes de kan bruge Overftuddet af fine Penge til at gjøre godt med og hjelpe de andre, fom endnu kaver i Gjæld og Urmodedom, men hvorledes de kan ftaffe fig mere Land, som de ikke behøver, og fylde fin Bantbog med ftore Tal — Liggendefæ paa Jorden, der har jord= bundet deres Mand og trevlet den med Sugerødder til det lave jordifte, faa at den faa vanfkelig tan bryde fit Fængfel og flagre frit op mod Mandens Søider. Grænselpse Kortinnethed og Letfindighed! hvoraf tommer du? Du tommer af, at Menneftene itte har levende Tro paa Evigheden, paa det Ufynliges Virkelig= hed, men de griber Muldklumpen her paa dette Sandkorn af en Planet og tror. at den er det høieste og eneste. Hvis Evighedens Sandhed og Alvor var over Mennestene, da vilde de lære, hvad som tjener til deres Bedfte, da vilde de lægge an paa at famle himmelitatte og itte Joroftatte, uforgjængelige Statte og itte forgiængelige, Salighedens straalende Arone og itte Helvedes-Lidelsens Ildfrans. Den mindste Riærlighedsgjerning hernede, bare det, at give en af disse mindste et Bager toldt Band, som Jesus siger, ftal have fin himmelfte Beløn= ning, er en Stat, du har lagt op i Himlen; thi den udvider din Aand for det gode og gjør det lettere for den at vife den næfte Rjærlighedsgjerning. Og fporg dem, som lever for at gjøre godt, om der er noget, der kan sammenlignes med den Lytte det ftaber, felv om man ofte møder Utak, felv om Ens Godhed ofte blir misbrugt. Hvorfor vil da itte Menneffene være lyttelige her, lyttelige hisset, lykkelige for Tid og Evighed, naar de kan vælge dette blot ved at være gode. Hvorfor ftal det lave, det stygge, det raa have flig Magt over os, uagtet det drager os ned i Mørte og Elendighed og forsløver og nedværdiger vor Hand, faa den faar mere og mere vanskeligt for at finde tilbage til fit himmelfte Op= bav. Underlige Gaade! fom jeg itte tan lofe. Jefu Rlageord over Jerufalem: "at om du vidste paa denne din Dag, hvad der tjener til din Fred, men det er ftjult for dine Dine!" det klinger endnu med Sandhed fom en Rlagefang ud over hele Jorden.

At om vi vidste, hvad der tjener til vor Fred, da vilde vi kaste Pengebegjæret, Trustensfaben, Løsagtigheden, Raaheden, Usjærligheden, Løgnen fra os og gribe efter Himmelstattene, Sandhed, Kjærlighed, Tro og Retfærdighed. Da vilde vi votse fra Krop til Aand, da vilde vi juble mod Evigheden og stige fra Klarhed til Klarhed, fra Salighed til Salighed. Gud lade det ste med hver af os!

# Kong Haddings Reise til det utjendte Land.

(Fire og tyvende Eøndag efter Trinitatis.)

Der var en Maade at prædike paa, som vor store Mester fra Galilæa særslig syntes at like, og det var at fortælle Historier, enten digtede eller fra det dagslige Livs Hændelser, og saa udlægge dem. Det er disse Historier, vi kalder Herrens Parabler. Den Maade at undervise paa bør ikke gaa af Brug, især naar man skal henvende sig til en blandet Tilhørerskare; thi saadanne Smaasfortællinger bider sig fast i Mindet, og dermed ogsaa de Tanker, der er knyttede til Fortællingen. Det er denne Prædikemaade jeg vil forsøge i Dag, naar jeg vil sortælle Eder om Kong Haddings Reise til det uksende Land. Jeg har forsøgt det samme sør, da jeg talte om den hellige Kristoser.

Den danste Ronge Hadding havde netop været oppe i Norge for at agte en norft Kongedatter, fom han for havde friet ud af Troldevold. Som han da jad en Uften fammen med fin unge Brud, hændte ham noget forunderligt. Bulvet braft benne ved Arnestedet, og man faa en Kvinde stige op med en deilig Blom= sterbuket i Barmen, som hun pegte paa, for ligesom at spørge, hvor de troede flige Blomfter groede Midvinterstid. Hadding følte en uimodftagelig Luft til at folge Rvinden, hun flog fin Raabe om ham, og de fant ned under Jorden. Først fom de til et Taageland, hvor de itte funde se klart for fig, og da de havde arbeidet fig ud af det, tom de til en Fodfti, der bar flidt af de mangfoldige Fødder, som havde trattet der. Fodftien forte ben til et Sted, hvor der bandrede stadseligt klædte Kongebørn. Da de kom dem forbi, nagede de Landet, hvor Solen ftinnede evindelig, og hvor de Blomfter groede, som Kvinden bar i Barmen. Men videre git de og tom til en Elv med fortblag Bande, fom finllede med fig hielme, Brynjer og alle Slags Baaben paa fin rivende Strøm. førte en Bro over Elven, og paa den anden Side ftod to Krigshære, fom provede Styrke. Rvinden vandrede foran og hadding efter mellem de ftridende bare, og faa tom de til en høi, uoverstigelig Mur. De forføgte at tomme over - for= aiæbes, be forføgte at smutte under - forgiæbes. Da tog Kvinden frem under fin Raabe en Sane, bred Salfen om paa den, taftede den døde Krop over Muren, og da hørte Hadding at den gol derinde. Saaledes endte denne Rong Saddings underlige Fard, og Folk mente, at han ved dette Syn havde faget at vide, hvad der ftulde times ham efter Døden. Dg dog tan vi hellere sige, han havde faget at vide, hvad der ftulde times ham her i Livet; thi de gamle, nordifte Bednin= ger tænfte fig Livet paa den anden Side Graven bare fom en Fornbelfe af Menneskelivet her, en Fornyelse i store Omrids af Kampen og Længslerne. Og bet er tydeligt, at den gamle Digter eller Filosof, fom bar bigtet bette Syn, bar ment at give i det et Billede af hele Menneffelivet, som det arbeider sig ben mod Evighedens Sand, mod det duntle ubetjendte der bag Muren.

Naarvi bevidst begynde vor Landring hernede, det vil sige naar vi er traadt ud af den første Barndoms sorgløse Tilværelse, da er Taagelandet det

førfte bi møber. Di kan bygge prægtige Luftkasteller i Taagen, vi kan fe Slotte med Tinder og Spir vinke paa os, vi tan fe Alfedronningen og bendes lette Folge spæbe om os og binke paa os - men det er Taage - Taage, uklart, uvirfeligt. Ungdommen er Fantafiens Tid. Der gierer og brufer da faamange Rræfter inde i os; det er de flumrende Evner til alt det, vifkal blive og udrette. fom da fætter Knop og finder Blomft. Der er Saftvetsel i bort Legeme, idet bet gaar over fra Gut til ung Mand, fra Barn til ung Pige, Formerne forandres, Stemmen forandres: ber er ogfaa Saftvetfel i vor Nand; vore Interesfer, pore Længsler blir andre, end de har været. Bi begynder at fætte of Maal og at ftile mod disje Maal; men endnu er alt som i en Taage, uklart, i Fantasiens Berden. O du Inttelige Taagens Tid, o du farlige Taagens Tid! eftersom du bpager i Zaagen bestemmes bit hele Liv! Svormange er det ikke, fom med en blødagtig og forkjælet Opdragelse er blevne ustikkede til nogensinde at træde ud af Zaagen? Livet med fine Krav, fine Savn og Rampe er altid holdt paa Frastand; de er vante at se alle fine Onfter og Luner tilfredsstillede af en rig og uklog Fader og Moder, de er opammede med ufunde Romaner, og de gaar da der i Taagen og drømmer om romantift Kjærligbed, om en paradifift Uffnldigheds= tilstand, om en Hytte og hans hjerte eller om at blive Robinson Crusoe, bare de jaa fandt funde finde en ode D. Naar diefe Mennefter da forfte Gang tom= mer ud af Taagen, og stilles Unfigt til Unfigt med Livet med sine haarde Kanter. fin tolde Saan, fit fint anlagte Bedrageri, naar de tommer mellem det trable Sperdagelive haarde Møllestene da knufes de, brydes de i Stykker, eller kommer de derfra med Livet, fag fligter de rædde bort i en Krog og blir fiddende der ffiæl= vende — det var itke faaledes, de havde ment det. Eller hvis de vover fig frem, faa blir det bare til Tillob med dem, deres Planer har ikke Rod i Livet, det blir Kantasterier, Drømmerier, som mislyttes og visner — de vedbliver at bygge i Taggen.

Og hvormange er det itte, som slet ingen Opdragelse har havt, eller havt en Opdragelse i Ondt, i Synd omgivne af Banden og Raahed, hvis eneste aandelige Næring har været Stillingsnoveller og Politihistorier — se de begyn= der at spinde Forbrydelser i Taagen, de drømmer om at blive Røverhøvdinge og Mestertyve, om at vælte Træn og plyndre Banter, og naar de saa kommer ud af Taagen som unge, voksne Mænd, da sætter de sit Livs Krast paa, at disse Drøm= me skal blive Birkelighed.

Fædre og Mødre! lad os lære vore Børn at drømme rent og fmukt, ikke fentimentalt spgeligt, men heller ikke mistænkeligt og haardt. Lad os ikke fkille Livet fra dem og spinde dem ind i Fantasier, hvor de gaar og spiser Æbler i Paradis hele Tagen eller sidder paa Guldskher med Engle og blæser i Trompet. Nei lad os lære dem Livet at kjende som det er, med sin Sygdom og sin Synd, med sin Nød og sine haarde Krav, men ogsaa med sin Glæde, Lelsignelse og Seier. Lad os lære dem ikke alene ved vore Ord, men først og fremst ved vore Gjerninger, ved vort daglige Liv, den Sandhed, at der er Salighed i Kampen

for det Gode, Salighed i at føle sig i Pagt med Lysets Magter, uanseet enten det, vi kjæmper sor, synes at vinde eller bukke under, lad os pege sor dem paa alle de Brist, vort Samsund lider af, paa hvormange Aandens Marker der ligger og venter paa Arbeidere, lad os gjøre dem brændende i Aanden sor at virke sor det Godes Seier paa Jorden. Se Ungdommen liker at saa mange Maal, og der er ingen Hindringer sor store sor den; i Følelsen af sin Ungdomssundhed og Arast jubler den mod Faren og Arbeidet, den hopper over Oceanet og bestiger Himmalaya som ingen Ting. Vel— den vil blive skusset, bittert skusset ofte, den vil se, at den ikke orker Tredjeparten af, hvad den havde tæntt, men lær vor Ungsdom blot at drømme rent og smukt, og de vil i Taagen bygge Planer om at reise de Faldne, trøste de Bekymrede, slaa ned Lasten, bygge op Renheden, Trømme, der skal lade dem træde ud af Taagen med Guds Aand over deres Forsætter, med Guds Ild i deres Sjæl og med hans Kjærlighed i deres Sine.

Da Hadding og hans Ledsagerste traadte ud af Taagen, bar det første, som mødte dem, en Fodsti, der par ganfte slidt af de mange Fødder, som havde vand= dret der, og den Fodsti førte hen til et Sted, hvor stadselig tlædte Rongebørn opholdt fig. bvad den gamle Digter har ment med dette, er utlart, men jeg innes tro, han vil fige os, at det førfte, der lotter Ungdommen, naar den fommer ud af sin uklare Taagetilværelse, er Lysten til Rigdom og til Magt. løber alle, faa Fooftien er ganfte flidt. Benge, Benge - tjene Benge - tomme til Beirs op der "hvor Folk gaar i bløde klæder" fom Jefus fagde - fe det er det altopflugende Maal. Bikjender det altfor vel her i Amerika, hvor Fattia= dommen fra Europa strætter fine gridste hænder for at faa Guld, og hvor han, fom har faget de tufinde, vil have Millionen. Det er naturligt og ret, at Men= nefkets første Maal blir at sitre sig sit materielle Underhold; thi uden det at være fri for Næringsforg, tan man itte arbeide aondeligt, og Maden mag man bave. Der er Familier, som ikke kommer længer end at flide for det daglige Brød, og fom har nedflaget fine Fordringer til Livet, sag de itte længer ønfter at tomme mellem ftadselig klædte Rongebørn, bare de faafandt tan undgaa at julte. vilde være for meget forlangt af dem at fordre aandelige Interesser og aande= ligt Arbeide, de som selv ingen Ting har lært og ingen Tid har tilovers at læfe. Lyften til at føle fig materielt nafhængig er derfor berettiget og na= turlig; men Ulyften er, at faamange blir stiftende fast der. Naar de er tomne faalangt, saa anvender de itte fin Tid og Kraft paa at løfte va forædle sit Samfund, paa at hjelpe de Trængende og bryde Bei for de Sogende, paa at giøre fine Medmenneffer bedre og lyffeligere. Nei, de gaar videre paa Beien for at naa hen til de stadselig klædte Kongebørn, de vil blive rigere og rigere, de vil mutte Benge fammen og bruge fin Rigdom og fin derved erhvervede Magt til at bringe fin Person i Beiret. De tænker itke bet Gran paa de ans dre, itte bet Gran paa fin Samtid og fin Samtids Rrav. hvor mange Rigmand i Berden har itte brugt og bruger fin Magt til at undertrytte Smaafolfet, til at tryffe Priferne ned, til at famle hele Markedet paa fin

haand og saaledes regulere Priserne efter eget Tykke, og Stenene i deres Mars morpaladfer er bygget af Bøndernes, af Arbeidsfolkenes Sveddraaber, de jom er nødte til at trælle under dette stadselig flædte Kongebarn. At Ungdommen er ærgjerrig er naturligt, blot førg for, at Wrajerrigheden faar ædle, ophøiede Maal. Men den Vergjerrighed, fom blot føger sit Eget, føger det uanseet Midlerne, uanseet hvormange Medmennesters Lytte man tramper under Fødder, den maa lydelig advares mod. Den gjør Mennestet haardt, toldt, herftespat. Bil bi bære ærgjærrige, faa lad os fætte bor Were i at kunne gjøre meft godt, i at kunne være mest for andre; thi derved blir vi ogsaa mest for os felv. "Den fom vil være ftørft iblandt Eder, være alles Tjener". At tomme mellem de stadseligt klædte Kongeborn! - ja. Den som kunde forstaa, hvad Glæde der kan være i tomme Titler, i Navne som Hertug og Greve og Konge. dog fer vi ellers fornuftige Mennester hige efter flig tom Forfængelighed. selv i det republikanske Amerika, hvor man fkulde være opammet med sundere Be= greber om flige Ting, hvor Arbeide og Duelighed fpørges efter og itte Rang og Fødjel — selv her beskyldes i alle Fald Ostens rige Bengemænd for intet at have imod, at faa en Greve eller Hertugtitel ind i Familien, felv om bemeldte Greve har ranglet lidt og er pderlig forarmet, og europæifte Ordenstegn har en underlig Tiltrætningstraft i de republikanfte Frøkeners Dine. ftødte mig, at se George Washingtons Stamtavle med nogle raadne Lorder eller Smaatonger paa, som ventelig har undertrottet fine Undergivne, gjort saadan Stads af og hængt op paa Læggen i Mount Bernon, Washingtons gamle Siem, mens det Brev, hvor Presidenten som en anden Bonde by'r frem sit Byg til Salgs, leveret nede paa Brnggen, og fom for mig bar langt mere betyd= ningsfuldt og talende, gjemte fig bestedent i et Hjørne af et Blassfab. itte de gamle støvede Uhner, som hædrer George Washington, men det er George Washington som hædrer sine gamle, støvede Forfædre. Det er ikke det, som udgiør vor Hæder, enten vi er fødte af en Ronge eller en Bonde, men det at vi gjør noget godt i vort Liv, som vil mindes med Taknemlighed, og bet eneste Ordens Tegn, fom en Mand burde attraa, er den ftille Belfignelfe, fom udtales over hans Navn fra de mange, hvis gode Engel han har været, og fom han har hjulpet i aandelig som i legemlig Nød. Lad os ikke attraa det at komme mellem de stadselig klædte Kongebørn; thi sandelig Kongerne i Almindelighed har itte indifrevet fit Navn i Siftorien værdige til Belfignelfe, men fnarere værdige til Forbandelse.

Og det, som skal lokke Ungdommen fra at slaa sig ned for Livet der mellem de skadselig klædte Kongebørn, det er Kjærlighedslandet længer fremme, hvor Solen skinner evindelig og Blomsterne skaar friske Midvinterstid. Den Mand, som ikke naar did, som ikke lærer at elske, han mister noget af det bedske i sig, han blir ikke helstøbt. Den som forsmaar Tanken om et eget Hjem med en trofast Husmoder og legende Børn omkring sig, som synes dette er for smaat, han dur heller ikke til noget stort. Den skørste Mand er den, som kan elske mest.

Svo ei har Kjærlighed i det Smaa, Han tan ei Mængdens, ei Mindets faa, Hvo ei tan bygge fit eget Hus, Hvad ftort han bygger det gaar i Grus, Med Seir fra Mostva til Kartagena, Han dør dog ensom paa St. Helena.

Og i Kjærlighedens sollnse Land gror Blomsterne friste Midvinterstid; thi Kjærligheden er den Sjælens Evne, som stal leve evigt, da den er tændt af Guds egen Alterild, er en Gnist af hans eget Læsen. Og der, hvor Kjærligsheden lever, der er Solvarme, der er Sommer og Blomster, der er Lyssalighed. Kjærlighed, selv om den stusses, oparbeider Evner i Sjælen, der stal gjøre den frugtbar for gode Gjerninger. Diet oplades for andres Stusselser og Sorg, Hjertet blødgjøres, og man vilde itte, selv om man tunde, miste sin egen Kjærsligheds Sorg, miste de Blomster, der er duggede med Ens egne Taarer. Og Kjærligheden stal altid sinde sin Gjenstand, saalænge der er Mennester til i Verden; Samfundet er itte saa nedsænstet i det Onde, at man itse stulbe tunne sinde noget at binde sin Kjærlighed til.

Det er smutt tæntt af den gamle Sedningedigter, at han lader Rvinden med Riærlighedsblomster i Barmen ftige op ved den huslige Urne, hvor det unge AGgtepar fidder; thi Arnestedet har altid bæret Billedet af Hjemmets Fred. 3 et Siem, hvor Manden sidder hos fin Suftru ved Urnen, der horer Kjærlighedsblomsterne hjemme, i Wgteftabet naar Rjærligheden sit hviefte og ædleste Udflag. Jeg ved not der er dem, fom med haanlig Latter vil pege paa de mange Wegtestaber, hvor Manden mishandler fin Suftru, hvor der ftjeldes og smeldes, hvor Huftruen holder sine Elftere og Manden fine Elfterinder; jeg ved, der er dem, som med Grin vil pege paa de daglige Avisberetninger om Roner, der er løbne bort fra fine Dand, pege paa de daglige Stilsmissesager, der er oppe for Retten, og faa vil sporge: "er dette de Kjærlighedeblomster, der stal gro frijte felv Midvinterstid?" Jeg ved, der er Digtere, som forfægter, at Rjærlig= heden dør i Wgteffabet, dræbes ved det daglige Lanetrat, ved Slidet for Brød, ved Sygdom og Elendighed, ved ffrigende Born; Digtere, som tjæmper for, at vil du holde din Ungdoms Micerlighed ren, ftjøn, uflettet, da maa du bryde den af, naar den just er tandt, naar den gløder hviest, thi faa har du i Mindet om den Tid fom bar, en Stund, hvori du fan fige, at du virtelig bar i Rierlighedslandet, hvor Solen ffinner, og Blomfterne ftaar frifte Midvinterstid. Det tan hores bedaarende dette, ifer naar det ftroes over med alle Poefiens Blomfter; men det er dog i fin inderfte Grund ufundt. Thi det er grundlagt paa den Tanke, at Kjærlighed er en faa spæd, pukelig Plante, at den ikte fkulde taale en Rats Frost, at Kjærlighed blot er en aftetift Anden. Mens Sandhe= ben er, at Rjærlighedens ftærkefte Gone er Selvopoffrelfen, at den vokser netop ved at give, at jo mere den giver, jo mere modtager iden igjen. Dg 2Ggtefta= bets Rampe og Sorger og Cavn og Sverdagsbetymringer fal faa langt fra udflutte Kjærligheden, hvis den er ægte, at de tvertimod skal udvide Evnen til at offre, hjælpe, bære for hverandre og netop derved binde Ægtefolkene end tættere til hverandre. Ungdommens tærende Lidenskaß Glød kan dunske bort, men Kjærligheden dunsker ikke bort for det, thi den rækker dybere end den skummende Lidenskab. Og om Brudekransen blir forvandlet til Sølvbryllupskrans, saa har den ikke tadt sit Bærd for det, den har tvertimod vundet, er bleven fuldere og rigere; thi alle de Lidelser, som er kjæmpede gjennem sammen, de vaagne Nætter ved Børnenes Senge, naar de var syge, de hundrede gjennemlevede Bekymringer er forvandlede til Blomsker i Kransen, der duster med sine taarevædte Minder, og sortæller om prøvet Kjærlighed, om Troskab luttret gjennem Id.

Og jeg tror mere paa, hvad den gamle Hedningedigter fortæller mig, at ved den huslige Arne er Stedet, hvor Kjærlighedsblomsterne gror frisse Midvinstertid, end jeg tror paa Alverdens Poeter, som vil fortælle det modsatte. Zeg synger og vil synge med Bjørnson:

Mig følger En med en Sjæl faa ftor For mig hun offrede alt paa Jord, Ja hun, fom lo, naar min Baad blev frænget Og blev ei bleg under Uveirshænget, Ja hun imellem hvis hvide Arme Jeg fjendte Livets og Troens Barme.

Se deri er jeg af Sneglearten, At Huset bærer jeg med paa Farten, Og den, som tror, det er tungvindt Bør, Han stulde vide, hvor godt det gjør At krybe ind under Taget atter, Hvor hun staar lys mellem Barnelatter.

Gi maaler Tankens, ei Digtets Søn Saa høi en Hvælving, saa dhb en Brønd Som fra den himmelste Kjærlighed Til der den speiler i Buggen ned. Ei Sjælen Ihser, ei Hjærtet dugger, Som naar dit Barn under Bøn du bugger.

St enkelt Hiem bar saa tit et Land Naar ud det sendte dets Frelsermand, Og mange tusen af Hiem det var, Som Landet frelst ifra Slaget bar, Og det, som bærer det gjennem Freden Er Hiemmets Bulsslag i Travlheden. Trods alt det det fine i fremmed Duft Helt ren alene er Hjemmets Luft, Der møder bare det barnefande Og Synden kysses ifra din Pande, Til Hjemmet hist staar der aabne Døre; Thi derfra kom det, og did det føre.

Et af de Ungdomsminder, der har gjort stærkest Indtryk paa mig, er, at en gammel Ægtemand paa sin Bryllupsdag med straalende Dine løstede sin Hustru op paa Armen, viste hende frem for sine Børn og sagde: "jeg kan ikke ønste Eder noget bedre Børn, end at I maa blive ligesaa lykkelige, som jeg har været og er, naar I en Gang faar et Hjem." Der er, Gud være takket, mange velsignede Ægtestaber til, skjønt de ofte gjemmer sig som Blomster i den stille Dal, ukjendte for Mængden. Det er Forbrydelserne, det er Synderne, der drages frem sor Samsundets Domstol, som stilles frem til Beskuelse i Avisen. Men de mange ulykkelige Ægtestaber, som maa være i et myldrende Samsund, hvor Letsindighed og Raaddenhed lurer paa Bunden, de maa ikke bringe os at saste Stænk paa selve Ægtestabet eller tro, at de sleske Ægtestaber er saa, som Bærmen af dem viser sig at være.

Men der er en Fare ved et lykkeligt Husliv. Netop fordi Solen klinner der evindelig og Blomskerne skaar friske Midvinterstid, netop derfor vil man gjerne flaa sig til Ro der, forpuppe sig egenkjærligt i sin egen Lykke, bygge en Borgsmur om sit ægteskabelige Liv, hvor man forskandser sig mod Udenverdenen. Man bliver let blødagtig og nydelsessyng og glemmer det Krav, som de andre derude har paa mit Arbeide og mine Evner; man sar Verden sørge for sig selv. Der er i den nordiske Mythologi fortalt os om Guden Freyr, at han solgte sit gode Sværd for at saa Jotunkvinden Gerd, og derfor skaar han vaabenlos, naar den sidske afgjørende Kamp mellem Godt og Ondt kommer. Der er mangen slig Freyr til; der er mangen Samson, der saar sit Haar afskaaret, naar han hviler sit Hoved forlænge i Kvindens Fang.

Derfor er det, Hadding maa længere frem, frem til Stridens Land, hvor Manddomsverk øves. Thi dette Villede af Elven, der skyller med sig Hjelme, Brhnjer og Baaben, og af Hærene, der kjæmpe — det kjender vi godt. Det er et Villede af det Liv, vore nordiske Forsædre tænkte sig som det hæderligste, det eneske skillede af det Liv, vore nordiske Forsædre tænkte sig som det hæderligste, det eneske skillede seves opigjen paa den anden Side Graven i Gudernes høie Boliger. Omsat paa vort Aarhundredes Maal vil det alksaa sige: Arbeidslivet, det daglige Kav og Slid, dels for at skasse waal vil det alksaa sige: Arbeidslivet, det daglige Kav og Slid, dels for at skasse sige Brødet, dels for at gjøre godt mod sine Medmennesker. Vi maa ud did, hvor liden Lyst vi har at forlade vore koselige Stuer med Kjærlighedens Fuglekvideder. Derude ser vi saameget skyst og raat, vi blir saa ofte bedragne, at vi oste søler os friskede til at tage Flugten ind i renere og lysere Luft. Men Arbeidets Slid og Slæb har ogsaa sin Belsignelse; det er som Saltet, det holder Sjælens Evner friske. Retop det, at vi har at kjæmpe sor Brødet, kjæmpe sor det

Godes Seier over det Onde, stjærper og staalsætter alle vore Evner. Og vi stal til vor Glæde erfare, at uden dette vetslende Arbeide, uden disse vetslende Stemninger i Sjælen, som Livets daglige Kamp frembringer, vilde vi blive sløve og slappe og miste savel vor legemlige som aandelige Spænstighed. Og Huslivet stal netop være til for at styrte os til des stertere Tag, til des krastisgere Anstrengelser ude i vort Samsund, det stal give os Hvile mellem Slagene; der stal vi sinde de bløde, sine Hænder, som kan tørre Sveddraaberne af vor Pande, stryge bort vor Modløshed ved opmuntrende Ord.

Og dog er heller itte Kamplivet hernede paa Jorden Endemaalet. Vor guddommelige Sjæl higer tilbage til sit Ophav, drømmer om det hinsidige, det uendelige, og vort hele Liv gjennem alle dets Omstifninger er dog en stille Bandring henimod den ubetjendte Mur, der flutter fig om Udødelighedens Land. Derudenfor ftod Hedningen Hadding, alle hans Forføg paa at bryde Murens hemmelighed bar forgieves, han kunde itte komme ober, han kunde ikke fmpge under, men han hørte af Hanegalet, at derinde var Landet, hvor alt dødt bleb levende. Og faaledes er det og har det været til alle Tider. Trangen til Udøde= lighed er den sterteste Trang i Mennestet. Sjælen finder ikte Mættelfe, for den drufner i det uendelige. Man trænger noget ftørre og fterkere end fig felv at flynge fig til, noget fom aldrig kan brifte, aldrig falme, noget fom ftaar over Naturlovene og Naturkræfterne, noget fom bærer alt paa fine Almagts Sender, som er den belivende Hande i alt stabt, noget til hvem vi kan bære vore Sorger og vore Glæder og vore bruftne Saab, og fom tan bruge dem netop til vor Belfignelse. Og da staar vi Ansigt til Ansigt med den evige Livets og Belfignelfens Nand, vi talder Bud. Hele Berden har været oppe, hele Berden er oppe for at føge efter ham, Udødelighedshaabet, fom det har tonet gjennem Sangene og Strifterne til Folkenes Digtere, Profeter og Tænkere, har været det Hanegal, der fortnudte Slægterne, at der er et utjendt Land, hvor Døden er itte mere, hvor der fun er Opstandelsens evige Liv. Men Vished! Vished!af du kan ligesaa lidet bevise Udødelighed mathematift, som du kan bevise Gud mathematift, med mindre du felv har erfaret og derfor tror paa Spiritualifter= nes Baaftande, at Afdødes Alander virkelig kan meddele fig til os paa en eller anden Magde. Bi render ellers pag Muren — vi fommer ikke over. Bi har blot Anelfer, vi fan fun bevije Sandinnligheden - udover Graven, udenfor Materien, som visner og opstaar i andre Former, rætter sig itte por mathematifte Bevisførelse. Men det uspulige og ukjendte er derfor ligegodt til fom det synlige, og saa fandt som Ildødelighedstrangen og Haabet er den fterkefte Drift i Mennestet, er et Raab, ber fræber at tilfredsstilles, netop fordi dette Haab ftyrker og og hæber og ober al Livets Usselhed og Smaalighed og Smerte og løfter of nærmere Idealet, nærmere Bud, netop fordi bette Raab og dette Haab har været fælles for alle Rationer, for alle Religioner, der bærer Mandens Mærke paa fin Bande, netop derfor kan ikke dette haab være nogen Stuffelse, tan itt Hanegalet bedrage. Dg faa læner vi vort Hoved med Troens Bished ind til det ftore Udødelighedshaab og jubler over, at Døden er opflugt til Seier. Ran du virkelig tro, at det haab, der har ladet de tufinde Marthrer af Kriftne og af Bedninger glade gaa gjennem Lidelfer og Dødens Smerte, ber tan folde hiertet med flig Storte, at det fan triumfere over Sorg og habe fig over Stuffelfer, der løfter Mennesteheden op og fylder den med Lys, der toner som en Tatkens og Jubelens Hymne over den hele Jord - fan du virtelig tro, at det er et Blandvart, en Løgn. 3a tan Løgne frembringe flige Refultater, da maatte man onfte mange af dem her paa Jorden! Rei Udo= deligheden er Bished, fom Raabet efter den er Bished i min Sjæl, og du ftal have vanskeligere for at bevise, at den ikke er til, end at den er til. Rriffne ftaa ifte langer fom Bedningen Sadding fogende og grundende uden= for den hemmelighedsfulde Mur, paa Troens Sangsler har Murens Bort fprunget op, og vi fer ind i Lysets og Livets Land, hvor vor ftore Fader sidder og benter paa os, sidder og benter paa at samle ind alle sine Born, der luttrede gjennem Lidelfe, stiger med Jesus fra Dødsriget gjennem Opftandelfen til Simmelfarten.

# Sodomas Undergang.

(Fem og tyvende Søndag efter Trinitatis.)

Tefft: 1. Mof. 19, 1-28.

Alt opfatte Historien om Sodomas og Gomorrhas Undergang som bogsta= velig Sandhed paa den Maade, den er fortalt her i Bibelen, fan vi naturligvis itte; thi baade er Billedet af den Gud, fom ber fremtræder, faa ufuldkomment og barbarift, at det peger paa gamle, fvundne Tider, hvor Menneftene itte var fomne længer i fin Gudsertjendelse, og desuden ved vi, at intet levende Menneste er forvandlet til en Saltstøtte bare ved at inu sig omtring. Bi ved om forfte= nede Menneftelegemer; men de har førft været døde og faa ligget i Jorden for lang, lang Tid. Men at hiftorien i fine Hovedtrat hviler paa virtelige Begi= venheder er høift sandspnligt. Egnen, hvor Sodoma og Gomorrha ftal have ligget, og som nu er overflydt af det døde Bav, har altid tiltruttet fig Raturvi= denftabsmændenes Interesse ved fin Befnnderlighed, og ber har famlet fig en Rætte Sagn om bette bet døbe Sav, hvor Fantasien rigtig har flaget fig los. Der ligger bette ftore Bandbafin, omgivet af en Orten, i død, høitidelig Stilhed. Mange Elve løber ind i det, men ingen ud af det. De famlede Bandmasfer damper ud igjen. Da Jordbunden der er faa falpeterholdig, at Banddampene overtrætter alle Gjenftande der med et faltholdigt Lag. Der danner fig ved den fndlige Ende, som taldes Sodomas Spi, Basaltklipper af de besynderligste For= mer, ofte i ftuffende Menneftestittelfe. De ramler fammen, og nye fødes. Baa Bandet flyder ofte et Lag af Jordbeg, og det er saa bittert og salt, at Ingen kand dritke det; men naar Sagnet gaar, at ingen Fugl kan flyve over det døde Hav uden at falde død ned, saa er dette overdrevent. Paa Grund af disse Natursforholde er Landet rundt omkring, der paa den vestre Side har en bred Strandstant, mens den høire er begrænset af skarpe Klipper, ubeboeligt. Men Sandsfynligheden er, at det ikke altid har været saaledes, at det er bleven saaledes ved forsærdelige Naturrevolutioner, ved Jordskjælv og vulkanske Udbrud, der har sænket de frugtbare, folkerige Sletter ved den søndre Ende, hvor der kanske laa mange Byer, saaledes at Landet har overspømmet dem og ødelagt alt Liv. At den Tange, som skjærer ud i Søen, og hvor Byen Joar har ligget, hvor Lot reddede sig hen, blev skaanet, kommer sig af, at Landet der høinede sig, saa Bansdet itke kunde naa til at overskylle det. For de sleske saadanne Sagn, som knytster sig til beskemte Steder, ligger virkelige Begivenheder til Grund.

Bi vil itte i Dag videre opholde os ved, hvormeget der kan være hiftorift, og hvormeget itte historist ved denne Fortælling. Di vil heller itte dvæle ved det Billede, den giver of af Bud, som den, der fender Straffedomme ned over Menneftenes Born, naar deres Synder gaar over alle Grænfer, at det altsaa er Bud felv, som besørger Landslomme og Jordstjælv, og som drutner og begraver og opiluger Menneifer. Bi ved, det er den gammeltestamentlige og den orto= dotse Opfatning af ham, som vi nu er vokset fra. Men vi vil benytte Hiftorien om Sodomas Undergang og Lots huftru fom et Billede paa hver dens Stichne, der vender fig fra Frihedens Land, der venter i det fjerne, og til Sodomas gamte Synder. Sodoma og Gomorrha er jo blevne til et Ordsprog i hele Ber= den for at betegne Verdensstædernes Synder i fin ækleste Skikkelse: er stildret som nedsunten i Raaddenhed. Der fandtes itte ti Metfærdige i den. Den havde drufnet alle høiere Lænasler i den vildeste, sandselige Uterligbed. Med Rigdommen og Lufzusen var kommen en umaadelig sædelig Fordærvelse. Sver tæntte fun pag at tilfredestille fine dyrifte Drifter til Overmaal uden at tænte hverken frem eller tilbage. Efildringen af Scenen, da Bpens Borgere trænger fig udenfor Lots hus, dengang Angtet er fommet ud, at to Fremmede er tomne til Byen, og hvorledes de raser og formelig vil begaa Indbrud for at faa tomme til at drive Iltugt med disse Mandfolt, er ligefrem ffildret indtil Bammelfe. Denne Synd har derfor ogfaa bleven paaklæbet dette Navn: "Sooomiteri" indtil denne Dag. Ligesaa er Historien om Lot, der for at frelse sine Gjæfter tilbyder at flænge fine egne Døttre ud til den lyftne Mangde, fardeles taratteriftift baade for den overdrebne Bellighed, hvormed Orientalerne omgiver Gjæftfrihedens Bligt, og den underordnede Stilling, de tiltjender Kvinden, fom en Ting, et Løsøre, hvorover Faderen funde rande førft og fiden husbonden uindifrænket. Det er ligeledes tarakteristist, at Lots Svigersønner itte vilde Intte til Advarilen, men foretrat at blive, hvor de var og dele Bnens Stjæbne. Det er nemlig Forbandelsen ved Berdensftæderne og ved den Hvirvel af Synd, de fostrer, at de bringer Folt til at glemme fine høiere Længfler og finde fig fornøiede i fin egen Nedværdigelfe. Naar vi læfer i General Booth's Bog "In the darkest England" om Sondeforholdene i London, eller Bøger, der behandler Livet i New Port eller andre Siøhavne; naar de pasferer forbi vort Die alle disse sjofle Aneiper med Drit og Slagsmaal om prostituerede Kvinder, med Tobaksdamp og Eder og liderlig Snat — aa det kan not bringe Haarene til at reise fig paa vort Hoved. Og dog er disse raa og nøgne Fremftillinger af Belvederne paa gorden intet i Sammenligning med de raffinerte Synder, som gaa i Spang i ben høiere Selftabsverden. Om vi vare iftand til med Sandhedens Lampe at faa lyfe ind i Hjertets Aroge paa alle dem, der fidder i de lyfende Festsale med Smil paa Mund og med dannet Tale, furtiserende de udringede, balklædte Kvinder, der sidder med Juveler om Urme og Hals og fvinger fin Bifte - aa vi fulbe faa fe ind i en Berben, der itte gab Codoma meget efter - en fortærende Bellyst, der føger Mættelfe paa alle unaturlige Udveie, en hjerteløs Planlægning af Bedrageri mod fine huftruer og af disfe mod fine Mand, en Grusomhed, der uden et Hiertesuf tramper ned andre Mennesters Lufte, naar disse kommer i Beien for Ens Planer, et Roketteri og Sykleri med den offentlige Mening og med Religionen, som er mer end gudsbespotteligt. Forstjellen paa det sjofleste Liv i den mest bernatede Aneipe og paa Sodomalivet i de høieste Samfundslag er tun den, at i forste Tilfælde vifer Synden fig nogen frem uden Sminte, i det andet gjemmer den fig under Berdensmandens eller under Dannelsens og Religionens og Rigdommens Mafte. Da i den sidste Stittelse er den farligft; thi man tan enda gipre fig Baab om, at den, som tafter fig ind i de fjofleste Forngieljer paa den fjofleste Maade, og fom føler fig knuft ved det respettable Samfunds Foragt, omfider tan væmmes over fig felv og giøre Anstrengelser for at tomme ud. Men den, som fremdeles gaar rundt som den bene, agtede Mand og Rvinde, uagtet han eller hun i fit Sjerte og Sand= lina i hemmelighed er de fortefte Forbrydece, den tan vi have lidet haab om vil robe fig felv. Maften maa forst rives af deres Unfigt, for de Flefte tvinges til Unger. Saalænge de fan have fin Rydelse uforstyrret og ifte generes hverten af fin egen Samvittighed eller deres Medmenneffers Omdømme, faa holder de fit Spil gagende, og finder fig faare vel i fit Sodoma. Buft pag hiftorien om Dr. Jekyll og Mr. Hyde. Den pene, agtede, elftede Dr. Jekyll, han bar allige= vel et Dyr inde i fig, et brutalt, væmmeligt Dyr, der rasede vanvittigt til sine Stunder og aldeles tog Beiret fra ham, faa han blev forvandlet til en ganfte anden, den grufomme, velluftige, diavelfte Mr. Sude. Det forguldte Berdens= famfund er flig en Dr. Jetyll. Bi aner itte, hviltet væmmeligt Dyr, ber ofte aiemmer fig under den fint uofpede Raabe af Slebenhed og Raffinement. er Sodoma tilhyllet. Men netop fordi det fkinner af nore Stjønhed, er omgivet med Blomfter og Frugter og Bin og Aandrighed og munter Latter og straalende Lampeftin, — netop berfor er bet besto farligere; thi Mr. Hyde finder fig til= ftrækkelig skjult bag om bette Dr. Jekhus agtværdige og ærværdige Pore, og man bryr fig itte om og tror itte paa de allestedsnærværende Dine, der trænger

gjennem det dybeste Mørte og fer bag det tættefte Gitter. Kunde Parterne, Baverne, de smaa hemmelige Gemakter i Rigmændenes Baladser fortælle alle de Scener, de har været Bidne til, alle de Ord, de har hørt — vi stulde not faa fe ind i et Sodoma, som var tæt not. Men nu dætter Blomfterne og Musikken og den dydige hykkelike Harme over al Uanskandighed for al Opdagelie. Bi kan bare tage for os de mange Stilsmissehistorier, som kommer op for Retten. Folt fra de hoiere Samfundscirkler, om hvem man intet andet vidfte, end at de levede jom Perler i Guld, hvis Selftaber har været Aristokratiets Stolthed, hvor Man= den bar et Mønster paa en Wgtemand, altid faa hensynsfuld og fin ligeoverfor fin huftru, naar andre faa paa, og hun faa trofast og omt hengiven, altid til= talende ham med et venligt Emil - De ftaar pludfelig indkaldte for Retten. De begjærer Stilsmisje. Og ftjønt Retten figes at holdes for luttede Døre, faa lætter dog hemmeligheden ud. Dg hvad faar man høre? Den pene, fmi = lende, agtværdige Mand har været det mest brutale Bæst, man tan tænke fig. ligeoverfor fin huftru. San har flaget bende, mishandlet bende, beggget den frætteste Utroftab lige for hendes Dine, kaldet hende med de værste Navne, kræn= tet hende paa den grufomfte, hjerteløjeste Maade. Eller faa har hun benyttet hans Rabn til de frættefte Inberier og Bedragerier, ruineret ham bed fin Odfels bed, holdt aabenbart Elftere og haanet ham bent op i hans Anfigt. Dette er Bagfiden af den ftinnende Engletilværelje. Og Folt ftaar fom himmelfaldne. Dette havde de aldrig anet, dette er utænkeligt. An der er ikke noget utænke= ligt, naar Mennestet slipper Dyret i fig løst; thi da er det vanvittigt, da er det umuligt at ftyre eller inatte til Rette. Dvis itte Manden faar Lov til at ftyre Riodets Trifter, er Mennestet fortabt, hjemfalden Sodoma. Bi kan bare læfe den moderne europæiste Literatur. Den afdætter jo en moralft Raaddenhed netop i de operfte Samfundslag, fom er forfærdelig. Den faataldte Dannelje er noget udenpag smurt, den har itte trængt ned til Hjertedybet, ifte forfinet Ens Karafter. Da Literaturen funde itte behandle faa enstemmigt disse Ting, om :de itte fandtes, om de itte netop nu ftat fig frem med en fræt Uforffammethed.

Det som stal tunne ryste Folt op og ud af denne Elendighed, er intet mindre end Englene selv, de himmelste Røster og Buddærere. Med andre Ord,
disse Sodomas Folt maa faa Dinene op og se, hvor nær Afgrundens Rand de
staar, se hvad Sodomas Synder trods sit blomstrende Pdre sører til: at nedtalde Guds Strassedomme, — og saa maa de løsrive sig med et rastt Tag,
drevne af sin Forsærdelse løbe afsted bort fra det syndebesmittede Sted og saaledes undgaa Strassedommen. Det er fordetmeste en religiøs Bæstelse, som
maa til, for at saa disse Folt til at bli vaagne og se. Fornustigt Ræsonnement
forslaar itse. Det maa være en Magt, som slaar deres Samvittighed, som
ryster hele deres Læsen op, som klinger stærsere end Larmen fra Festsalen — og
det er Religionens Røst. Intet har den Magt over Mennestet som Religionen,
fordi den rører ned i Sjælens dybeste Dybder. En Læstelsesprædikant, en
Bog, man læser, og som slaar En ved sin Sandhed, fordi den skildrer Ens egne

Oplevelser og Erfaringer og Sjæletampe, saa bet er fom at tomme ind i fin egen Stue, en ruftende Begivenhed, alt dette fan være de himmelfendte Engle, som ftal lade Stjællene falde fra vore Dine og ryste op vor Samvittighed. Da Englene vil finde paa, og de vil lede of ved haanden ud af Codoma. Mennefte rigtig for Alvor angrer, og vil ud af fit Syndeliv, faa vil han faa Sialp baade innlig og ufpnlig til at funne fuldiøre fit Forfæt. San vil finde gode Menneffer, der vil biælpe og ftøtte ham, ligefom han vil finde ufnnlige Indflydelfer, fom ftyrter og leder ham til Frihedens Land. Da Unaften er det. fom briber - Angsten for Straffedommen. Naar en Mond gaar paa en Bei og pludselig fer en Ufgrund gabe ved inne Fodder, faa taster han sig med et Strig tilbage og holder fig fast for itte at glide ned Man maa tomme til at fe fin egen Clendighed, fe ned i Afgrunden, der aabner fig for Ens Fodder, for man angft kafter fig tilbage. Itte faa, at man ftal male for En et Selvede, hbori En ftal taftes paa den anden Side for at pineg der evigt, men man maa komme at se det Helvede, man allerede nu er i, og at man synter mod et endnu dubere, dreven af fin egen Tyngdelov, itte af nogen Gude færftilte straffende Saand. Man maa je grufuldt og levende den Afgrund, hvori Ens Legeme, Ens Sial, Ens Børn, Ens Omgivelfer, Ens Samfund synter ved dette Codomaliv, at man nedkalder Jordstjælv og Bulkaner, der vil opsluge Raaddenhe= den, naar den har naget sit Hoidepuntt. Rom itte Foltevandringens vilde Borber som 3ld og Spool fra himlen, bengang det romerife Reiserdømme havde forvandlet sig til en raadden Sump, der forgiftede Verden med fin Uhumsthed? Rom itte den franfte Revolution som et rensende Spoplbad, der opflugte den raadne, aristokratiske Verden og sopte ned i fin blodige Afgrund Kongen, Dronningen, den letfærdige Adel, Usædeligheden, Undertrottelsen og Mennesteoper= modet? Soldt de itte den Gang ligesom her i Sodoma paa at lege paa Randen af Afgrunden, paa at drufne Samvittighedens Roft og den Hungrendes Raab i Dansemusit og Bin og letfindige Cange? Bil der itte tomme en himlens Straffedom over Rapitalismens Sodoma baade her og i Europa, bois Millionærerne uhindret ffal faa Lov at rive til sig al Magten og forvandle Resten af Menneffene til Trælle? Guds Love er retfærdige. Syndens Maal kan naa visse Grænser, - men da tommer ogsaa Fordstjælvet saa vist, som at der er en Gud til.

Lots Svigersønner so ad Advarssen, Lots Hustru blev nodtvungent med, men vendte sig paa Veien og blev sorvandlet til en Saltstøtte. Det er mange, som ikke kan og ikke vil se. Det er dem, Vibelen kalder sorhærdede, dem, som har forsømt den sidste Anledning given dem her paa Jorden til Omvendelse og Frelse. Det er disse, vore ortodokse Brødre vil putte i et evigt Helvede, hvorfra der aldrig skal blive Redning. Men vi tænder Haabets Lys ogsaa for disse, bare det, at vi siger, at Jorden ikke kan byde dem slere Valg, de maa nu prøve paa den anden Side Helvedes luttrende Id. De er uundgaaeligt hjemfaldne Strassedommen, de maa luttres gjennem utrolig Lidelse, indtil de selv ser sin

Elendighed og ønster det gjorte ugjort og ønster sig ud af sit eget Sodoma. Men saalænge de er fornøiede der, saalænge de smiler og er muntre midt i sit rafsinerte Svineri og bare ser ad den advarende Lot og af de kaldende Himsenelrøster; saalænge de selv ikke vil reddes, saa er ingen Redning mulig for dem hverken her eller hinsides. Det er den værste Forbandelse, et Menneske kan drage over sig selv, dette at være fornøiet i Synden, fornøiet borte fra Gud, sornøiet med at have slaaet i Svime alle sine ideale Længsler, fornøiet med at dræbe sig selv mellem Lin og Kvinder, fornøiet i Sodoma. Ingen Englerøster hjælper saadanne Mennesker, der maa Svovl og Id fra Himsen. Før Utilsfredsheden vættes, for Jungsindet dages, sør Samvittigheden begynder sin stumme Unklage, for kan ikke Ungeren komme, før har ikke Lots eller Englenes Udvarselstale noget Tilkuntningspunkt. Men begynder Selvanklagen, da aabenes med et baade Pine og Pren, og Haanden udrækkes for at gribe den fressende Engels, som vil drage os ud af lisøret og søre os ud af Sodoma.

Lots Suftru faa fig tilbage. Sun var nu omgiven af Angst og Rædsler. Styerne famledes, det mørknede, og Skperne rugede tungt ober den dødsdømte Bn. Englenes Advarfler om at fennde fig hidsede og jagede, de gik ud i det Uvisse og bag dem laa Hjemmet, Bellevnet, Gelftaberne, den muntre Letfær= dighed, forglos Leg og Frihed fra Arbeide, Bin og Bægerklang. Saa faa hun fig tilbage. Bendes Hjerte laa igjen i Codoma; thi "ber, hvor bit Liggendefæ er, der vil og dit Hjerte være". Da faa blev hun tvalt af Spopldampen oa forvandlet til en Saltstøtte, figer Sagnet. Svis du itte frivilligt forlader dit Syndeliv, hvis dit Hjerte endnu er der, og du længes tilbage, da vifer det, at Ungren itte er fand og stært not, at du felv fortafter denne Leilighed, som alt var begyndt at drage dig ud og hen paa Frelsens Bei, og da vil du forvandles til en Saltstøtte, det vil fige, du vil forstene dig felv, du gjør dig udngtig til at leve et Liv som et fandt Menneste, du blir hjemfalden til Sodomas Straffedom. Spor mange er det itte gaaede faa! Forbedringshufene og Magdalenahjemmene fan fortælle det. De har begyndt godt; det fer ud, som det gode ftal faa Magt De barmhjertige Engle i Mennefteftitkelfe, fom har draget dem ud, holder dem i Haanden og vil drage dem videre. Men da vaagner de gamle Lufter igjen med den gjenkommende legemlige Belfe. Deres Naturdrifter gjen= kalder Minderne om Sviren og Sværmen og de vilde Kammeraters Jubel og — de bender sig for at se tilbage, og saa river de sig løs og kaster sig ind i Un= dergangen, ind i Sodomas 3ld. Alf dette er Erfaringen med hundreder paa hundreder. Nei Angeren i den vættede Samvittighed maa være faa ftært, at den pidfter En med tufinde Spober, man maa formelig fole Svool- og Ilddam= pene bag fig af fit forrige Syndeliv, og i Angsten fpringe længere fra det - da fan man reddes. Men begynder Langfelen efter Synden igjen at vaagne og faar faa ftor Magt, at man gir den Rum, at man vender fig - da er det for= fent — da har man alt forstenet sig felv. Lots Hustru vil altid staa som et Billede paa de Mennefter, fom er vetnet faa i Biljen gjennem Syndens Bane, at be hænger fast ved den trods alle Forføg paa at faa dem ud og -- forstener fig felv. Hvor mange Druttenbolte er det itte, fom har funnet holde fig borte fra al Drit i garevis - saa pludselig vender de fig, og det blir op i den jamme Elendighed som for. Dette at vende sig - at vende fig efter Synden, det er det forfærdelige. Bi danner of felv, eftersom vi vender of. Bender vi of mod Lys, mod Frihed, mod det Gode, saa faar vi Lys, Frihed og godt; vender vi os mod Mørte, Trældom, Sodoma - faa faar vi Mørte, Trældom og Sodoma. Lad os vende os ret, med Sodoma i Ryggen og itte foran. Lad os lægge Vilje, Allvor, Arbeide paa at vende of ret. Og lad of, som har smagt Sødmen af at være Guds Børn, som har viet os til at gaa hans Wrinder paa Jorden, lad os være utrættelige til at banke paa Sodomas Port, til at føge at finde en eller anden Lot derinde i Syndehulen, som vil lutte op for os og tage venlig imod os og lytte til vor Advarselstale og blive reddet. Lad os itte fornemt holde os tilbage fra de Udfkudte, lad os vende os til dem, der ligger fulde i Rendestenen ligefaavel fom til dem, der ligger fulde paa de bløde Hunder, til dem, der driver Utugt i Prostitutionshusene saavel som til dem, der driver Utugt bag Silkegar= dinerne; lad os gaa til Sodoma, baade det fine og det grove, og forsøge at være frelsende Engle, at fortynde den uundgaaelige Straffedom, som fligt Syndeliv brager over deres Hoveder, og berede dem et Fredens Sted, hvor de fan in hen alle de, som vil forlade Sodoma for Alvor. At der er saa mange, hvem Nøden tvang til at fælge sig til et Sodomaliv, og som længes ud igjen, men der er ingen Engel tilstede, ingen hiælpende Haand, intet Zoar at redde fig til. Da saa synker de i Undergangen. Lad den Tak, som vi opsender, fordi vi selv itke lever i Sodoma, ogsaa blive en Bøn for dem, som er der, at de maa i Tide faa Dinene op og reddes, og faa bære med at redde dem, ifte fornemt nedladende, men i kjærlig Glæde over at have frelst en Broder eller Søster. Bud give of alle dette Kjærlighedens reddende Sind!

# 3 Jesu Ravn.

(Sex og thvende Søndag efter Trinitatis.)

### Tetft: Phil. 2, 5-11.

I den oplæste mærkelige Tekst sætter Paulus Jesus op som vort Mønster. Han beder om, at det samme Sindelag maa være i os, som i ham, at vi, liges som han, skulde stræbe ester at være Gud lige. Og vi naar dette Ideal ved at tage en Tjeners Stikkelse paa, ved at offre os sor de andre og være lydig mod Guds Vilje, det vil sige, handle ester hans Love baade i Naturens og Nandens Berden, og det indtil Døden. Det nytter ikke sor et Nar eller to, og saa svigte og salde fra; det nytter ikke, skræmmet af Faren eller Dødsangsten, at sly fra vor Pligt; men vi maa være trosaste ligetil det sidste Nandedræt, hvad enten

dette drages paa Korfet eller i Sygesengen eller paa Livets mangehaande Slag= Først da har vi naget vort Ideal. Og fordi Jesus var fuldkommen og trofaft ind i Døden til benne Opoffrelsens Tjeneste, berfor blir han bort Monster, berfor har Gud ft jantet ham - lag Marke til, han har bet ikte af fig felv, han tan altfaa itte være Gud efter Pauli Mening — men Gud har ft jæntet ham et Navn over alle Navne, saa at i hans Navn hvert Knæ stal boie fig, baade i himmel og paa Jord og under Jord, det vil fige, baade de himmelfte Hærftarer og de levende Mennester og de afdøde Nander, som Jøderne troede forvarede under Jorden paa et Sted, de kaldte Scheol. De fkal alle erkjende Jesus at være en Herre til Bud Faders Were, altsaa, de skal ikke erkjende ham som Gud. Dette Sted hos Baulus er bennttet som et af Beviserne for Jeju Guddom, ffjont Stedet helt igjennem taler mod den. Ut Baulus ber, fom andre Steder, betragter Jeju Mand fom levende, for den fteg ned i Mennefte= ftittelsen Josefs og Marias Søn, maa itte forvirre os; thi det er et Led af Pauli Theologi, og det samme som han, troede mange med ham, at vore Nander nem= lig leve, for de blir nedsendte i Modereliv til at besicele et eller andet Menneste. Doad Paulus mener med hele Stedet er dette, at fremstille Besus som Ideal= mennestet, der af Bud er ophøiet til at være Verdens Monster, fordi han, som ingen for, har foldt Mennestets Bestemmelse og vist, hvad det vil sige at være Bud lig. At hvert Ance ftal boie sig i hans Ravn, vil tun sige, at hvert Ance ifal boie fig for 3 dealet, at intet mindre tan forflaa for og, intet mindre bor til= fredsstille os, end det at blive ham lig og derfor blive Gud lig. Det er det famme Krav, Paulus som Kriften opstiller for Jesus, som de øvrige Religioner opstiller for fine Stiftere, fordi disse i deres Tilhangeres Dine repræsenterer Idealet. Da om Buddhisterne vilde fige, at hvert Ana ftal bvie fig i Buddhas Navn, eller Parferne vilde fige, at hvert Ence ftal boie fig i Zoroafters Navn, eller Muhammedanerne fige, at hvert Anæ stal boie sig i Muhammeds Navn, saa vilde de mene ved dette akkurat det samme som Paulus, naar han siger, at hvert Anæ ftal boie fig i Jeju Navn. Mennesteheden maa og ftal bøie fig for fit eget 3deal, for det, som repræsenterer for dem det hoiest fuldtomne; det ftal ftile op= imod fit Monster, det at blive Gud lig. Jesu Navn eller nogen Andens Navn er itte nogen Trylleformel, der ftal bevirte noget pludfeligt Omflag i et Menne= ikes Natur eller staa som en Trudsel over ham, hvis han ikke vil lyde; men Pau= lus vil tun udtrytte, hvad han figer paa faa mange andre Steder, at Mennefte= heden itte ftal hvile, for den har naaet fin Bestemmelfe, med andre Ord, at der er en bestandig Udvitling, som begynder ber og fortsættes hisset, og som itte fan standse, for Mennefleheden i hver entelt af sine Lemmer er bleven Kriftus lig, og Bud faaledes er bleven "alt i alle", for en fuldtommen harmoni er oprettet mellem Staberen og Stabningen. At boie fig i Jesu Navn vil fun fige altsaa at ertjende det fom Mennestets Bestemmelse at være lydig mod Buds Love og stræbe at naa dette Maal, som han gjorde det, ved at være alles Tjener i villig Selvopoffrelfe og heller vælge Doden end flaa noget af paa, hvad han betragtede som Sandhed. At udvitle i dig din Sans for Nand, at nære din himmellængfel, at føge at leve et dagligt Samliv med (Bud og fra ham brage Styrfe til at gjøre din Pligt, at fe Livet i Guds Lys, at anstrenge big for at leve faa rent og høit og fjærligt som muligt, at søge at beherfte bine Lidenffaber, bin Brede, bin Bevnluft, din Stadefrohed, at boie dig ned, itte fornemt nedladende, men med dybtfølt menneftelig Medlidenhed til dem, der ligger nede, og ftrætte dig op med Beundring mod dem, der staar hviere, at fe i alle Menneffer dine Brødre og Søftre, fom har Rrav paa din Tjeneste, bvis du tan ide dem nogen Tjenefte, - det er at boie Ance for Bud i Jeju Navn. Et Navn betyder altid noget; det er ikte bare en tom Lnd. Det indeflutter de Egenftaber, den Livs= gjerning, bele Bæfenet af det Mennefte, fom bærer Navnet. Da naar vi fætter Jefu Rabn op fom vort Mønsternabn, og taler om at gjøre bet og bet i Jefu Nabn, faa mener vi dermed, at vi onfter at gjøre den Ting, faaledes fom ban vilde gjort den, med hans land over os. Det er hans Inspiration vi beder om, naar vi velfigner en Ting med hans Navn. Ja felv naar vi efter gammel, fmut Stit hjemmefra - en Stit, som jeg felv vedligeholder - nævner Jefu Navn i Stilhed over vore Maaltider, faa betyder det intet andet end dette famme, en ftille Bon om, at hans Ord, hans Liv, hans Dod - idethele hans levende Minde maa være Bigselen over vore Ord, vort Liv og vor Død, at vi beder ved at nævne dette Navn, i Stilhed om at faa være Guds fande Sønner, som han var det. At nævne Jeju Navn over vore Maaltider er i Grunden den eneste rette Brug af Nadveren, saaledes som Jesus mente ben, at vi, naar vi bryder Brødet og drifter Vinen eller Bandet, maa ihukomme hvad han var for Berden, ihukomme vort eget Donfter, og derved ftyrkes til at blive ham lig, ly= dig mod Gud ind i Doden. Derved blev Nadveren itte en hoitidelig Kirteftit, omgiven med Myfteriets Bru og med de truende Ord om at æde fig selv til Dom. derved blev den itke forbunden med nogen Syndsforladelse, der ftal giøre En blank til at synde paa en friff næste Dagen, men den blev en daglig Baamin= belfe, Selvopfriftelse, Selvinspiration, ber tunde tjene En som Stottestav Livet fremigjennem. Jefu Navn ftulde itte fplde of med Gru eller blive en Borde for os; men det stulde tvertimod indeflutte vor høieste Glæde, være fom Binger, der daglig løftede os opad. Jefu Navn i Kriftnes Mund, for hvem det altsaa alene tan have benne Betydning, ftulde være vor egen Mennestemuligheds Navn, et Navn, der betegnede hvor høit vi var istand til at naa, naar vi jelv vilde ind= vie os til at gaa hans Bei i Tjenerstiftelsen, lydig indtil Døden. Det er Menneffeslægtens Seier, Fuldkommenhed, som durtes i Jefus, og som derfor ogfag. bor i Jefu Rabn. Dg fordi de Rriftne begyndte fom et lidet Barti, fantet fammen af alle Folkeklasser og Nationer under Kiærlighedens og Broderskabets Fane, berfor blev ogfaa gefu Navn for dem et famlende Marke, fom de afbilbede under mange Strifttegn og Billeder, hvoraf de forftod Betydningen, men itte de andre udenfor.

Men Kirfen har, eftersom den udvitlede Kriftendommen til at blive en

Dogmereligion iftedetfor et Rjærlighedens Broderftab, efterfom den omgab den med hemmelighedefulde Ceremonier, der gjennem nore Midler vilde frembringe indre Omftabelfer, forvandlet Jefu Navn til en Glags trylleagtig Umulet, Der funde virke baade til det Gode og til det Onde, og har bennttet det og benntter det den Dag i Dag til alflage Grusomheder og Forfølgelser. Jesu Ebangelium udgik som en venlig Indbydelse til den Tid og alle Tider om at flutte sig sam= men fom Brødre og Softre i Gjerning og Sandhed, fordi vi alle var Børn af den samme Fader i himlen, der elftede of. San ftiftede itte nogen Gett, ban fordrede ingen toungen Troesbefjendelfe, han ffrev intet op eller lod det ffribe op - det er Kirken fenere, fom har fundet paa dette. Den har forbandlet Jefu frit spredte Saakorn af almen Sandhed til at blive visse dogmatifte Troessæt= ninger, som man ftal og maa tro paa, hvis man ikke vil gaa til helvede; ben har forvandlet det frivillige Broderskab af hinanden elstende Mennester til en færegen Frelsesinstitution, bragt fra himlen ned paa Jorden, og hvori den theologiste Jesus er Hovedpersonen og Midtpunktet; en Frelsesinstitution, bportil Presterne, som Guds Stedfortrædere og Tjenere paa Jorden, havde Nøglen. og hvortil man itte tunde faa Adgang, førend man underkastede sig visse Cere= monier, fom taldtes Naademidler, og fom fkulde virke paa en ganfte eiendomme= lig, troldomsagtig Maade. Saa opkom den Lære, at medmindre man blev døbt i Zeju Navn, tunde man itte blive jalig, medmindre man troede faa og faa, funde man iffe blive falig, medmindre man beltog i Nadveren, kunde man ikke blive falig. Dg da nu de forstjellige Sekter havde forftjellig Mening om, hvad der stulde troes, saa forbandede man hverandre og forfulgte hverandre som Riættere i Zefu Navn, og det frivillige Broderstab i Kjærlighed blev opløst til en Masfe Partier, der i utjærlig Bagtalelfe rev hverandre til Blods og føgte at udrydde hverandre med 3ld og Sværd; Fredens Evangelium blev forbandlet i Jefu Navn til Krigens og Forfølgelfens. Og Jefu fredelftende hellige Navn brugtes at infes fom Belfignelfe over nogle af de værfte Ugjerninger, Biftorien fiender.

Jesus gjorde Gud til Midtpunktet for alt levende, til Bæreren af Universet, kaade Naturlivet og Menneskelivet; Kirken gjorde Jesus til Midtpunktet og øphøiede ham til Gud. Jesus talte om Gud som en kjærlig Fader, der forslader Synder og tager mod den forlorne Søn, hvor dybt han er falden, naar han angrende søger tilbage til ham, og det uden nogen Mellemmand; Kirken lærte, at Gud er en streng Herre og Konge, som fordrer strikt Retsærdighed og itke flaar en Tøddel af sine Fordringer, og da Mennesket ikke kan fyldestgjøre disse Fordringer, maa Jesus, Guddommen selv iklædt Kjød, syldeskgjøre for dem og give sit uskyldige Blod i Betaling for deres Synder; at Menneskene derfor kun kan naa Saligheden gjennem Jesus, ved at hans Fortjeneske regnes os til Gode, indpodes i os paa hemmelighedsfuld Maade. Vi trænger en Mellemmand, siger Kirken, og denne Mellemmand er Jesus, og Presterne, som er Bestyrere af Kirkens Saligmagerimidler, bringer da igjen hvert af Kirkens Meds

lemmer i Forbindelse med benne Mellemmand, Jesus, gjennem Daaben og Nadsperen.

Jesus lærte, at de Fattige i Aanden, de Sørgende, de Sagtmodige, de, som hungre og tørste efter Retsærdighed, de Barmhjertige, de Rene af Hjertet, de Fredsommelige, de, som uforstyldt lider Forsølgelse for det Godes Sag, er sastige; Kirken lærte, at for at blive salig maa man tro paa visse Læresætninger, isærdeleshed da paa Jesu Blods rensende Krast, og at selv det reneste Liv ikke hjælper det mindste fra eller til. men kun Troen paa disse Læresætninger.

Jesus lærte, at det er paa Frugterne, man stal tjende Træet, at hver stal dømmes efter sit Hjertelag og sine Gjerninger, at hver saar den Stjæbne, han har beredt sig selv, da der er mange Værelser i hans Faders Hus; Kirken lærte, at alt afgjøres ved dette Liv, at man ved Tøden enten puttes i en evig Himmel eller i et evigt Helvede, og at det, som afgjør Ensevige Stjæbne er, om man har troet sin Sekts Lære eller ei.

Jesus prædikede et frivilligt Broderstab mellem Menneskene, hvor den Ene delte med den Anden i Kjærlighed; Kirken har ofte bestyntet Inranniet, Krigen, Standsforstjellen, Kapitalismen og selv ofte gjort sig til den værste Inran og Bøddel.

Intet Under da, naar Jesu Person og Jesu Lære er saa aldeles fortvaklet, at man lidet kan fjende den igjen, ja, at hans Kirke ofte forivarer det modfatte af, hvad Stifteren prædifede, intet Under da, om Beju Navn ogsaa er fortvat= let, det vil fige, at det i Menighedens Dine betnder noget ganfte andet, end det ønstede at betyde. Istedetfor at være det Fanemærte, vi glade og frimodige ftulde følge, fordi Jesu Ravn har forvisset os om vor egen Races Seierstraft; iftedetfor at være Menighedens stadige Inspiration til fortsat Untrengelse og Ramp for at ma Fuldtommenheden, faa er Befu Navn nu for de Flefte bleven en Sovepude for deres Synder og Slovhed; det untter nemlig itte os at forioge. thi vi tan faa itte gipre noget hverten fra eller til alligevel, han har gjort alt for os, hedder det. Iftedetfor i Jefu Ravn at fe et Menneste som vi, en Mand, ber duktede op af Folkets Masfe og præditede Sandhed for Verden, har de Flefte nu løftet det op i en mystist Taage, revet Glorien af Guds Hoved og fat den paa den galilæifte Tømmermand og tilbeder nu dette Navn med grublandet Verbo= bighed; thi Jesus er jo den evige Dommer, der ftal afgiøre, om de ftal fendes til Simmel eller Helbede. Iftedetfor i Jefu Navn at fe en Broder, fom vi fan om= fabne som vor, har Kirken stilt ham fra og ved en noverstigelig Mur, idet den har erflæret ham for Bud og og bare for Mennester, og derved - i famme Aandedræt som den beder os efterfolge ham, og vorde ligedannet med ham erflærer, at bette er umuligt, da vi aldrig fan blive Guder eller det famme fræ= bes af os som af Bud. Og ligesom de vilde Folteslag holder Umuletter, det vil fige, Stumper af Træ eller Sten, fom de tillægger overtroift Kraft, og fom de bærer om halfen for at befintte dem mod onde Mennefter og onde Nander, faaledes har Kirten i mange Styffer forvandlet Jesu Navn til flig en Amulet, som den har indviet til Brug for Overtroen, saaledes at en Abbed Richaume i det 13de Aarhundrede endog forsittrer os, at han kunde forhindre Lopperne fra at bide sig ved Korsets Tegn.

Men det værste af alt er, at ved at gjøre Jesus til en kjoleklædt Theolog med ftivt Halsbind, der difputerer med theologist Stivfindethed Dogmer fra et Ratheter, og ved at forkunde, at Frelje kun findes inden den og den Sekts Græn= fer, har Rirten tondt Forfølgeliens Fattel over Berden. Jeg glemmer itte hvad en jodist Rabbi sagde til mig en Gang: "Hvor kan De vente," sagde han, "at Beju Navn ftal omfattes af vort Folt med nogen Beundring, end fige Riær= lighed? For os er det Navn ensbetydende med Aarhundreders blodige Forføl= gelfe, med Baal og Brand og Sværd, med Trampen i Støvet, med Jagen fra Land til Land, med den meft umenneftelige Grufombed, med en Kiæde af uende= lige Lidelfer." Dg Rabbien havde Ret. Det er hvad Kirken har bragt Jesu Mann at betnde for hans egne Landsmænd. Og naar vi læfer om de forfærde= lige Rrige, fom den tatolite Kirte forte mod Katharerne og Albigenferne og Lutheranerne og de Reformerte, Trediveaarstrigens Rædfler, den nederlandfte Frihedetamps Grufombeder, naar det luer med Forfardelighedens Gjenftin fra Giordano Brunos og Servets og deres Medbrødres brændende Legemer, naar Hetsebaalenes Rog næsten vil toæle os, - og vi saa tænter paa, at alle disse Sjælepiniter og haarreisende Grusomheder er gjorte i det mest fredsommelige Mennestes Navn, i Zein Navn, da maa vi spørge os selv, hvorledes dette er muligt, hvorledes en Rirte aldeles fan fornægte fin Mefters Aand og dog vove at bruge hans Navn som Elør over fine Grusomheder.

Ja selv her i Amerika sinder vi sølgende Bemærkning af Presten John Norton: "I Boston blev i 1660 Mary Dyar hængt af Purikanerne paa det gamle Elmetræ i Boston Park, paa Grund af følgende Beskyldninger: Hun sagde, at Dvrigheden ingen Met havde over Mennessers Samvittighed; at Gud boldt Aabenbaringer nu saameget som før, var lige saa nær Georg Fox som Woses og Paulus, og lige saa nær hende selv som Jesus Aristus; at Prester ingen Met havde til at binde og løse; at vi itte skulde kalde noget Mennesse Mester her paa Jorden: at det at øse Band paa et Spædbarns Hoved itte gjorde det noget godt og gav itte Gud nogen Glæde. Hun sagde ogsaa, at Kvinden havde ligesaa stor Met som Manden. Og da vi bad hende holde Mund, erklærede hun uforskammet, at hun havde ligesaa stor Met til at ossentliggjøre sine Meninger, som vi til at ossentliggjøre vore. Saa hængte vi hende ved Natsen i Guds og Ny Englands puritansse vore. Saa hængte vi hende ved Natsen i Guds og Ny Englands puritansse kirtes Navn. Det er en religiøs Handling. Vere være Gud og det Vintræ, han har plantet i Orsene!"

Og felv her mellem os Standinaver i Amerika, hvor vi ikke kænger har at frygte Baal og Lemkæstelse sor Troesasvigelser, men hvor vi bare kan lemkæste hverandre med Bagtalelser og Sladder og løgnagtige Rygter, og hvor vi ogsaa rigeligt benytte os af denne Forret — selv mellem os, hvor bruges ikke Jesu Navn snarere til et Plagens Ris end til en Trøstens og Glædens og Opmuns

tringens Lædskedrik. Jesu Navn sættes praktisk mere i Forbindelse med Helpvede end med Himmerige. Man bruger hans Navn som en Trudsel mod alle dem, der itke hører til netop den og den Menighed. Methodisker og svenske Misskonsvenner omtap med Fressearmeens Løitnanter og Hallelujapiger angriber Folk paa Sporvogne og Gader og Verksteder, ja ringer endog paa Portklotter for at forhøre sig, "om man elsker Jesus", og denne uforskammede Paatrængenshed dæktes over med Jesu Navn. Baptisker sætter Himmel og Jord i Bevægelse for at saa Folk overtalte til at saa den Smule Vand over sig, sør de dør, og drager afsted med 80–90 Aars gamle Kjerringer og Kaller for at saa puttet dem i Elven, selv om det er midvinters, og uanseet om disse Stakler vil krepere som Følge af Badet nogle Dage efter — altsammen i Jesu Navn, han, som selv aldrig døbte. Og ved Spessenge, især hvis vedkommende Spese har gaaet i Nasaretkirken, eller endnu værre, hører til vor Menighed, lurer der en hel Del velmenende Gribbe af alle ortodosse Bekjendelser, færdige til at kaste sig over Aadslet for at omvende paa det, sør det blir forsent.

Det er det samme, om de faar Bud om, at de itte ønstes, om den Enge ønfter at faa Fred, om Dødspieblittet for den lidende Stattel formortes og forbittres af deres Strig og uvittige Bønner; de maa og ftal udfore Plageriets Gjerning - i Jefu Navn. Det fvimler for den Syge, den mindfte Lyd piner ham, han ønster Stilhed og Fred om sig, han ønster at famle fine Tanker og lægge sig ind til Brystet af den evige Kjærlighed og give fig ham i Bold, men han faar iffe Lob. De ligger paa Gulvet og beder i Kor, be spinger paa fine Salmer om at vaftes i Lammets Blod, de hanger rundt om Sengekanten som Fluer og hvifter ind i Dret paa den Spae: "Tror du paa Jefu Blod? huft paa det evige Helbede, fom brænder med 31d og med Svool! ombend dig for det blir forfent! at, dpre Sial, huft, at i næfte Time ftaar du for din evige Dommer!" Den Sige fer fig ftonnende omkring, - er der itte Forbarmelse at faa — vil Ingen være barmhjertig not at jage disse Gribbe; men nei — hans Slægtninger fidder bare og græder, han mag lide. Da reifer fig En for at vidne, og han truer og ffræmmer og lyner og tordner, saa det gaar fort for Dinene paa den Snge; han ligger og fveder, de radfomfte Billeder gri= ber hans Fantasi, og i denne Angstens Aval gaar hans Nand over til den anden Berden, mens Prædifanten erflerer, at denne Siel fandfynligvis er gaaet evindelig fortabt, og Grædetonerne trøfter fig efter en Stunde Solen med Raffe= toppen, i ftolt Bevidsthed om, at de har gjort fin Pligt i Jefu Navn. Dette er itte overdrevent, dette hører til de almindelige ftandinavifte Dødsleier, jeg tan tale af Erfaring. Det er itte alle, der tan gjøre, fom den nordlandste Gut, der havde faget Tæring herborte og sag reiste hjem for at se sine gamle Forældre, før han døde. Men hans gamle Forældre vare gammeltroende, mens Gutten herborte havde vokset fig ud af Dogmerne. Forældrene vilde hente Presten, men Gutten fagde, han itte vilbe have ham. Samvittighedsburden blev bog for ftor for Forældrene; de bentede Presten og Plagerikoret i Jesu Nabn. Fortbip-

let bad Gutten om at faa do alene og i Fred, det nyttede iffe, de begyndte at finge op omkring ham. Da famlede han fin sidste Kraft, væltede sig ud af Sengen, frøb op Trappen og stængte fig inde i et lidet Rot fuldt med Strap og Strammel, og her dode han. De var efter ham der og, de bad ham fomme ned. de vilde tvinge fig ind; men han havde ftængt Døren. Standinaverne er for taalmodige mod flige felvbudne Prædikanter, der i fin aandelige Uvidenhed og Hobmod folder Dodsleierne med Gru og Bine, for faa i mange Tilfælde bag= efter at fordomme Bedkommende paa Gravbakken som en redningsløft fortabt Siæl, og det lige i Unfigtet paa de førgende Forældre og Slægtninge, bare fordi Bedkommende itte vilde følge deres Salighedsopftrivt. Slige Predikanter, der i den Grad misforstaar fit Rald og misbruger Jesu Ravn, burde pidftes ud af Sngerummene, hvis de itte vilde gaa godvilligt. Jeg har feet mig harm paa dem paa Bpens Hofpitaler, og jeg begriber ifte, hvorledes Dotterne kan tillade dem uhindret at grassere. Bed en Spacfeng burde Ingen faa Lov at tomme, som itte tunde tale Trøstens og Opmuntringens Ord til den Spae og lindre hans Lidelfe. De mange Beretninger om ftandinavifte Prefter, fom uden videre Inser bra Mennefter til et evigt Helvede, fordi de ikke netop har troet som de, og gjør disses Forældre enten gale eller knuste af Fortvivlelse for Livet, de er en Stamplet paa port Folt og dets Standpuntt af Oplysning, de er en Stam for den Kirke, som kalder sig med Jefu Navn.

Nei, lad os fri Jesu Navn fra alt det raa Tilhæng, som har samlet sig om det i barbariste og pedantiste og overtroiste Tider. Lad os saa det tilbage som Udtrykket for Menneskehedens Jdeal, som Jndbegrebet af alt af Kjærlighed, Godhed, Renhed, Sandhedsmod, Offervillighed, som Slægten kan vokse op til. Da skal det blive evig sandt, at i Jesu Navn skal hvert Knæ bøie sig, deres i Himlene og paa Jorden og under Jorden.

## Gjeninn.

(Sho og Thvende Søndag efter Trinitatis.) Tesst: Joh. Aab. 21, 3-4. 1. Cor. 12, 12-27.

Gjensyn! — hvilken Uendelighed af Tanker, hvilken Storm af Følelser indeholder ikke dette Ord! Du føler det bedst, naar du en lang Stund har været borte fra dine Kjære. De Kjæres Dine og Unsigter følger dig, du undres paa, hvordan de har det nu, hvad de tænker paa og taler om nu, og saa længes du hjem. For det er underligt med det. Naturens Stjønhed og Storartethed kan itke i Længden erstatte Menneskers Venskab, og de Trevler, hvormed det ene Menneske trevler sig fast til Hjerterødderne af det andet, kan itke afrives, hvorlangt man reiser fra hverandre. Og naar man da nærmer sig Hjemmet, og man ved, at man skal ses igjen bare om nogle Dage, da stiger Gjensynets Haab til en stormende Glæde, da føler man, at den evige Sommer,

Palmer og Cypresser, Roser og Bioler midvinters, saaledes som jeg nu har set dem i Syd Californien, dog har lidet at sige mod de Blomster, der drysfer fra Mennestets Kjærlighed i deres Dine, Ord og fremstrakte Hænder, og at den evige Sommer, som man aldrig blir træt af, kan gro mellem Sne og As, der hvor Mennester elster hverandre. Og derfor var der Sandhed i det Digt, jeg sendte hjem.

Farvel mit Sommerdigt, Farvel, nu gaar det op mod Storm og Sne, der ftitker Krop og ftikker Sjæl fom Naale fra en Bræ.

Farvel du Palme, slank og skjøn, der vifted i den lune Bris, du fang, du Sydens Kongesøn, en evig Sommers Pris.

Farvel du Hab, som Dag og Nat dit Tungsind klagede for mig, og som min Længsel Stevne sat paa Endeløsheds Bei.

Farvel du Blomftermhlder, som med Farver dætted Høi og Rind, som lotted, hvisted: "Bandrer kom i Vellugts Tempel ind!"

Jeg ftal ei mer blandt Rofer gaa nei hjem, hvor Bintrens Sneftormflag fvøber den Jord, fom venter paa fin Baarens Paaftedag.

Og dog kanske jeg finder der mit allerbedste Sommerdigt, en Blomsterflor, som mod mig ler mer bølgende og rigt.

Thi er ei Børn starens Fryd og Venners ømme Kjærlighed først Livets sande Blomsterpryd, som evigt varer ved? Og mig stal møde Smil og Rhs og Haandtryk varmt og Dines Glans, de falder som et Blomsterdrys i Vintrens hvide Krans.

Tet er Gjensynets Haab og Glæde, som holder Mennester oppe under Adsstillelsens Bitterhed, og det gjælder itse alene mellem os hernede, men det gjælder endnu stærkere kanske, naar En af vore Kjære er gaaet paa den lange Reise, hvorfra man aldrig vender tilbage igjen synlig for vore legemlige Dine, naar Dødens Baad har fort vor Elskede over paa den anden Side. Da i Stilsmissfens forste tærende Bitterhed søler man sørst Dærdien af, hvad man har tabt, og det grænselsse Savn, og det eneste, som holder En fra Fortvivlelse i slige Stunder, det er Haabet om, for itse at sige Troen paa og Bisheden om, at man engang skal sinde sin Elskede igjen, ustjæmmet af alle Sygdommens Mærsker, i Stjønhed og Glæde, og saa være sammen for evigt.

D da — didhen ei Sorgen naar, o da — o der ei Men og Saar den Skjønhed, jeg til Legem faar, kan skjænde eller skade. I Thbet af al Godheds Smil den unge Engel, lys og mild, sit Legeme af himmelsk Jld evindelig kan bade.

(Henr. Wergeland.)

Ba felv hos dem, fom har begravet fig felv i Trostesløsheden, som tror, at alt er forbi med dette Liv, at Sjælen eller Nanden er noget materielt, der raadner fammen med Aroppen, - felv hos dem tommer Tanken om Gjenfynet liftende — det er jeg vis paa -- og vil i ubevogtede Stunder opreise Haabets Throne i deres udtørtede Hierte. Har man virtelig holdt inderlig af en anden Menneiteficel, beundret Handens forftjellige Livsyttringer, badet fig i det Bald af Dmbed og Hjertevarme, som straalede fra denne anden Sjæl — da reifer fig por naturlige Folelse i Protest mod den Tante, at alt dette skulde være intet, ftulde være Stov, der oploses sammen med Kroppen, og naar Savnet da gris ber os, og vi fidder der og hulter i vor Ensomhed, saa kommer, enten vi vil det eller ei, enten vi værger os mod det eller ei, saa tommer Gjensynets haab og hvifter: "du ftal fe din Kiære igjen, frugt ifte, du ftal leve med din Elfkede atfurat som før, dele Tanter, Glæder, Følelser, Cambær, og 3 stal aldrig, aldrig ffilles, hverten af Sngdom eller Død." Er der nogen Tante, fom er fkitket til at løfte et Menneske, til at gjengive en frossen Nand Liv og Barme. til at fylde os med en ufluttelig Glæde, saa er det Tanten om Gjensynet med alle de bortgangne Kjære. Og lykfeligt det Menneste, som fan leve og aande

i Gjenspnets store Haab; thi da brydes Odden af Stilsmissens Bitterhed, da bliver Døben kun et Navn, ingen Birkelighed, da lægger Gjenfynshaabet paa os et Ansvar til at leve saaledes, at vi fan blive værdige til at mødes igjen med vor Sjæls Tilbedte. Og ulpktelig den Mand eller Kvinde, som finver tilfide Gjenfynets ftore Saab, fom flaar bort den Saand, der byder Lægemidlet mod Sorgens Fortvivlelfe, fom lutter Dine og Dren og dover Hiertets Stemme, der Indelig forlanger et Gjenfun, for faa at fidde tilbage og ftirre ned i Mulden og mætte fig med den ftjærende Ufandhed, at Nand fan opædes af Matte fom det smuldrende Rigd, og at alt, jeg elstede, var bare en Raaddenhedens Dynge. Rei, bort, bort fra denne Trøftesløshedens natforte Gjæft, lad os følge por Naturs fande Indfindelse, der længes efter, fordrer et Gjenfon, og lad os glæde os til dette Gjenfyn, og betragte vore afdøde Kjære fom dragne ud paa en lang Reise, hvorfra de vil komme tilbage engang til vort Kys og Favntag. Da benne Tanke om Gjensyn med vore Kjære, som fylder Livet med Haab og Glæde, den vider sig ud ftørre og ftørre, og blir til Gjenson med alt, som vi har elftet her paa Jorden, de Digtere, hvis Berter har foldt os med Infpiration, de Bidensfabsmænd, der har ledet of ind i nye overraftende Livssyn, de Tænkere og Talere, der har løftet vor Aland til nye Høider, og de mange an= dre Mennester, der har fluttet sig mere eller mindre til os i bort daglige Lib med Benftab eller Kjærlighed. Bi ftal fe dem alle igjen, nyde godt af deres Samliv og Tale. Jeg erindrer fra mig felv fom Gut, at det altid var en til= trækkende Tanke for mig, at jeg engang paa den anden Side fkulde faa fe alle de Helteftittelfer fra Siftorien, som jeg beundrede, alle de gamle norfte Ronger og Sagahelte, fom foldte min Fantafi, alle Bibelhiftoriens glorieftinnende Stitkelser, alle Opdagere og Marthrer, Jefu Disciple, itte at tale om Jesus af Nafaret felv, alle hans store Forgjængere, en Buddha, en Boroaster, en Sofrates og Plato - fe dem virtelig for mine Dine, faa fidde ved deres Fødder og Intte til deres Tale og føle Søiheden og Gladen af deres Nærbærelfe. Og ben Dag i Dag kan min Fantasi foldes med Soner og med Glæde, naar den fordyber fig i Gjenfynets ftore Tante, man tan fidde og fpinde og fpinde paa ben i bet uendelige. Og det bedfte af alt er, at den er ingen tom Fantafi, intet Gjøglebillede og Blændvært, der bedrager og, nei den indeholder virtelig hiftorift Sandhed. Du ftal faa fe og nyde alt dette, naar du er luttret til det og derfor moden for det. Thi jaa fandt som der er en Gud til og Nand til, og benne Aland er fat til at gjenfpeile Gud hernede paa Jorden, faa fandt fom Berdens Opbnggelse til ftørre Renhed og Sandhed og Rundftab gjennem de for= ftjellige Mennefteredftaber er Guds Berdensplan, saa fandt tan itte denne Ricede af Menneffearbeide lagt til Menneffearbeide, Opdagelfe lagt til Opdagelfe, afbrydes eller tilintetgjøres, men den maa fortsættes, til den samlede Menneskebed bar naget fit Maal. Dg Riceden mellem Levende og Dødt tan itte afftiæres for Mandens Bedtommende; thi Nanden anerkjender itte Døden, Nanden bar in= tet med Død at gjøre, men tjender tun til fortsat Liv, og ifølge Tiltrækningens Lov vil de forstjellige Interesser drages til hverandre i Grupper, hjælpe hverandre, støtte, lede, værge hverandre, enten de hører de saakaldte Levende eller Døde til, indtil den ene Gren af Mennessehedens Mulighed har naaet sin Fuldstommengjørelse. Saa vi ital sinde og se en Gang alle dem, som har tjæmpet samme Ramp som vi for de samme Ideer, der sit vor Kjærlighed, ja vi tror, at de uspnlige er om os og styrter og veileder os, mens vi er hernede, med deres stjulte Inspiration og Velsignelse.

Og har du videt dit Syn og din Kjærlighed hernede ud til at omfatte itte bare dine Nærmeste og din lille Kreds omkring dit Birke, men den hele Menne= ftehed, er din Sje mtjærlighed bleven Raftetjærlighed, faa du i hvert Men= nefte tan fe bin Broder, da vil Gjeninnstanten ikte bvile, for ben omfatter Gjenfnnet med hele Berden, for den optager i fig Tanken om hele Menneftehe= dens Bækft opad og fremad, til den engang ftal naa til fuldkommen Harmoni, til Enhed med fin Bestemmelse; den famme Tanke, som Paulus flere Gange dowler ved, naar han sammenligner Menneskeheden med et samlet Legeme, hvor Rriftus er Hovedet og alle Mennestene Lemmerne. Denne storartede deilige Tanke, der ftøber hele Menneskeheden sammen til et uadskilleligt Broderskab, hvor det Hele vilde lide, hvis noget enkelt Lem skulde fortabes, hvor vi ikke kunde være lyttelige, hvis vi vioste, at en eneste Broder og Søster skulde lide evigt uden Saab om Udløsning, denne ømme, deilige Tanke blev formørket og trængt ud af den kristne Theologi ved Læren om et evigt Helvede, indtil Uni= versalisterne traftigt betonede den igjen og gjorde den til Grundvold for hele sit Samfund, og til dem har nu Unitarierne fluttet fig og flere og flere kommer efter. Denne Lære er Gjenfynstanken i fin idealeste Skikkelse, berøvet al fneverhjertet Egoisme. Den finder det ikke nok med at bjerge sig og fine eller de af Historiens Helte, der har tjæmpet for Ens Andlingsideer, men den tager alt levende, som kaldes Menneske, indenfor sit Favntag, og finder sig itke tilfred= ftillet, for hver Morder og hver Tyv og hver Stjøge ogsaa er bjerget ind til Lys og Glæde og Rjærlighedens Samfund, og "Bud er bleven alt i alle." Denne Tanke er den nødvendige Følgeflutning af Troen paa Bud som en alfjærlig Fader og paa Mennestene som et fælles ansvarligt og sammenhængende Broderftab, og paa Saligheden fom Riærlighedens fuldtomne Seier og Triumf. Saalænge et eneste Individ, om det var det laveste, stulde kunne tæntes ebig forladt og udftudt, uden at Bud brød fig om det, og uden at Mennester brød fig om det, faa var hverken Guds eller Mennefters Kjærlighed fuld= tommen; thi den fuldtomne Rjærlighed rætter fig ud til alle, og der findes itte den Tid eller det Sted eller det Rum, hvor den siger: "nu vil jeg iffe længer, til det Sted vil jeg itke gaa." Den evige Rjærlighed maa med sit Tilbud oa fin Unftrængelse naa over alle Tider og alle Rumforholde.

Og er det ikte over al Maade herligt, at kunne tænke sig at leve bestandig i en Luft af Rjærlighed, Fred, Harmoni, omgivet af dem man holder af?

Hoor hver en Smerte er evig stillet, hvor Taarerne blir fra Diet kysset, hvor Glædens Roser blir over dig drysset, og Diet mættes af Skjønheds Billed.

Hør Bølgerne mildt mod Stranden triller! Der er ingen Lidenskabs stummende Brusen, der er kun den sagteste, hviskende Susen, mens Straalerne mellem Løvet spiller,

Alting er Fred, og Freden brænder, i Lvsets milde livsalige Glittren, i Tonernes ebig melodiste Sittren, i Aandernes Dine og Smil og Hænder.

Mldrig et Ord, som kan Næsten saare, aldrig et Blik, hvori Hadet funkler, aldrig en Gjerning, som Diet dunkler med Sorgens bittre, svidende Taare;

Bare Imhed og udrakte Hænder, bare Kjærligheds varsomme Løsten, evig jevnet er nu den Aløsten, som Had mellem Fornem og Simpel tænder.

Men Tanken om Gjensyn indeflutter for den Enkelte ikke bare Glæde, den kan ogsaa indeholde en mørk Bagside, en Trudsel. Det kommer alt an paa, hvad man skal stedes til Gjensyn med. Er det, man skal se igjen, ikke noget godt, ikke noget kjært, som slaar En i Møde med sin Gjentjærlighed, men tværtimod noget Ondt, en llret, man har begaaet, en Synd, hvis Følger man har flygtet for, en Friskelse til Ondt — da maa Tanken paa Gjensyn med dette fylde En med Gru. Naar en Morder stilles Ansigt til Ansigt med sit myrdede Offers fortrukne Ansigtstræk, maa det være et forsærdeligt Gjensyn, og det er jo ogsaa paa den gribende Magt over Samvittigheden, som sligt et Gjensyn har, at de fleste Mordere blir overbeviske. De har holdt sig kjætt under Forhøret, de har nægtet og løiet med uhørt Frækhed, men naar de stedes Ansigt til Ansigt med Offerets blaablege Træk, saa blegner de, saa skjælver de, saa skammer de frem sin Tilskaaelse.

Noar en rig Vellystning faar se igjen den Pige, som han først med gyldne Løfter lottede ud af hendes stille Hjem for at sorsøre hende og saa bagester slænge hende fra sig som en udbrugt Klud, saar se hende paa det laveste Trin af vort Samsunds Søle som en gemen Stjøge, drukken, bandende, med Had til Gud og Mennester, og hun slænger Forbandelsen i hans Ansigt som første Skyld til hendes Ulykke — maa det være et sorsærdeligt Gjensyn, som vil bringe

alle Angerens Klør til at slide og rive, hvis man endnu har faapas Hjerte, at man kan føle Anger.

Naar en Kjøbmand faar se den Familie, som han har ruineret ved Undersfalg og ved Kneb, og som nu er nedsunken i Fattigdom og Elendighed, da maa det være et forsærdeligt Gjenspn.

Naar man kommer over en stakkels Unggut, der kom her til Landet saa ren og uskyldig som nogen, men som er forført af mig ind i Drik og Udsvævelser og nu vandrer om som et udueligt, foragtet Subjekt, saa maa dette være et uhyg=geligt Gjensyn.

Naar en Lærer eller en Prest ser alle dem, som han mod bedre Vidende har syldt med Usandhed, ser hvorledes hans Virksomhed har holdt Bygden nede i Uvidenhed og Stillestaaen, ser hvorledes han har forholdt andre Mennesker Oplysningens Glæde og bare har svunget Strættens Svøbe over dem for at holde dem samlede under sit Kis — saa maa det være et uhyggeligt Gjensyn.

Ja at modes med alle de Mennefter, som vi paa en eller anden Maade bar fornedret, enten ved Cladder eller Løgn eller Bold eller Forførelfe - det er uhpggelige Gjeninn, som raaber Forbandelse ud over os og vort Liv. Og dog indeflutter ogiaa dette en Velfignelse for os, hvis vi kan føle Uhnggen ved Modet, hvis vi tan hore Forbandelfen, hvis vor onde Samvittighed ved dette Gjeninn rigtig tan vaagne og bide os. Thi derigjennem gaar Haabet om por oprigtige Anger og por Vilje til at sone og rette pag de brange Forholde, vi har bragt ind i Berden. Da faadanne Gjenfyn og faadanne Syn er det netob vi forstaar ved Helvedes Lidelse, der maa til for at luttre og rense os som gjennem 31d. Naar den gamle Ronge i Bjørnsons Drama fremftilles siddende oppe i Taagen, og maa je paa, hvorledes alt af ondt, han har talt og handlet i Berden. fpirer op igjen itte alene i hans Con, forhindrende bennes Meformplaner, men ogiaa i andre Mennefter, i Samfundsforholde, der ftandfer Mennefteslagten paa dens Bei fremad i det gode - da er dette en Fremstilling af Helvedets Li= delje, der bestaar i at stilles Unsigt til Unsigt med ffjulte Tanker, Ord og Gjer= ninger, der har baaret Frugt i ondt, og fom bedbliver gjennem andre at fag jig videre og videre. Er der noget som stal kunne drive os til Anger, til bræn= dende at ønfte det gjorte ugjort, til at flutte os til Ræfferne af dem, der vil fjæmpe mod Lognens og Morfets Magter paa Jorden, saa maa det være slige Gjenfyn med vore gamle Stygger. Og derfor tommer disse forfardelige Gjen= fyn, fra hvilfe vi helft vilde flygte, ogiaa ind under Guds ftore Rjærligheds Omforg og arbeider til vor Udfrielse og Bætst fremover, ftjønt de fører og gjennem Lidelfens 3ld. Men vi gruer for Lidelfen og med Rette. Lad os derfor leve faaledes, at vi intet har at frngte for Gjenfyn med gamle Stygger, der vil forfærde os. Lad os dyrke det gode, det rene i os, saa vil vi ogsaa sprede ren Luft omtring os, og faa vil vi ogfaa tunne glade os til vore Gjenfyn baade med de Kiære hernede og de Kiære histoppe.

Ja hvor deilig er itte den Tante, som er alle de Kriftnes Tanke, at vort

hele Liv hernede er i Grunden en Reise hje mover, hjemover til det ftørre Siem, beredt os paa den anden Side af vor ftore Fader i Simlen, hjemover til Lys, Glode, Fred for alle dem, der har attraget dette hernede, hjemad til Møde med alle de Kjære bortgangne og alle de Kampfæller, der har tjæmpet for de famme Ideer fom vi og faa i Tællesstab med dem videre fremover til Fuldtom= menheden. Dg hvor meget lettere falder itte vort Arbeide for det Godes Seier ber paa Jorden, naar bi har denne Forvisning, at det faaledes bærer hjem= oper, og at vi er hjulpet af dem deroppe, der venter paa os med fine Favntaa og Rosse, naar vi engang fliger over Grænsen, og at felv de Mennefter, som itte bar forstaget fit Rald, eller fom itte bar brugt fit Rald ret, felv om de bar forstaget bet, at alle be, som rent ud har trodset Guds Bestemmelse med dem til at nedpærdige fig under Opret og har tjent Ragheden og Løgnen iftedetfor Sand= heden og Rjærligheden, at felv de itte er forladte, men drages og ledes og hjælpes gjennem Lidelsens og Angerens 31d hjemover, hjemover til sit eget renere Selv og til Rællesskab med de Aander, der har gjennemgaget samme Kamp som be, og fom nu er rensede gjennem Iloprøven. Ja det er Sandhed, fom jeg ffren paa Beien hjemober:

Nu gaar bet paa Beien hjemad, ja hjem, hjem, hjem, og altid, naar det gaar fremad, faa bærer det ogfaa hjem; hjem til vor Fader i Himlen, hjem til vort renere Selv, ja hjem til Aandevrimlen, tvættet i Lidelsens Glv.

Hvor let det bliver at aande, nu da det bærer hjem, man glemmer al De og Vaande, ved Tanken at komme frem; vi Glæden paa Forhaand henter, nu, da den er faa nær, og Favntag og Kysfe venter hos dem, fom vi har faa kjær.

Hoor let det bliver at aande, naar først vi fatter vor Pligt, sorvandler al Verdens Baande, til Selvopoffrelsens Digt, naar Styrke til Strid vi henter fra dem, som er os saa nær, som med sine Favntag venter Seirens kronede Hær.

Og hvor let det bliver at stride, naar med os er Aandernes Æt, de, som har lært at lide, og dog har pundet sin Ret; naar vi ved, at vi ildnes og værges af deres stabende Bliv; at vi kan ikke dø, men bjerges til Seirens evige Liv.

O kjære Fader i Himlen, fom elster os, dine Smaa, o løst os høit over Brimlen og lær os hjemad at gaa, hjemad uden at bramme, viet til Berdens Bel, hjemad med Kjærligheds Flamme brændende i vor Sjæl.

Umen!

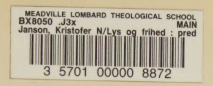








# DATE DUE GAYLORD PRINTED IN U.S.A.



BX 8050 •J3x

Janson, Kristofer N.
Lys og frihed.

89895

Meadville/Lombard
Theological School Library
5701 S. Woodlawn Avenue
Chicago, IL 60637

